Heinrich Lüders
Philologica Indica



Heinrich Liders

# Philologica Indica

Ausgewählte kleine Schriften

Heinrich Lüders

Festgabe

zum siebzigsten Geburtstage

am 25. Juni 1939

dargebracht

von Kollegen, Freunden und Schülern

Mit einem Bildnis und einer Tafel

<u> 280</u>





Die chinesischen Schriftzeichen wurden uns von der Reichsdruckerei in Berlin leihweise zur Verfugung gestellt

## Berehrter Berr Geheimrat!

Zu Ihrem 70. Geburtstag wissen wir Ihnen kein besseres Geschenk zu bieten als diese Auswahl Ihrer kleinen Schriften, die, bisher an vielen Stellen verstreut, sehwer benutzbar waren und nun gesammelt besser ihrem Zweek dienen werden.

Den Titel Philologica Indica tragen sie nicht von ungefähr; dieser soll Ihren Willen zum Ausdruck bringen, die Normen der Philologie auf unsere breitgelagerte Wissenschaft anzuwenden und dort heimisch zu machen. Aus Ihren Schriften spricht zu uns der Meister des strengen Stils.

Mit der Überreichung der Festgabe verbinden wir unseren Dank an Sie und unsere besten Wunsche fur Ihre Gesundheit und Ihr Wohl.

Berlin, den 25. Juni 1939.

Ihre Freunde, Kollegen und Schüler

### Inhalt.

Die Sage von Rsynsriga (Gött Nachr Phil Hist Kl 1897, S 87-135)

Selte

509

526

546

| Zwei indische Etymologien (Gött Nachr Phil-Hist Kl 1898, S 1-5)               | 43  |
|-------------------------------------------------------------------------------|-----|
| Zur Sago von Rsyaśrnga (Gott Nachr Phil Hist Kl 1901, S 28-56)                | 47  |
| Ārya Šuras Jatakamālā und die Fresken von Apantā (Gott Nachr Phil Hist        |     |
| Kl 1902, S 758—762)                                                           | 73  |
| Sanskrit ālāna (KZ 38, 1905, S 431-433)                                       | 77  |
| Eine indische Glosse des Hesychios (KZ 38, 1905, S 433f)                      | 79  |
| Die Jatakas und die Epik Die Krana Sage (ZDMG 58, 1904, S 687-714)            | 80  |
| Das Wurfelspiel im alten Indien (Abh. Gott. Ges. Wiss., Plul. Hist. Kl., Neuo |     |
| Folge, IX, 2, 1907, 8 1-75)                                                   | 106 |
| Eine indische Speiseregel (ZDMG 61, 1907, S 641-644)                          | 175 |
| Sanskrit multā, multaphala, phala (KZ 42, 1909, S 193—206)                    | 179 |
| Das Śariputraprakarana, em Drama des Aśvaghosa (BSB 1911, S 388-411)          | 190 |
| Γpigraphische Beitrage I Die Inschriften von Bhattiprolu II Die Inschrift     |     |
| von Ara (BSB 1912, S 806-831)                                                 | 213 |
| Die Sakas und die 'nordarische' Sprache (BSB 1913, S 406-427)                 | 236 |
| Die Pranidhi Bilder im neunten Tempel von Bazaklık (BSB 1913, S 864—884)      | 255 |
| Γpigraphische Beitrage III Das vierte Saulen Edikt des Aśoka (BSB 1913,       |     |
| S 988—1028)                                                                   | 274 |
| Epigraphische Beitrage IV Zu den Felsen und Saulenedikten des Aśoka (BSB      |     |
| 1914 S 831868)                                                                | 312 |
| Setaketu (Festschrift Windisch, 1914, S 228—245)                              | 346 |
| Zu den Upanışads I Die Samvargavidya (BSB 1916 S 278—309)                     | 361 |
| Die Saubhikas Ein Beitrag zur Geschichte des indischen Dramas (BSB 1916,      |     |
| S 698737)                                                                     | 391 |
| Alı und Åla (Aufsatze, Ernst Kuhn gewidmet 1916, S 313—325)                   | 428 |
| Eine arische Anschauung über den Vertragsbrüch (BSB 1917, S 347—374)          | 438 |
| Die sakrehen Müra (BSB 1919, S 734—766)                                       | 463 |
| Pali uddiyāna (KZ 49, 1920 S 233—236)                                         | 493 |
| Palı dhīta (KZ 49, 1920, S 236—250)                                           | 497 |

Zuden Upanisads II Die Sodašakalavidya (BSB Phil Hist Kl 1922, S 227-242)

Zur Geschichte und Geographie Ostturkestans (BSB Phil Hist Kl 1922,

Zur Geschichte des I im Altindischen (Artibugor Festschrift Wackernagel,

S 243-261)

1923, S 294-308) . .

#### Inhalt

Vedisch grh (KZ 52 1924 S 99-105)

Zeit (AO 10 1931, S 118-125)

S 998-1022)

Register

Berichtigungen und Zusatze

Pali bondi und Verwandtes (KZ 52 1924 S 106-109)

Zu den Aśoka Inschriften (ZII 5 1927, S 251-264)

Vedisch hesant hesa heşas (AO 13 1934 S 81-127)

Seite

561

a66

569

721

727

751

785

790

| Medizinische Sanskrit Texte aus Turkestun (Festgabe Garbe 1927 S 148-162) | 579 |
|---------------------------------------------------------------------------|-----|
| Vedisch śama (KZ 56 1929 S 282—287)                                       | 591 |
| Weitere Beitrage zur Geschichte und Geographie von O tturkestan (BSB Phil |     |
| Hist Kl 1930, S 7-64)                                                     | 595 |
| Katantra und Kaumaralata (BSB Phil Hist Kl 1930 S 482-538)                | 659 |
| Das Zeichen für 70 in den Inschriften von Wathurs aus der Sake und Kusane |     |

Zur Geschichte des O tasiati chen Tierkreises (BSB Phil Hist Kl 1933

#### Die Sage von Rsyasrnga.

Die Person des Rsyasriga1) gehört dem Sagenkreise des Rāma an. Er ist der Gatte der Santa, einer leiblichen Tochter des Dasaratha, die von Lomapada Dasaratha adoptiert war, und er ist der Rsi, der fur seinen königlichen Schwiegervater die putriva isti darbringt. Sein Name begegnet uns schon in der vedischen Literatur. Nach dem Jaiminiva-Upanisad-Brāhmana (III, 40) wurde das unsterbliche Gāyatrasāman von Indra dem Kāśyapa, von diesem dem Rśyaśrnga Kāśyapa, von diesem dem Devataras Śvāvasāvana Kāśvapa uberliefert. Im Vamsabrāhmana (2) ist Rsvasrnga Kāśyapa der Sohn und Schuler des Kaśyapa und der Vater und Lehrer des Vibhandaka Mit Sicherheit können wir Rsvasriga auch wohl mit dem Réva identifizieren, der im Āranvakagāna des Ārsevabrāhmana (Kauthumaśākhā III, 6, 10, Jaiminīyaś, I, 9, 2) erwahnt wird2). Trotz Verschiedenheiten im einzelnen, auf die hier nicht weiter eingegangen werden kann, stimmen die genannten beiden Lehrerlisten darin uberein, daß sie den Rsvaśrnga einen Nachkommen des Kaśvapa nennen Das gleiche ist in der nichtvedischen Literatur der Fall nach dem Mahabharata, Ramayana, Padmapurāna und Skandapurāna ist Rsyaśrnga der Sohn des Vibhandaka, der im Mahābh Kāśyapa, ım Rām., Padmap und Skandap, der Sohn des Kāśyapa genannt wird, und im Alambusajātaka (523, v 26 und 37) wird Kassapa als Name des Vaters des Isisinga erwahnt. Wir werden daher besser tun, den Rsyaśriga, der nach der Sarvānukramanī der Verfasser von Rgv X, 136, 7 ist, fernzuhalten, da er und sechs Bruder als die Söhne des Vătaraśana bezeichnet werden3).

Die Quellen fur die Legende, die sich an die Person des Rsyasriga knupft, sind das Mahābhārata (III, 110, 23—113, 25), das Padmapurāna

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ich schreibe im allgemeinen den Namen mit lingualem Zischlaut, da dies in der klassischen Luteratur die allgemein anerkannte Form ist. Die altere Form mit dem palatalen if findet sich, soweit ich sehe, im Jaim. Up. Brähm, im Ärseyabrähmana (Risya), in der Bombay-Ausgabe des Mbh. und neben der jungeren Form im Vamsa-brähmana.

<sup>2)</sup> Ein anderer Rsya ist der Sohn des Devätithi, Bhäg Pur IX, 22, 11

<sup>3)</sup> Erwahnen will ich, daß auch ein öfters zibertes Gesetzbuch (Ind Stud I, 232, Weber, Verz Berl Hften 322, 1168; Aufrecht, Cat. Cat. sub voce) und ein Taintra-werk (Reyndsrugasanhitä oder Anutiarabrahmatalitarahasya, Burnell, Class Ind. 205b) dem Rsyaśringa zugeschrieben werden, und daß die Räšikä seinen Namen als Beispiel zu Pän 6, 2, 116 anführt.

(Pātalakh 13), die Bhāratamañjari (III, 758—795), das Rāmāyana (I, 8—10), das Skandapurāna, der Kandjur (IV, Blatt 136 137, übersetzt von Schiefner, Mel As VIII, 112—116), das Mahāvastu, das Bhadrakalpavadāna (XXXIII), die Avadānakalpalatā (LXV) das Alambusa und das Nalmikajataka (523 526) und ein paar vereinzelte Notizen

Der Inhalt der Mahäbhärata Erzahlung ist folgender Der Rsi Vibhandaka, ein großer Bußer, wohnt am Ufer eines großen Sees Einst erblickt er die Apsaras Urvasi, und 'tasya retah pracaskanda' Er badet sich darauf Eine durstige Gazelle trinkt das Wasser, das er gebraucht hat, und wird davon schwanger Ihr hatte einst, als sie ein Göttermadchen war, der Weltenschopfer geweissagt daß sie eine Gazelle werden und, nachdem sie als solche einen Muni geboren, erlöst werden wurde. So gebiert sie denn einen Knaben der ein Horn auf dem Haupte hat. Daher wird er Rsyasringagenannt. Allein ohne einen Menschen außer seinem Vater zu kennen, wachst er auf und wird ein frommer Bußer.

Zu dieser Zeit aber war der Freund des Dasaratha Lomapāda mit

Namen, der Furst der Angas' 110, 41

Er betrog absichtlich einen Brahmanen, so lautet unsere Überlieferung Er wurde darauf von den Brahmanen verlassen, der Herr der Erde 42

Und einst ließ der Tausendaugige es wegen eines Versehens des Puro hita dieses Königs nicht regnen, daher litten die Untertanen Not 43

Er befragte die Brahmanen die bußegewohnten weisen, die fahig waren, den Götterkönig zum Regnen zu zwingen, o Beherrscher der Erde 'Man muß ein Mittel finden, daß Parjanya regne 44, 45a

Aufgefordert sagten jene Weisen ihm ihre Meinungen, ein trefflicher

Muni unter ihnen aber sprach zu dem Könige 45b, 46a

Die Brahmanen sind erzurnt auf dich, großer König, mache eine Suhne Und hole den Rsyasringa, den Sohn des Uuni, herbei, o Furst, der

im Walde wohnt die Weiber nicht kennt und sich am Rechten freut 46b, 47

Wenn dieser große Bußer dein Reich betritt, o König, wird Parjanya sofort regnen daran zweisie ich nicht? 48

Als er diese Rede gehört, o König, und eine Suhne seiner Person ge macht hatte und gegangen war, kam er wieder, nachdem die Brahmanen versöhnt waren Als die Untertanen gehört hatten, daß der König ge kommen sei, freuten sie sich ' 49, 50a

Nun berat sich der König mit den Umistern über die Art und Weise, wie man den Rsyafriga herbeischaffen könne. Er beauftragt die Hetaren mit dieser Mission, und eine alte Buhlerin findet sich denn auch gegen entsprichende Bilohnung dazu bereit. Sie laßt auf einem Tlöße eine Einsiedelei erhauen, beladet sie mit allerlei verführerischen Gegenstanden und fährt damit nach der Einsiedelei ab. Nachdem sie den Aufenthaltsort des Risi ermittelt hat sendet sie ihre Tochter zur Verführung des Rsyafrings.

ab Die beiden begrußen sich freundlich - Rsyasriga naturlich in dem Wahne, einen Büßer vor sich zu haben - und die Hetare erzahlt ihm auf Befragen, daß ihre Einsiedelei drei Meilen hinter dem Berge liege Die Wurzeln und Fruchte die er ihr anbietet schlagt sie aus und gibt ihm vielmehr von den mitgebrachten Kranzen, Gewandern Speisen und Ge tranken Mit einem Balle spielt sie in seiner Nahe und reizt ihn durch ihre Umarmungen zur Liebe Dann geht sie unter dem Vorwande, ihr Pouer besorgen zu mussen fort. Dem Rsvasrnga ist traurig zu Mute, als er sich wieder allem sicht. In dieser Stimmung findet ihn der heimkehrende Vater Befragt, gibt ihm Rsyasrnga eine sehr genaue Beschreibung des wunder baren Bußers, der ihn besucht hat Der Alte warnt ihn vor solchen Un holden, er geht sogar aus um die Verfuhrerin zu suchen, allein umsonst Als er nun wieder einmal fortgegangen ist kommt die Hetare zuruck Voll Treude begrußt Rayasrnga sie und geht jetzt mit ihr zu der schwim menden Einsiedelei Kaum hat er diese betreten, als man die Taue löst und so schwimmt die ganze Einsiedelei mitsamt dem Rayasrnga und den Hetaren zu der Residenz des Königs Als dieser den Rsyasrnga in den Harem geführt hat, regnet es in Strömen Der König gibt dem Bußer darauf seine Tochter Santā zur Frau

Als Vibhandal a heimkommt und den Sohn nicht findet, ahnt er was vorgefallen und macht sieh voller Zorn nach Campa der Residenz des Lomapāda auf um den König mitsamt seiner Stadt und seinem Reiche zu verbrennen Der König aber hit dies vorausgesehen und hat die Weiden an den Landstraßen dem Rsyaśringa geschenkt und den Hirten befohlen, wenn der alte Rsi komme ihm zu sagen daß alles dies der Besitz seines Sohnes sei Als nun der Rsi sieht welch gewaltigen Reichtum der König seinem Sohne verliehen verraucht sein Zorn allmahlich und als er in Campā angekommen ist söhnt er sich mit den Verhültnissen aus und laßt sich nur versprechen daß Rsyssringa nach der Geburt eines Sohnes wieder zu ihm in den Wald komme. Rsyasringa erfullt dies und zieht von seinem Weibe begleitet in den Wald

Die Widerspruche im Anfang des zweiten Teiles dieser Erzuhlung springen sofort im Auge<sup>1</sup>) Wie kann der König die Brahmanen um Rat frigen, von denen eben gesagt ist daß sie ihn im Zorn verlassen haben<sup>1</sup> Nun laß sieh mit Sicherheit beweisen daß die ganze Begrundung der Durre durch die Kranl ung der Brahmanen und die Geschichte ihrer Versöhnung

¹) Dies hat sehon Holtzmann Mbh u s Theile II 78 hervorgehoben Auch eine andere Änderung ist höchst ungeschiekt Den Rat den Rsynsringa zu entführen mußten dem Lomapada die Brahmanen gegeben haben Aber mit diesen hatte ja der König sich entzweit Also wurde gefalischt er habe sich vorher [sie] mit den Brahmanen wieder versohnt Aber dann war die Entführung des Reyasinga unnotig! Höltzmann scheint also nur die Versohnung der Brahmanen für unecht zu halten, worm ich him meht beistimmen kann.

durch spatere Überarbeitung in den Text gekommen ist. Schon die all gemeine Erwagung führt zu diesem Schlusse Wenn die Durre durch den Zorn der Brahmanen veranlaßt war, so mußte in einem Marchen die Versohnung derselben den Regen bewirken, und es lag in dem Falle überhaupt kein Grund mehr vor, den Rsyasringa zu holen Zweitens aber steht die ursprungliche Veranlassung der Durre ja noch selbst im Texte sie trat einst infolge eines Versehens des Purchita des Königs ein Der Überarbeiter hat also einfach den zweiten Vers eingeschoben und sich nicht einmal die Muhe gegeben, die Fuge gehörig zu verwischen. Wenn man Vers 42 streicht, schließt sich Vers 43 vortrefflich an Vers 41 an Ebenso ist die zweite Zeile von Vers 46 zu streichen, die dreizeilige Strophe (46b, 47) wird dadurch zu einem regelmaßigen Sloka. Hier ist naturlich auch der Schluß der ersten Zeile von Vers 47, wie aus dem ca hervorgeht, leicht verandert worden Ganz hinzugefügt ist dann Vers 49, 50a, nur die Worte etac chrutra raco and vielleicht echt, doch ist die Überarbeitung hier grundheher gewesen und der alte Text nicht mehr herzustellen

Es lag dem Überarbeiter offenbar daran, die Wurde der Brahmanen und die Schwere einer ihnen zugefugten Beleidigung hervorzulieben Wir werden demselben daher auch den Einschub der zweiten Zeile von Vers 44 zusehreiben durfen Sie hat nur den Zweck, die Macht der Brahmanen zu betonen, und Inhalt und Form erweisen sie als unecht Wenn jene Brahmanen den Indra zum Regnen zwingen konnten, wozu bedurften sie dann des Rsyasriga Die Zeile enthalt außerdem das Flickwort prihitigate und macht den Sloka (44, 45a) dreizeilig 1)

Um die Sache zu verdeutlichen, gebe ich im folgenden den Sanskrittext mit Hervorhebung der unechten Zeilen

```
etasmınn eva kāle tu sakha Dašarathasya var |
Lomapāda tı khydiah Angāmām') sévaro 'bhavat || 41 ||
tena lāmāt kṛtam mathyā brāhmanasyets nah śrutih |
sa brāhmanash parstyaklas tadā') var jagatah patih || 42 ||
purohlāpacārāc ca tasya rājān yadrechajā |
na tvatras sa shasrākas sa talo 'pīdyanta var prayah || 43 ||
sa brāhmanān paryaprechat tapoyuklān manisinah |
pravarsane surendrasya samarthān pṛthivēpate | [44]
katham pravarset Paryanya upāyah paridrēyatām |
tam ācuš coditās te tu svamalāni manisinah | [45]
tatra ti, elo munivaras tam rājāman uvāca ha ||
kupitās tara rājendra brāhmanā niskṛtim cara | [46]
Rēyadingam munisulam ānayasva ca pārthīva |
utineyam anathijam ca nārinām ārgate ratam || 47 ||
```

i) Ich mache auch noch auf die schlechte und fehlerhafte Sprache in den ein geschobenen Versen aufmerksam

<sup>2)</sup> Bombay Ausgabe Lhylto by Angladm

<sup>3)</sup> Bombay Ausgabe tate

```
sa ced avalared rūjan visayam te mahātapāh |
sadyah pravarset Parjanya iti me nātra samšayah || 48 ||
etac chrutvā vaco rūjan krivā niskriim ūtmanah |
sa gatvā punar ūgacchat prasannesu dvijātisu | [49]
rūjānam ūgatam srutvā pratisamjahrsuh prajāh ||
```

Die Richtigkeit der Behauptung, daß die Erzahlung in dem angegebenen Sinne überarbeitet ist, wird nun durch eine andere Stelle bestrügt Die Legende von Rsyasringa gehört der sogenannten Tirthayātrī an Lomasa macht mit den Brudern des Arjuna und der Krsnā eine Wallfahrt Bei jedem Tirtha erzahlt er dessen Geschichte Auf diese Weise ist hier eine große Anzahl von Legenden vereinigt. Diese werden gewöhnlich in der Weise eingeleitet, daß Lomasa beim Anblick des Tirtha zunachst in kurzen Zugen die mit ihm verknupfte Geschichte andeutet, worauf die angeredete Person ihn unter nochmaliger Aufzahlung der Hauptpunkte bittet, die Geschichte ausführlich zu erzahlen Betrachten wir nun die Rahmen erzahlung zu unserer Legende. Der erste Teil (110, 23—26) ergibt nichts, was die gegenwartige Frage fördern könnte. Wichtig dagegen ist der zweite Teil die Frage des Yudhisthira.

Rsyaśrngah katham mrgyām utpannah Kāšyapātmajah | virudāhe yonisamsarge katham ca tapasā yutah || 27 || kinartham ca bhayāc Chakras tasya bālasya dhimatah | anāvrstyām pravrītāyām vavarsa BalaVrītrahā || 28 || kathamrupā ca sā Sāntā rājaputri yatairratā | 28 || kohamrupā ca sā Sāntā rājaputri yatairratā | lobhayām āsa yā ceto mrgabhulasya tasya vai || 29 || Lomapādas ca rajarsir yadāšruyata dhārmikah | katham vai visaye tasya navarsat Pākasāsanah || 30 || etan me bhagavan sarvam vistarena yathālatham | valtum arhasi sistriyor Rsyasragasya cestļam || 31 ||

Hier wird also zun ichst die Durre im zweiten Verse als ein unwesent lieher Nebenumstund erwähnt und dann noch einmal im Schlusse gegen die Reihenfolge der Ereignisse, ganz speziell nich dem Grunde derselben gefragt. Ich glaube es wird mir jeder recht geben wenn ich diesen Sloka als spiter eingeschöben bezeichne. Er stammt offenbar von demselben her, der die Geschichte von der Krankung der Brahmanen und ihrer Versöhnung selbst eingefugt hat

Der Verfusser der Rahmenerzahlung kannte also jene Geschichte noch nicht. Nun muß aber diese Ruhmenerzahlung von dem Diaskeuasten her ruhren sie kann nicht fruher existiert haben zu einer Zeit, als die Legenden etwa noch einzeln existierten weil sie nur dazu dient die einzelnen Epi soden zu einem Ganzen zu verbinden und sie kann nicht spater gedichtet sein weil ohne sie überhaupt kein Zusammenhang herrschen wurde. Wir mussen also sagen daß der Duskeuast des Mahabhärata — oder vielleicht

genauer, der Tirthaväträ — die veranderte Fassung noch nicht kannte Die Anderung ist also nach der Diaskeuase vorgenommen

Der zweite Punkt, der hier behandelt werden muß, ist die Person der Entfuhrerin In der Erzahlung wie sie jetzt lautet, ist es kaum erklarlich, warum der Konig mit einem Male dem Sohne des Rsi seine Tochter Säntä zur Frau gibt Schon der altere Holtzmann hat daher vermutet, daß in der ursprunglichen Sage die Santa den Rsyasrnga geholt habe1) Dies wird durch die spater ausführlich zu besprechende Fassung der Sage bei den Buddhisten und durch zwei andere Zeugnisse bestatigt Harivamsa, Visnup 93,5ff wird erzahlt, wie Pradyumna, als Schauspieler verkleidet, unter anderem die Entfuhrung des Rsyasrnga durch Santa in Begleitung von Hetaren auffuhrt

```
Svapure purarāsīnām param harsam samādadhat | 5 [
Rāmāyanam mahākāyyam uddesam nātakīkrtam
ıanma Vısnor ameyasya Rāksasendraradhepsayā | 6 |
Lomapādo Dašaratha Rsyašrugam mahāmunım
Šāntām ānāvavām āsa ganīkābhīh sahānagha || 7 ||
RāmaLaksmanaSatrughnā Bharatas carva Bhārata
Rsvasrngas ca Śāntā ca tathārūpair nataih krtāh") | S | usw
```

Und Buddhacarita IV 19 heißt es

tatah sa nanrie tatra Varadatto natas tathā [

Rsyasrngam munisutam tathana strīsy apanditam upāyair vividhaih Šānta jagrāha ca jahāra ca ||

Daß in der ursprunglichen Sage die Entfuhrung durch die Santa statt fand, ist somit zweifellos. Ob sie dabei von Hetaren begleitet war oder nicht, ist unwesentlich, da ihr jedenfalls die Hauptaufgabe zufiel Wir haben hier nun die Frage zu entscheiden, ob der Diaskeuast die Sage in der jun geren Form aufnahm oder ob der Text der Sage nach der Diaskeuase ver andert wurde

Die Frage wird durch die oben gegebene Rahmenerzahlung beantwortet Die dritte Strophe 'Und wie sah jene Santa aus, die energische Königstochter, die den Sinn des Gazellengeborenen betörte? zeigt deutlich, daß zur Zeit der Diaskeuase die Sage in der ursprunglichen Gestalt folgte Welche Verse hier verandert oder eingeschoben sind, laßt sich im Einzelnen nicht feststellen Sehr bedeutend werden die Anderungen aber nicht gewesen sein, in den meisten Fallen zum Beispiel in dem Ge sprach (111,7ff ), genügte es das Wort Santa durch tesya zu ersetzen

Wenden wir uns nun zum Padmapurana Dieses Purana liegt in wennestens zwei, teilweise stark voneinander abweichenden Rezensionen

<sup>1)</sup> Indische Sagen, nach Holtzmann a a O II. 78

<sup>1)</sup> Webers Verbesserung (Über das Ramavana, S 42) die Calcutta Ausgabe hat Lrta h

vor, von denen die eine durch die Ausgabe in der Änandäsrama Series, die andere durch die Handschrift der Bodleiana, Wilson 111—116, vertreten wird Da diese Handschrift in Bengalicharakteren geschrieben ist, durfen wir wohl die in ihr enthaltene Rezension als die bengalische bezeichnen Die Geschichte des Rsyasriga findet sich nur in der letzteren Rezension (Pätälakhanda 13), da in der anderen Rezension die ersten 28 Sargas des Pätälakhanda fehlen<sup>1</sup>) Ich gebe im folgenden den Text nach der Oxforder Handschrift

Vätsuävana uvāca Vibhandakasya tanayo harinyam udapadyata | katham nāma dharādhāra2) harīnīkābhavat purā | 1 | 1 sa sutām Romapādasya Śāntām udavahat katham tan me brühi drigihi endra param kaut ühalam hi tat | 2 | Šesa uvāca || Vibhāndakasya brahmarseh Kāśyapasya mahātapāh Rsyaśrngo yato jato harinyam tac chrnusva me | 3 | kanyā Starnamukhī nāma Bhagasya paramadyutth āsīd rūpagunaudāryabhūsītā garvagarbhītā | 4 | 1 hamsavānena gacchantam Brahmānam jagatām gurum | drstrā na sambhramam cakre na cakāra pradaksinam [ 5 ] Brahmā sasāpa ksudre 'pr tām āgasi vilāsinīm3) [ mraībhūya vane tistha munim sūya vimoksyase tatah sā harınī bhūtvā babhrāma gahane rane | 6 | mahāhradam samāsādya Kāšyapas tu Vibhāndakah tapas tepe cıram tasthau dhyayan brahma sanātanam | 7 || athOrrası mahābhāga tatra prāptā yadrechayā | tām vilokua pracaskanda retas tasua mahātmanah | salıle tat pravāhena tīralagnam abhūt tadā | 8 | saua Svarnamukhī nāma harīnī tu pipasītā papau tatra jalam vipra4) sahana muniretasā | 9 |

Die gedruckte Rezension bezeugt also selbst, daß die Zahl Namen und Reihenfolge der khandas in der Rezension der Bengali Handschrift die alteren sind

<sup>&#</sup>x27;) Welche der beiden Rezensionen den Vorzug verdient, bedarf naturlich der genaueren Untersuchung Tur das großere Alter der bengalischen Rezension spricht indessen ihr Verhaltins zum Mahabharata, wie es sich aus dem folgenden ergeben wird, und zweitens eine Stelle in der gedruckten Rezension Die Bengali Handschiriff enthalt funf Ihangdas Srstikh, Blumikh, Nargakh, Patalakh Uttarakh, wahrend die gedruckte Rezension sechs khandas zahlt Ädikh, Blumikh, Brahmakh, Patalakh, Srstikh Uttarakh Nun findet sich aber am Schlusse des Bhumikhanda der gedruckten Rezension selbst die Angabe

prathamam Srştikhandam hı Bhumikhandam dvitiyakam | trtiyam Svargakhandam ca Pātālam tu caturthakam | pañcamam cOttaram khandam sarvapapapranasanam |

<sup>2)</sup> So hier auch sonst, z B IV, 4 2) MS vilāsinīm

<sup>4)</sup> Die zweite Silbe ist im MS unleserlich

```
sadyo 'jāyata tasyās tu kumārah paramadyutih |
 sā tu muktā mrgīdehār jagāhe vibudhālavam | 10 |
 Vibhāndakas tu tam drstiā tanayam sūrvaiarcasam
 pālauām āsa1) sātena snehena dinsanandana | 11 ||
 sa cāpi urpine tasmin munitīryabharo munih
 pıtrā prāpıtasamskārah prāptasedah samāhitah
 vyacarat tatra vipine janadaršanaiarjite || 12 ||
 tasua bālue tv atīkrānte mūrdhnī srīge grāvatam
 mātrgotram sūcayantī Rsyaśrngas tato 'bharat | 13 ||
  Romanadasva ranarser visave ca mahamate

    brāhmanātıkramād era vrstir na cābhavat tatah²) || 14 ||

  tatah purohitāmatvān āhuya3) nepatir dvija
  mantravām āsa vrstvartham abravit tam purchitah | 15 |
  Vrbhāndakasya tanaya Rsyašrngo mahātapāh
  agacched vadı te rayam tato vrstır bhavısyatı | 16 |
  tac chrutra Romavado 'tha mentua manasa nrvah |
  dūtenākārayām āsa vāramukhyāh sahasrašah | 17 |
  tā uvaca zaco rājā Vibhāndakasutam munim
  samānesvatī vā tasvai dāsvāmi vipulam dhanam ! 18 !!
  tac chrutvă racanam tasya resyas tā bhayam āvršan [
   na pārayāmas tat karma mahārāja ksamasva nah | 19 |
   Vibhandako mahaterah kruddho dhaksuati caksusa
   sarıā nas tvām ca rāzendra nivartasia manorathāt || 20 ||
   vidrutāsu tatas tāsu viddhā kāpi dhijā narā |
   ıesyā sıanaptrıkām prāha grhāna nrpater dhanam | 21 |
   ānayısye munch putram sahāyā tvam bharer mama
   kım karomı vayo 'tîtam tena tvam prarthayamy aham | 22 |
   ıty uktra tām samāśvāsya rešyā rājānam abrarīt |
   ānayısye mahārāja Vibhāndakasulam munim
   pratijānīhi bhavatā sāntvanīyo Vibhāndakah | 23 |
   rājābravīt samāvāta Rsvasrnge vadā munih
   āgamisyati samkruddhah santvanīvah sa me tadā | 24 ||
   tam tasya samayam resyā śrutrā nāvam cakāra ha
   üsramam tatra cakre ca dır yagulmalatadıblırı | 25 ||
   sameitya tatra vastūni madhurāni priyāni ca
   sā nāvam vāhayām āsa neguktair avanībhrtā | 26 |
   ākramāt Kāšyapasyātha sāntare yojanatrayāt
   tasthau navi vanabhyase4) sayayıtva taranganah | 27 ||
    Lanane ca yatha1) navi višesah sma na držvate i
    tathā cakre yogavijāā irddhā rešyā dhiyā varā || 28 ||
    atha dütena vijilaya Külyapasya kriyocilam |
```

<sup>1)</sup> MS pillayam esa 2) Felilt im MS 2) MS ahūya 4) M5 sc 2) M5 tathā

```
samayam gantukāmasya tapase ca vanāya ca || 29
presayām āsa tām naptrīm bhūsayıtvā rībhūsanarh |
svavam ca düratas tasthau preksamänä manasımi | 30 ||
naptrī tasyās tato gatvā muner anandamandalam1)
Vəbbandakena kriyartham gacchata parıxarnılam | 31 |
tatroparistam rapusā cārurūpena tatsutam
Rsvašrnaam mahābhāgam apašvad varavarninī | 32 |
Rsyaśrngas tu dharmajña pitaram na unāparam
pumāmsam vā strijam tāpi nāpašyad vipine purā | 33 |
tām tu drstvā varārohām mene munikumārakam
abravīt svāgatam brahman kas tvam kasyātha putrakah | 34 |
atroparisyatām2) samyag abhirādyo 'si me matah |
grhyantām phalamūlāni krtātithyo viyāsyasi3) | 35 ||
 sāha tam nābhrīādvo 'smī abhrīādvo bhavān mama |
 evam eva vratam mahyam näsanam saméraye kvacıt | 36 |
 āśramo me naditīre ramyapuspaphalānvitah
 bharantam darkayısyamı tapasanam manoramam | 37 ||
 Rsyaśrnaa urāca ||
 ätithyena vinā brahman na gantum tvam ito 'rhasi |
 tad qrhāna phalāny atra jalam ca parišītalam | 38 |
 ıty uktya pradadan tasyaı phalanı katıcıt tatah |
 aıngudanı ca pakranı4) tatha bhallatakanı ca | 39 ||
 sā tāni grhya pānibhyām osthaprānte samarpya ca
 khutkrtya visasarjātha dadau bhaksyāni kāminī |
 mahārasāni siādūni phalamātrākrtīni ca | 40 |
 reśvoráca []
  pasyāsmākam āsramasya phalāny etānī šākhīnām |
  pāniyam ca manohāri nāśramas te manoharah | 41 |
  Reynerngae tu pāmbhyām yrhītiā modakān dvija
  bhalsayam asa lobhena sadadac5) ca punah punah | 42 |
  pānakam ca tatah pītrā madhuram mādakam punah |
  anāsrādītapuriānī tāny āsrādya dirīātmajah
  mene param sakhāyam tām višašvāsa ca tāpasah | 43 |
  sā višvastam tato jūātiā muniputram manasiini
  bhujābhyām gādham āślisyāpāyayat tam mukhāsayam | 44 ||
  stanābhyām ca suvritābhyām sā pasparsa punah punah |
  mugdho 'bhūd Rsyasrngo 'tha paramam prāpa sammadam | 45 |
   sā tu jūātvā tatah kālam tāpasasya samāgateh |
   agnihotram samuddišya tvaritā nāvam āyayau | 46 ||
   Rsyasrngas tadā mugdho 'cıntayat tām nırantaram |
   nagnıkāryam cakārātha nāharac ca samıtkušān |
  1) So MS
                 2) MS tropavašya
                                      3) MS stud
```

5) MS dadae

4) US daktant, da undeutlich

```
grahagrasta na brahman vyalokata diśo muhuh || 47 ||
Vibhāndal as tu tapaso nivrtya dvijasattama
äsramam yävad äyäti putram mugdham vyalokayat | 48 ||
urāca ca kim etat te vaimanasyam kuto 'bhavat |
samıtpuspānı nādyāpı ratsa kim nāhrtānı te |
agnikāryam na sampannam vihralas tvam vilokuase || 49 ||
 Rsyasrnga uvāca |
atıtlırlı kascıd äyäto ramyareso manoharah
suvibhaktā jatā bibhrat simante dvidalikrtāh | 50 |
 tasya ralkalakah snigdhah susparšah sukhado 'ti me [
 melhalā ca sušīnīrānā šīnīrānā pādamelhalā | 51 |
 al sasa ca dadhac chringe suvrite sparšasaul hvade
 bibhrat kanthe ca subhrāni vartulāni phalani vai | 52 |
 samāgatva nāsanam me jagrāka nābkizadanam l
 anıamanyata mam eva so 'bhivadya sthito 'gratahı') | 53 ||
 mayā dattāni pakrani phalāni prāsya dūratah |
 sa phalani dadau mahyam siaduni rasaianti2) ca | 54 |
 jalam dadau siāsramasya tena me 'pahrtam manah |
 kim vratam tāta tasya sma3) tac cikirsāmi saukhvadam | 55 |
  Vibhandalas tu tac chrutva jñātvā ralsahlrtam tu tat
 putram āha na jānami raksāmsi balavanti i.a. | 56 |
  krtva māyāmayam rūpam tapovighnam*) caranti hi
  sambhāsa tesu te nava kartavya tapa rechatas) | 57 |
  nāsmākam tanı bhaksyānı tapohanıkaranı vai 1
  ıtı prasāsya tam putram vimanah sa I ibhāndakah || 58 ||
  ranam vilokayam6) asa samantad vojanadravam |
  na dadarša tapovighnakāranam kutracin munih || 59 ||
  paredyur na yayau taptum putram destra samakulam |
  na yayau sapı tanvangi dütair matva vidheyatam | 60 |
  anyedyur apı nägacchad anyedyur apı tāpasah 1
   dinatraye gale putram sustham matra Vibhandakah !
   aviohnam³) cāśramam drstvā jagāma tapase punah || 61 ||
   athajagāma tanvangī vešyā*) vrddhānvontā
   Rsyaśrngam tathā santam mohayām āsa kamını || 62 ||
   uvāca cāsramam mahyam drastum techati vad bhavān |
   tad ügatyüvalokyasvägamisyati mayā saha || 63 ||
   sty ultvå tam mohaystvä gädham älenganädebheh
   nāvam nināya tanvangi bhūsayām āsa bhusanath || 64 ||
   panakam payayıtvatha madakam madhunü samam |
   nāvam tām vāhayām āsa vešyā vrddhā dhīyā varā | 65 |
```

<sup>1)</sup> MS 'gnatah 1) MS rasanti 1) MS ima 1) MS eighna 1) MS 10 lotayim ta unsicher, cher unfertiges ja 1) MS arrelyai 1) MS arrelyai 1) MS m

```
Romapādamire nāvam nibadhyu nrpam abravīt |
āgata1) Rsyaśrngo 'yam yad ridheyam2) vidhīyatām | 66 |
Rsyadrige tu samprāpte Vāsavas tadbhiyā dvija
rararsa salilam bhūri subhiksam abhaiat tadā | 67 |
Romapadah Kasyapasya sankamanah samagatim
Santam nama tatah kanyam dadan munisutaya sar |
Rsyasrugāya dharmanna yathāvidhi mahāmatih | 68 |
Vibhāndakas tato 'bhyetya svāšramam munisattama |
adrstvā tanayam tatra jātodvego babhūva ha || 69 ||
mrgayām āsa vipine samantād Rsijašrigakam |
pariśrāntas tato dhuanam cakāra tapatām varah | 70 |
dhyanenalokayam asa Romapadaricestitam |
kruddhah prāvāt tato sipra dhaksvan krodhāgninā nrpam
sapattanam sahāmātyam saprayam sapurohitam | 71 |
athāgatya puraprānte erksamūlam upāsritah
vahnım utpādavām āsa cal surbhvām vadanāt tatah
tatpuram daadhum ärebhe rahnir ürdhrasikho mahän | | 72 | |
Romanādas tad ālokua Rsuašrnaam sabhāruakam |
mesayam asa matiman santranaya tapasiinah | 73 |
Rsuasrnaas tu dharmātmā sabhārvo munim abhuagāt
abhıvadyatha mtaram sagada madhuram vacah
 vadhus te razanutriyam abhirādayate prabho | 74 |
 tac chrutvā Kāšuapātmajah3)
 rājānam ca samāšlisya mumude prašasamsa ca | 75 |
 Rsyasrngam tatah praha prasannatma Vibhandakah |
 nutram utpadya ratsa tram āšramāya prayasyası | 76 |
 ıty adısya tato vipra Rsyasıngam Vibhandalah
 jagāma svāšramam pritas tapase krtanišcayah | 77 ||
 iti te kathitam ripra Rsyasrngo yathā munih
 upayeme Romapādāc Chāntām Dasarathatmajām | 78 |
 ili sri Padmapurāne Pātālakhanda Rsyasrngopākhyānam nama
                                            trayodaso 'dhyāyah |
```

Jeder der diese Erzahlung mit der jetzigen Fassung des Mahābhārata vergleicht wird ohne weiteres die große Ahnlichkeit zwischen beiden er kennen Vor allem mache ich auf die folgenden beiden wörtlichen Über einstimmungen aufmerksam

```
Padmap 6 mrgibhuya tane tistha munim süya vimolsyase
Mbh 110 37 devalanyā mrgi bhutvā munim suya vimolsyase
Padmap 36 saha tam nābhirādyo 'smi abhirādyo bhatan mama |
evam eta vratam mahyam nasanam sansraye kizast [[
```

<sup>1)</sup> MS tam

Mbh 111,12 bhavatā nābhīvādyo¹) ¹ham abhīvādyo bhavān mayā | vratam etādrsam brahman parisvajyo bhavān mayā ||

Abweichend in den beiden Berichten dagegen sind die folgenden Punkte Die Vorgeschichte der Gazelle, auf die im Mbh kurz in einem einzigen Verse (110, 36b, 37a) hingewiesen wird, wird hier ausführlich erzahlt Uber die Entstehung der Durre wird hier nichts weiter gesagt, als daß sie infolge der Nichtachtung eines Brahmanen eintrat, von dem Fortzug der Brahmanen und ihrer Versöhnung findet sich hier nichts Im Mbh hat Rsyasrnga ein Horn auf dem Haupte, hier wachsen ihm deren zwei Die Entfuhrerm ist im Mbh die Tochter der alten Hetare, hier ihre Enkelin Im Mbh sucht Vibhandaka drei Tage im Walde nach der Buhlerin, im Purana bleibt er nach kurzem Suchen in der Nahe der Einsiedelei drei Tage zu Hause Am meisten weicht die Erzahlung von der Besanftigung des Vibhandaka ab Vibhandaka begibt sich hier in die Nahe der Stadt des Romanāda und laßt Feuer aus seinen Augen spruhen, um sie mit allem was in ihr ist zu verbrennen. Schon ist sie in Brand geraten, als auf die Bitte des Königs sein Sohn mit der Sänta zu ihm geht und ihm die Königstochter als seine Gattin vorstellt. Darauf gibt der Alte sofort sein Vorhaben auf

Die oben angefuhrten wörtlichen Übereinstimmungen machen es unabweisich daß die beiden Erzahlungen in direktem Zusammenhange
stehen Wir haben also zu untersuchen, wem die Priorität gebuhrt. Da
aber wie wir gesehen, im Mbh ursprunglich die altere Fassung der Sage
ständ wonach die Säntä den Rajasringe entfuhrte, wahrend wir im Padmapurana die jungere Fassung mit der Entfuhrung durch die Hetare haben,
so ist es ausgeschlossen daß etwa das Purana alter als das ursprungliche
Mbh ist. Es handelt sich somit nur darum ob der Purana Verfasser nach
der jetzigen Fassung des Mbh gearbeitet hat oder ob der Überarbeiter der
Mahäbhäritä Erzahlung bei seiner Arbeit das Padmapurana benutzt hat

Betrachten wir zumächst die beiden oben angeführten wortlich über einstimmenden Stellen Wib 111, 12 lautet vollstandig in Übersetzung 70m mußt nicht mich empfangen ich muß dich empfangen. So ist das Gelubde, o Brahmane, ich muß dich umarmen. Der Vers ist ein Sloka, wahrend im übrigen der ganze Abschnitt, in dem er vorkommt (111,7 bis 113,29), in Tristubb Strophen verfaßt ist. Dieser Umstand wurde allein schon Lenugen den Vers als eingeschoben zu erweisen. Er wird aber noch durch zwei andere Punkte unterstutzt. Der Vers paßt gar nicht in den Zusammenhang. Wenn die Hetare den Reyasenga sehon jetzt umarmit, so mußte doch in den nachsten Strophen die Wirkung dieser Umarmung auf den Ravastiga beschrieben werden. Allein das ist nicht der Fall. Er bietet hit vielnicht seine Frichte au, von Umarmungen ist erst die Rede als er

<sup>1)</sup> Die Calcutta Ausgabe liest Phaent Inabhi

von ihren Sußigkeiten genossen und vor allem von ihrem Wein getrunken hat Dazu kommt die Mangelhritigkeit des Ausdrucks in dem Verse zu vratam etärkem fehlt ein me, mama oder mahyam. Nun kommt derselbe Vers im Puräna vor, und zwar in sprachlich tadelloser Lesart. Sie sprach zu ihm "ich darf nicht empfangen werden, ich muß dich empfangen. So ist mein Gelubde ich nehme nirgende einen Sitz ant." Hier stimmt außerdem das Metrum zur Umgebung, und der Vers hat hier seine volle Bedeutung. Die Hetrre weigert sich, die gastliche Aufnahme anzunehmen und sich zu setzen, weil sie den Rsyasrnga bewegen will, nach ihrem Schiffe zu kommen, im Mbh stehen die beiden Vershalften gar nicht in innerem Zusammen hange. Ich halte es aus diesen Grunden für zweifellos, daß Mbh 111, 12 eine schlechte Wiedergabe von Padmap 6 ist.)

Abulich liegt die Sache im zweiten Falle. Im Mbh. wird zunichst einfach erzahlt, daß eine Gazelle kam, das mit dem retas des Rsi vermischte Wasser trank und davon schwanger wurde Dann heißt es in unserem Verse (110, 36b 37a) 'Dieser Göttertochter hatte einst der verehrungswurdige Brahman, der Weltenschöpfer, gesagt "Nachdem du eine Gazelle geworden und einen Muni geboren, wirst du erlöst werden' Vergleicht man damit die Erzahlung des Purana, wonach die Geburt der Apsaras Svarnamukhi als Gazelle eine Strafe fur ihre Unehrerbietigkeit gegen Brahman ist, so wird man nicht umhin können, auch hier dem Purana die Prioritat zuzugestehen Die Mbh -Strophe wird überhaupt erst verstandlich, wenn man die Erzahlung des Purana kennt. Sie zeigt überdies wieder dieselbe Unbehilflichkeit im Ausdruck, die wir schon in 111, 12 und in den eingeschobenen Zeilen 110, 42 usw angetroffen haben. Wir mussen daher annehmen, daß diese Strophe von dem Überarbeiter unter wortlicher Anlehnung an das Padmapurāna verfaßt und in das Mbh eingefügt wurde

Noch ein dritter Punkt kommt hier in Betracht. Im Mbh heißt es am Schlusse der Ermalnungsrede des Alten (113, 5) 'Nachdem er den Sohn mit den Worten "Das sind Rakeise" zuruckgehalten, suchte Vibhändaka nach ihr. Als er in drei Tagen nicht traf, da kehrte er zur Ein siedelei zuruck.' Sich auf drei Tage von der Einsiedelei zu entfernen, war jedenfalls das Torichteste was Vibhändaka tin konnte, da er so der Hetare ja die beste Gelegenheit bot, ihren Besuch zu wiederholen, man miß sich nur windern, daß das nicht geschieht. Im Puräna dagegen sucht, wie oben erwähnt, Vibhändaka zunichst in der Nahe nach der Verfuhrerin und bleibt dann drei Tage bei seinem Sohne zu Hause, ein durchaus vernunftiges Verfahren. Es ist daher offenbar, wie Mbh 110, 36b 37a eine Zusammenfassung von Puräna 4—6b ist, auch unser Sloka ein ungeschiekter Versuch des Überarbeiters, Pur 59—61a zusammenzufassen, eine Ansicht,

<sup>1)</sup> Der Überarbeiter zitierte jedenfalls aus dem Gedachtnis

die durch die auch hier wieder zutage tretende Mangelhaftigkeit der Sprache<sup>1</sup>) bestatigt wird

Meiner Ansicht nach beweisen diese drei Punkte, daß der Überarbeiter der Mbh -Erzahlung das Padmapurana kannte und darnach den ursprunglichen Text des Epos veranderte\*) Dann durfen wir aber auch annehmen, daß er auch zu der Hauptanderung, die er, wie wir oben gesehen, mit dem Texte vornahm, namlich der Einführung der Hetare an Stelle der Königstochter direkt durch das Purana veranlaßt wurde Ebenso im Anfang der Geschichte Hier fand er 'ein Versehen des Purohita' (purohitā pacārāt) als Entstehungsgrund der Durre im Mbh Texte angegeben. Wenn er dafur die Betrugung eines Brahmanen seitens des Konigs substituierte, so wird er die Anregung dazu vom Puräna empfangen haben, wonach die Durre 'infolge der Nichtachtung eines Brahmanen' (brahmanatikramat) eintrat Allem das ist auch alles, was er dem Purana entnommen haben kann, alles was er daran geknupft hat, der Fortzug der Brahmanen, die Suhne des Königs und die Versohnung der Brahmanen, ist sein eigenes Werk Was anders aber kann ihn veranlaßt haben, die Geschichte hier in einer Weise auszufuhren, daß, wie wir gesehen, die ganze Erzahlung dadurch voller Widerspruche und geradezu unverstandlich wird, als der Wunsch, die Schwere des Betruges gegen einen Brahmanen und die Notwendigkeit einer Suhne hervorzuheben Das ist aber von Bedeutung für die Beurteilung des Schlusses der Erzahlung, wo das Purāna und das Mahābhārata 1a wieder voneinander abweichen3) Im Mbh steht der Alte von seinem Vorhaben, die Stadt des Königs zu verbrennen, ab, als er hört, wie große Strecken Landes der König seinem Sohne geschenkt hat. Im Puräna dagegen begunnt er tats ichlich die Stadt in Brand zu setzen, ist aber sofort versöhnt, als er hört, daß die Königstochter die Gattin seines Sohnes ist, er scheint dies als eine Ehre zu betrachten Mir scheint, daß die Passung des Purana hier die altere ist. Die Steigerung des Besanftigungsmittels des Rsi im Mbh. scheint mir demselben Bestreben entsprungen zu sein, das zu der Erfindung von der Versöhnung der Brahmanen im Anfang der Geschichte führte, und es erscheint mir daher wahrscheinlich - mehr laßt sich naturlich in einem solchen Falle nicht sagen -, daß auch die Erzahlung von der Besanftigung des Vibhandaka im Mbh von dem Überarbeiter verandert oder vielleicht überhaupt neu hinzugefugt worden ist

Der Purana-Verfasser hat ubrigens seinerseits vielleicht wieder die ursprungliche Mahabharata Erzihlung gekannt. Dafür spricht die Gleich-

<sup>1) /</sup>u anddayim dsa fehlt das Objekt

Man beachte, worauf Holtzmann, Das Mahabhārata und seine Theile IV, 31 aufmerksam gemacht hat, daß Nakamila zu Mbh I, 649 das Padmapurāna als das erste Purāņa bezeichnet, swähnlich steht es in der Liete der Purānas an zweiter fitt lie.

<sup>4)</sup> Die übrigen Abweichungen sind zu unbedeutend, um ausführlich besprochen zu werd in bie ergeben jedenfalls für die Prioritätsfrage nichts.

heit in unbedeutenden Nebenumstanden, wie z B in dem Vorwande, unter dem sich die Entfuhrerin entfernt (Mbh 111, 18 krivägnihotrasya tadāpadešam, Pur 46 agnihotram samuddišya), und einige weitere wörtliche Übereinstimmungen

Mbh 110, 34

mahāhradam samāsādya Kāšyapas tapası sthitah [dīrghakālam parišrāntah

Pur 7

mahāhradam samāsādya Kāšyapas tu Vibhāndalah | tapas tepe ciram tasthau

Mbh 110, 35

tasya retah pracaskanda drştı üpsarasam Urvasım || Pur 8

athOrvašı mahābhāga tatra prāptā yadrechayā | tām vilokya pracaskanda retas tasya mahātmanah ||

Mbh 111, 14

sā tānı sarvānı vısarjayıtvā bhaksyān y anarhānı dadau tato'sya | tānı mahārasānı

Pur 40

lhutkrtya ıısasarjā tha dadau bhaksyānı kāmınī | mahārasānı

In allen diesen Fallen liegt wenigstens kein Grund zu der Annahme vor, daß der Überarbeiter der Mahäbhärata Sage die Worte aus dem Puräna entlehnt habe

Das Ergebnis der bisherigen Untersuchung ist also die chronologische Reihenfolge

- Ursprungliche Fassung des Mahäbhärata
- 2 Fassung des Padmapurāna, wahrscheinlich mit teilweiser Benutzung der vorigen
- 3 Überarbeitete Fassung des Mahäbhārata, der Purānafassung angeglichen

Ksemendras Bhāratamañjarı stimmt, wie sich nach dem Resultate von Buhlers und Kirstes Untersuchung erwarten laßt, mit dem getzigen Texte des Mahabhārata in allem Wesenthichen überein. Mbb 110, 36b 37a über die Vorgeburt der Gazelle fehlt hier, woraus sich indessen bei dem Charakter von Ksemendras Arbeit nicht folgern laßt, daß der Vers zu seiner Zeit noch nicht im Texte stand. Die Regenlosigkeit entsteht durch den Fluch der Brahmanen (761). Vibhāndaka bleibt hier drei Tage zu Hause (787 sthitte latra dinatrayam), Ksemendra ist hier offenbar durch selbstandige Überlegung auf die Darstellung der Siche im Purāna zuruck gekommen. Auffallig ist, daß die alte Hetare hier einmal (763) als tesyā divaukasām bezeichnet wird, zumal da ahnlich auch in Amaracandras Balabhārata, wo die ganze Sage in zwei Strophen (III, 1, 90 91) zusammen-

gedrangt ist, die Entfuhrerin eine Apsaras genannt wird. Was zu dieser seltsamen Anderung Anlaß gegeben, weiß ich nicht zu sagen

Im Ramāyana wird die Legende dem Sumantra in den Mund gelegt Er erzahlt sie dem Dasaratha, und zwar nicht als etwas Geschehenes, sondern als etwas, was nach der Prophezeiung des Sanatkumāra in Zukunft geschehen wird Die eigentliche Geburtsgeschichte fehlt hier, es wird nur erzahlt, daß Rsyasringa der Sohn des Vibhāndaka sein und, Zeit seines Lebens im Walde wohnend, keinen Menschen außer seinem Vater kennen werde

Zu dieser Zeit werde Romapāda<sup>1</sup>) König der Angas sein Durch eine Ubertretung desselben werde Regenlosigkeit eintreten Der König werde die Brahmanen um Rat fragen, und sie werden raten, den Rsyasriga her beizuholen und ihm die Tochter des Königs, Santā, zur Frau zu geben Der König werde dann mit den Ministern überlegen, wie man den Rsyasriga herbeischäffen bönne Sie werden sich weitern selbst zu echen. allein

'Sie werden, nachdem sie die geeigneten Mittel erwogen haben, sagen "Wir werden den Seher herbeischaffen, ohne daß ein Unheil daraus entsteht ' IX 18

So wurde der Sohn des Rsi von dem Angafursten durch Hetaren herbeigeschaftt, der Gott ließ es regnen, und Säntä wird ihm gegeben 19 Dein Endam Rsyasringa wird dir Söhne verschaffen So habe ich die

Dein Eidam Rsyasringa wird dir Söhne verschaffen So habe ich die Erzahlung des Sanatkumära mitgeteilt, 20

Erfreut aber erwiderte Dasaratha dem Sumantra 'Erzahle, wie und durch welches Mittel Rsyasriga herbeigeführt wurde' 21

Darauf sprach Sumantra, von dem König aufgefordert, folgende Worte 'Wie und durch welches Mittel Rsyafriga von den Ministern herbei gefuhrt wurde, das will ich dir alles erzahlen Höre mir zu mitsamt den Ministern X, 1

Zu Romapida sprach der Purohita mitsamt den Ministern folgender maßen "Folgendes gefahrlose Mittel haben wir ausgedacht" 2

Und nun riet er, Hetaren zu dem mit Weibern unbekannten Rsyaśriga zu senden Der König willigte ein, und die Hetaren begaben sich in den Wald in die Naho der Einsiedelei, wo Rsyasriga sie denn auch bald erblickte Sie begrüßten ihn freundlich, und er lud sie in seine Einsiedelei ein. Sie folgten ihm dahin, und er bewirtete sie mit Wurzeln und Fruchten. Sie gaben ihm dagegen von ihren Leckereien, und machten sich dann aus Furcht vor dem alten Rsi davon. Rsyaśriga war nach ihrem Fortgange sehr be trübt. Am folgenden Tage ging er wieder nach dem Platze, wo er die Mad chen gefunden hatte. Sie stellten sich denn auch wieder dort ein und luden ihn nun ein nach ihrer Finsiedelei zu kommen. Er war einverstanden Alt sie ihn wegführten, regnete es. Der König begrüßt den Mun bei seiner

<sup>1)</sup> In B Lomapada

Ankunft und gab ihm die Śāntā zur Frau, und Ryyaśrnga lebte vergnugt mit ihr.

Auffallend ist hier der Schluß des neunten und der Beginn des zehnten Sarga. Es erscheint naheliegend, jene Zeilen, die den Zusammenhang unterbrechen, einfach zu entfernen und so Sarga IX und X zu einem Ganzen zu verbinden. Allein dem stehen drei Schwierigkeiten im Wege; erstens ist kein Grund fur den Einschub jener Zeilen ersichtlich, zweitens ist das Tempus der Erzähltung in IX das Futurum, da das Ganze die Prophezeiung des Sanatkumära ist, während wir in X die historischen Tempora finden, und drittens wird in IX, 20 ausdrücklich gesagt, daß hier die prophetische Erzahlung des Sanatkumära ende. Dies letztere beweist, daß die Erzahlung in IX wirklich zum Abschluß gebracht wurde; die Geschichte von der Entfuhrung muß also hinter IX, 18 weggefallen und X, um die Lucke auszufullen, spater hinzugefugt sein.

Was aber soll diese Änderung veranlaßt haben? Ich glaube, man kann die Saelie nur so erklären, daß ursprunglich in IX die Geschichte der Entfuhrung in der alten Fassung, d. h. durch die Śūntā, folgte Spater, als sich unter dem Einflusse der jetzt vorliegenden Mahābhāratafassung die Sage geandert hatte, wurde die alte Erzahlung gestrichen, und eine Darstellung der neuen Fassung in der aus dem Obigen ersichtlichen Weise hinzugefugt. Um die dadurch in IX entstandene Lücke notdurftig zu verdecken, wurde dann der erbarmliche Vers 19 hinzugefugt, der sich schon durch den Gebrauch des Perfekts ānītah, des Imperfekts avarsayat und des Prasens pradīyate als unecht verrat!) Ein direktes Zeugnis fur die Richtigkeit dieser Erklarung liegt in den oben angefuhrten Versen aus dem Harivamsa vor. Danach war das Schauspiel von der Entfuhrung des Rsyaśriga durch die Śūntā eine Dramatisierung eines dem Mahākāvya Rāmāyana angehorigen Abschnittes. Zur Zeit der Abfassung des Harivamsa muß also hier noch die ursprungliche Sage gestanden haben

Wir haben demnach im Rāmāyana den Anfang der Sage in IX, 1—18 in der alteren Fassung, den zweiten Teil in X in einer jungeren Fassung vor uns, und mussen nun noch das Verhaltnis der letzteren zu den Fassungen des Padmapurāṇa und des jetzigen Mahābhārata zu bestimmen suchen²). Eins ergibt sich dabei mit Bestimmtheit: die Erzahlung des Rāmāyana

¹) Es ist auch kein Zufall, daß der Text in 18, mitten in der Rede der Brahmanen, abbricht. Im nachsten Vers mußten sie naturlich vorschlagen, die Säntä zu senden. Da dies nicht mit der Sendung der ganikäs stimmte, so wurde der Text von hier an gestrichen.

<sup>3)</sup> Was von dem Anfang der Erzahlung in IX erhalten ist, ist naturlieh zu weing, um einen Vergleich mit der oben erschlossenen ursprunglichen Fassung zu ermöglichen Doch will ich darauf hinweisen, daß hier die Entstehung der Durre, ganz wie man den Umstanden nach erwarten muß, noch als Nebenumstand behandelt ist. Die Verschiedenheit der Begrundung hier (tasya vyatikramäd räjnäh) umd im ur sprunglichen Mbh. (purohitäpacäräc en tasya räjnäh) ist ganz unbedeutend.

ist junger als die des Purana und die des Mahäbhärata Im Rä mäyana fallt die Entfuhrung schon 'den Hetaren' zu, die eine Hetare, die zunachst die Säntä ablöste, ist hier in der Masse aufgegangen Das Floß mit der Einsiedelei ist hier ganz verschwunden Ebenso ist das Gespräch zwischen Vibhändaka und Rsyaśringa — ein uralter Zug, wie wir spater sehen werden — und die Geschichte von der Besanftigung des alten Rsi weggefallen Ob dem Verfasser die Erzahlung des Mahäbhärata oder die des Puräna vorschwebte laßt sich dagegen bei dem Mangel beweisender Übereinstimmungen in den Worten nicht entscheiden<sup>1</sup>)

Fur die Sage im Skandapuräna steht mir leider nicht der Text selbst, sondern nur die Inhaltsangabe von V N Narasimmiyengar<sup>2</sup>) zur Ver fügung Ich glaube indessen daß die letztere für unseren Zweck völlig aussreicht Der Inhalt ist kurz folgender Vibhändaka verrichtet auf Rat seines Vaters Kasyapa seine Buße an der Tungabhadrä bei Srngapura (dem heutigen Srngeri) Die Flamme seiner deritausendjahrigen Buße stört die Bewohner von Indras Himmel Indra behehlt einem Citrasena dem Heiligen die Urvasi zu schicken Das geschieht, und der Anblick der Apsaras hit die bekannte Folge Eine Gazelle trinkt das Waschwasser des Rsi, wird sofort davon schwanger und gebiert zur richtigen Zeit einen Knaben mit zwei Hörnern den der Rsi als seinen Sohn erkennt und aufzieht. Als der Knabe zwolf Jahre alt ist erblicken ihn Paramesvara und Parvati gelegentlich auf einem Spaziergange im Himmelsraum. Sie steigen her nieder und verleihen ihm die Macht Hungersnot und Durre in einem Um kreise von zwölf Meilen von seinem Aufenthaltsort zu vernichten.

<sup>1)</sup> Einzelne Anl-lange lassen sich allerdings finden z B Ram X, 9 na tena distapuram sitt si puman ed, Pur 33 pumamsam va striyam vupi napašyat pura Ram X 21 Pur 43 andsviditapuram;

<sup>21</sup> Pur 43 anamadajapurani Ram \ 29 tavarsa sahasa devo jagat prahladayams tada | Mbh 113 10 dadarsa devam sahasa pravrstam

apuryamanam ta yagay yalena h bie sind aber doch nicht zahlreich und genau genug als daß sie nicht einfach auf Zufall beruhen könnten - Was die Bengali Rezension betrifft so ist sie, wie gewöhn lich, auch in diesem Abschnitt durchweg glatter. Hier hat man versucht, die Lucke hinter IX, 18 hier VIII 22 durch den Gebrauch des Futurums und größere Aus führl el keit in der Erzahlung etwas mehr zu verwischen. In dem zweiten Teil der I rzählung ist eine ganze Reihe von Strophen eingefügt worden um die Geschichte mit der Mahabharata Frzahlung in Übereinstimmung zu bringen. Sie behandeln d e folgen len Punkte. Der König laßt Schiffe mit Baumen. Getranken und Fruchten beladen un't die Hetaren fahren auf ihnen nach der Einsiedelei (IA, 8 9) Auch Reyndriga fahrt nachher auf einem Schiffe nach der Residenz (IX, 63) Die Ver führungskünste der Hetaren werden ausführlich beschrieben (IX, 13ff.) Vibhandaka kommt nach dem Fortgung der Hetären nach Hause und es folgt das Gesprach zwischen Vater und Sohn (IN 42ff) Endlich wird ganz ahnlich wie im Mbh die Ruckkunft des Lithan laks nach der Fntführung und seine Be-änftigung erzählt (IX 551 ff) 2) Ind Ant II 140ff

Nun bricht in Anga wihrend der Regierung des Romapāda eine Durre aus, die zwölf Jahre dauert Der Rsi Sanathumāra teilt dem Könige mit, daß es regien wirde, wenn der junge Rsyusriga dazu gebracht werden könnte, das Land zu betreten Die Weisen des Landes ermitteln den Aufenthaltsort des Bußers und geben dem König den Rat, ihn durch Het iren herbeiholen zu lassen Der König folgt diesem Rate Die Hetaren errichten zunachst eine Art Niederlage von Luwsartikeln in Närvä, besuchen von hier aus des öfteren den Rsyasriga wahrend der Abwesenheit des Vaters und weihen ihn in die Freuden der Welt ein Nach einiger Zeit gibt er ihren Bitten nach, mit ihnen nach Angadesa zu gehen Sie brechen auf und der Regen beginnt zu fallen Romapāda zieht ihnen entgegen, empfangt den Rsi mit großen Ehren und gibt ihm seine Tochter Säntädevī zur Frau, und mit ihr lebt Rsyasriga eine Zeit lang glucklich im Reiche der Angas

Die Erzahlung fahrt dann in den weiteren Schicksalen des Rsi fort Zunachst wird sein Opfer für den Dasaratha erzahlt, dann seine Ruckkehr in die Einsiedelei des Vaters Dort findet er den Vibhändaka nicht mehr vor Er ist sehr betrubt darüber, worauf Vibhändaka aus dem Linga von Malahänisvara hervortritt Der Sohn fragt ihn, wo er am besten Buße üben könne Der Alte verweist ihn an Mahävisnu der im Hugellande von Sahyädri lebt Auf dem Wege dahin, in der Nahe von Nirmaläpura, dem heutigen Nemmär, besiegt Rsyasrnga einen Räksası Nach einer sieben jahrigen Buße zu Ehren Mahävisnus, erscheint ihm der Gott und befiehlt ihm, nach Candrasekhara am Fuße des Sihyädri zu gehen Der Rsi begibt sieh nach jenem Orte und blickt mit halbgeschlossenen Augen auf ihn, woher der Ort den Namen Kigga empfangt, von kiggannu, das halbge schlossene Auge Schließlich geht Paramesvara auf die Bitte Rsyasrngas in dessen Seele auf

Ich fuhre dies letztere hauptsachlich deshalb an weil es deutlich zeigt, daß diese l'assung jedenfulls die jungste von allen ist, die wir bisher kennen gelernt haben. Die Sage ist hier zu einer lokalen Legende geworden und in den Dienst des Sivaismus gepreßt. Kigga, wo sich der Tempel des Singe svara befindet, liegt nach den Angaben Narasimmiyengars in einer der Schluchten des Mysore Malnäd in den westlichen Ghäts ungefahr 12 eng lische Meilen von Närvä und 6 englische Meilen von Sringeri. Der Grund, weshalb die Sage hier lokalisiert wurde, ist nach Narasimmiyengar der Umstand, daß das Land um Kigga infolge der Bodenverhaltnisse stets reichlichen Regenfall hat. Der Einfluß des Sivaismus macht sich, abge sehen von dem Anhange, in der eigentlichen Legende in der Verleihung des Regenzaubers durch Paramesvara und Pärvatī an den Knaben bemerkbar Im ubrigen scheint die Geburtsgeschichte mittelbar auf die altere Mahä bhäratafassung zuruckzugehen. Wie im Padmapuräna und darnach im jetzigen Mahabhärata die ursprungliche Sage durch eine Vorgeschichte der

Gazelle erweitert worden ist so ist hier die Erscheinung der Urvasi weiter ausgefuhrt und begrundet worden Gegen eine direkte Zuruckfuhrung auf die ursprungliche Fassung des Mahäbhärata spricht der Umstand, daß der zweite Teil der Legende nicht unmittelbar auf sie zuruckgehen kann. Sie setzt vielmehr einen Zustand der Sage voraus, wo die Hetaren und zwar insgesamt, ohne Hervorhebung einer einzelnen, die Entfuhrung übernehmen und wo die Einsiedelei auf dem Floße und das Gesprach zwischen Vater und Sohn schon ganz aus der Geschichte verschwunden sind Alles dies aber finden wir in der gewohnlichen Rezension des Rāmāvana vor Die letztere Fassung muß aber alter sein, da die Sage dort noch nicht wie im Purana lokalisiert ist, wir werden also kaum fehlgehen, wenn wir die Fassung des Skandapurana direkt auf den jetzigen Ramayana text zuruckfuhren Der Purana Erzahler veranderte dann seine Vorlage dahm, daß er die Dauer der Durre auf zwölf Jahre festsetzte, daß er die Intervention des Sanatkumāra1) einfugte und den Schauplatz der Be gebenheit nach Narve verlegte, wahrend er die Geburtslegende, die 12 im Ramāyana ganz fehlt einer andern, nicht direkt nachweisbaren Quelle entlehnte2)

Bevor ich zu den buddhistischen Fassungen übergehe, will ich noch erwinen, daß auch Dandin in seinem Dasakumäracarita die Rsyaśruga sage verwertet hat Er hat sie zu der lustigen Geschichte von dem großen Scher Mariei und der schlauen Hetare Kämamanjarı umgestaltet<sup>3</sup>) Trotz aller Freiheiten die er sich mit dem Stoff erlaubt hat, sind doch die Grund zuge der Sage in der jungeren Form, die Betörung des Bußers durch die Hetare und seine Entführung aus dem Walde in die Konigsstadt, hier deutlich erkennbar Dandin hat sogar den Schauplatz der alten Sage bei behalten Mariei wohnt im Lande der Angas am Üfer der Gangā außerhalb der Stadt Campa wo die Kamamafiarı ihr Gewerbe treibt.

Die Legende im Kandjur gebe ich im folgenden nach Schiefners Übersetzung mit einigen Kurzungen<sup>4</sup>)

<sup>15)</sup> Ts scheint fast als ob die Tinführung des Sanatkumara durch das Auftreten desselben als Frzählers der Legende im Ramayana veranlaßt worden so Wie leicht das geschlein konnte, zeigt das Beispiel Chézys, die zin seiner Sakuntala Übersetzung (v. 2011) die Rwaspiga Soge angeblich nach dem Ramayana erzahlt und dabei den Sanatkumar genau dieselbe Rolle spiel nißt wie der Verfasser des Purana.

y) Auch der kurze Hinwiss auf die Sage im Bhagavatapuram (TN, 23 7-9) sehemt auf das jetzige Ramāyana zurückzugehen wenigstens fällt auch hier die Inführung mehreren Heiteren zu (Pur 8 dere varadt junn rämd ännyuh, Ram X. 18 tom en ningus tahla striyah) — Die Sage von Biskripaa lucj, wio sie im Svapurāna rahlalt ind (Aufrecht Cat Bod), 5 603 hat mit unserer bage nichts gemeinsam Lis ist dies vicliment die in der indisch in Literatur wech verbreitete Geschichte von dem Könige, der auf dar Jägel aus Virschen den 50 n. eines Binders tötet.

<sup>1)</sup> Lahted by G Buhl r 5 4tff

<sup>1)</sup> Ich habe die abgekurzten Stellen in klammern gesetzt

[Einst lebte ein Rsi in einer Waldgegend] Da er die funf Klarsichten erlangt hatte, wohnten sogar wilde Gazellen, ihm Gesellschaft leistend, in der Einsiedelei Als er eines Tages an einen anderen Ort ging, um sein Wasser zu lassen, folgte ihm ein Gazellenweibelein nach. Als er mit Samen vernuschten Harn von sich gegeben hatte, sog die Gazelle diesen auf und belechte mit der Zunge ihre Geschlechtsteile. Da die Folgen der mensch liehen Handlungen nicht durch den Gedanken erfaßt werden können, geschah es, daß sie trachtig wurde. Zur Zeit, da sie werfen sollte, begab sie sich dahin, und es kam ein Knablein zur Welt. [Die Gazelle ließ es im Stich.] Als nun der Rsi an den Ort gelangte und das Kind erblickt hatte, fing er an nachzudenken, wessen Kind dies sein könnte, und erkannte, daß es sein eigenes Kind sei. Er nahm es mit sich in seine Einsiedelei und zog es daselbst auf. Als der Knabe groß geworden war, wuchsen ihm auf dem Kopfe Gazellenhörner, aus diesem Grunde nannte er den Knaben Rsyasinga (Gazellenhörner).

[Nach einiger Zeit wurde nun der Alte krank und starb, nachdem er seinen Sohn ermahnt hatte, fremde Rsis recht freundlich aufzunehmen Der Sohn bestattete ihn und betrauerte ihn, wie es sich gebuhrt]

Als er zu einer anderen Zeit mit einem Kruge nach Wasser gegangen war, begann die Gottheit es regnen zu lassen, als er mit dem Kruge, der mit Wasser gefullt war, gegangen kam, ließ er ihn fallen, so daß er zerbrach Die Riss and sehr schnell zum Zorn geneigt Die er nun das wenige Wasser verschuttet hatte, machte er der Gottheit Vorwurfe und sagte 'Da durch dem schlechtes Verfahren mein voller Wasserkrug zerschlagen worden ist. sollst du vom heutigen Tage an zwolf Jahre lang nicht regnen lassen! Durch diesen Fluch ließ die Gottheit es nicht regnen In Väränasi entstand eine große Hungersnot und die Menschenscharen wanderten überall hin aus Der König rief die Zeichendeuter und sprach zu ihnen 'Geehrte, durch wessen Kraft ist cs. daß die Gottheit keinen Regen sendet " Sie antworteten 'Durch den Zorn eines Rst Kann man diesen in seiner Buß ubung stören, so wird die Gottheit wieder Regen senden, anders ist es nicht möglich. Der König saß in Gedanken versunken da, es fragten die Gattinnen die Prinzen und die Minister 'O König, weshalb bist du miß vergnugt? Er entgegnete 'Wegen des Zornes eines Rsi sendet die Gottheit keinen Regen, die Zeichendeuter haben ausgesagt, daß, wenn der Rsi in seiner Bußubung gestört werden könnte, die Gottheit wieder Regen senden wurde, anders sei es nicht möglich. Nun weiß ich nicht, wer ihn in der Buße stören könnte. Eine Tochter des Königs, namens Santa.), sagte 'O König wenn es sich so verhalt, so beruhige dich, ich werde es so ein richten daß der Rsi durchaus aus dieser Bußubung gebracht werde. Der König fragte 'Durch welche Vorkehrung' Sie entgegnete 'Laß mich und andere Frauen bei den Brahmanen Geheimspruche lernen, laß auf

<sup>1)</sup> Zı ldan ma

einer Fahre eine mit Blumen, Fruchten und Wasser ausgestattete Einsiedelei errichten' [Dies geschieht ] Darauf ließ sie beruckende Gegen stande und mit Wein gefullte Fruchte und andere sehr bunte Fruchte ver schiedener Art anfertigen, richtete ihr Aussehen wie das der Rsis ein, kleidete sich mit Grasern und Baumrinde und begab sich mit den Frauen zimmern, welche bei den Brahmanen Geheimspruche erlernt hatten, zur Einsiedelei jenes Rsi Es sprachen die Schuler zum Rsi 'O Lehrer, es sind zu demer Einsiedelei viele Rsis gekommen 'Gut ist es, daß Rsis gekommen sind, fuhret sie herein. Als sie eingetreten waren und er sie erblickt hatte sprach er in Versen 'O weh, fruher ist solches Rsi Aussehen nicht dage wesen, ein unsteter schwebender Gang, das Anthitz frei von Bart, die Brüste auf und medersteigend' Er bewirtete sie mit zweifelumstrichtem Sinne mit Wurzeln und Fruchten Sie genossen dieselben und sprachen zum Rsi 'Deme Fruchte sind rauh und herb, die in unserer, auf dem Wasser befind lichen Einsiedelei vorhandenen Fruchte sind Amrta gleich, deshalb laden wir dich in unsere Einsiedelei ein. Er nahm die Einladung an und begab sich mit ihnen in den auf der Fahre befindlichen Lustham wo sie ihm die betaubenden Sachen und die mit Wein angefullten Kokosnusse und andere Fruchte verabreichten Als er, durch den Wein berauscht und durch die beruckenden Gegenstande gebannt, mit ihnen sich unreinem Verkehr hingab schwand seine Zauberkraft. Die am Regen Freude habende Gott heit zog die Wolken von allen Seiten zusammen, und der Rsi wurde durch jene zuruckgehalten Santā sagte 'Weißt du jetzt, welche Macht es ist?' Sie brachte ihn nachdem sie ihn durch Liebesbanden gefesselt hatte, zum König und sprach 'O König dieser ist es' Da nun die Gottheit Regen zu senden begann, kam eine gute Ernte Der König gab Santa nebst Gefolge jenem Rsi als Gattin

Als derselbe aber, Santā verlassend mit anderen Frauen sich der Liebe lunzugeben begann img auch Santā mit ihrem von Neid vermichteten Gemut an, ihn geringschatzig zu behandeln, und als sie im Wortwechsel mit ihm ihm mit dem Schuh einen Stoß an den Kopf versetzt hatte, dachte er 'Ich, der ich den Donner des Gewölks nicht habe ertragen können, soll mich jetzt, durch Liebesbanden gefesselt, von einem Weibe vernichten lassen' Er gab sich aufs Neue der Anstrengung hin und gelangte dann wieder in den Besitz der funf Klivsichten

Schen wir hier zumachst von der Geburtsgeschichte ab, da sie besser inschner im Zusammenhange mit der entsprechenden Darstellung des Jätaka behandelt wird, und gehen wir sogleich zu dem zweiten Teile der Frzahlung über In einem Punkte ist die tibetische Erzahlung, wie sehon bemerkt, älter als alle uns erhaltenen Sanskritfassungen es ist die Königs tochter selbst, die den Büßer entfuhrt Im übrigen weist sie eine Reihe von Neubildungen und Verschlechterungen auf. Die Durre wird hier durch

die Verfluchung des Gottes durch den Rsi hervorgerufen 1) Daß dies eine sekundare Erfindung ist, ist leicht ersichtlich. Denn in diesem Falle mußte der Rsi, damit es wieder regnen könne, wie der Erzahler selbst hervorhebt, in der Buße gestört werden, dadurch verhert er die Macht über die Götter. die ihm die Buße verleiht. Um ihn in der Buße zu stören, ist es aber völlig genugend, wenn Santa ihn verfuhrt Der Regen tritt ja nach der Erzählung auch wirklich ein sobald dies geschehen, und die Entführung auf der Pahre in das Reich des Königs wird dadurch ganz überflussig gemacht Auch darin ist die Kandjur Erzahlung unursprunglich, daß sie den Rsi von Schulern umgeben sein laßt. Die Geschichte gipfelt ja gerade in dem Zu sammentreffen der Verfuhrerin mit dem Manne, der, in der Wildnis von einer Gazelle geboren nie einen Menschen außer seinem Vater gesehen Daß der Schluß, die Erzahlung von dem Schicksal des Rsi nach seiner Verheiratung mit der Santa, eine spitere Zutat ist, bedarf wohl kaum des Beweises Er ist offenbar nur angehangt worden, um der Geschichte einen erbaulichen Abschluß zu geben, ein Versuch, der unserem Geschmack nach indessen kaum gelungen sein durfte

Was endlich den vor der Entfuhrung eintretenden Tod des Vaters und den dadurch bedingten Wegfall der Entfernung der Santa nach dem ersten Besuch des Gespraches mit dem Sohne und der Geschichte von der Ver söhnung betrifft, so könnte man zunachst versucht sein darin einen alten Bestandteil der Sage zu erblicken Rsyasringa wird durch den Tod des Vaters ganz isoliert und so erhöht sich die Wahrscheinlichkeit des Be truges, dessen Opfer er wird2) Dazu kommt daß abgesehen von dem Schlusse der ganzen Sage der Versöhnung des Vaters der 1a uberhaupt em spaterer Zusatz sein könnte der Vater in der Entfuhrungssage keine wirklich titige Rolle spielt Er tritt nur in der Unterhaltung mit dem Sohne auf Gerade dieses Gesprich ist über recht schlecht motiviert Warum verlaßt die Königstochter den Rsyasrnga nach dem ersten Besuche wieder Warum entfuhrt sie ihn nicht sofort? Gleichwohl werden wir sehen daß gerade dies Gesprach schon der altesten uns erreichbaren lite ransch fixierten l'assung der Sage angehörte es hat offenbar schon sehr fruh einen mit Humor begabten Dichter gereizt den Rsyasrnga eine Be schreibung des vermeintlichen Bußers geben zu lassen und um dies zu ermöglichen mußte naturlich die Königstochter zunachst verschwinden und der Vater zuruckkehren Es scheint mir daher sehr unwahrscheinlich daß die tibetische Erzahlung die sonst so viele spatere Veranderungen aufweist in dem Bericht vom Tode des Vaters alter als alle übrigen uns erhaltenen Quellen sein sollte Ich glaube vielmehr, daß sie hier auf Um

<sup>1)</sup> Im einzelnen ist mir dieser Teil der Erzahlung nicht ganz verstandlich

<sup>2)</sup> Der Kandjur Erzahler selbst hat dies aber nicht beachtet und das Allein stehen des Rsi durch die Einfihrung der Schiler wieder vollig beseitigt

wegen zu einem Zuge gelangt ist, der vielleicht einmal in einer uns nicht mehr erreichbaren Zeit einen Bestandteil der Sage bildete<sup>1</sup>)

Von den drei buddhistischen Sanskritfassungen der Sage liegt leider bis jetzt noch keine im Druck vor Von dem Avadana in Kse mendras Werke gibt Rajendralala Mitra eine Inhaltsangabe3), und es scheint nach seinen Bemerkungen3), daß die Erzahlungen im Mahavastu und im Bhadrakalpävadäna damit im großen und ganzen übereinstimmen Nach Mitra lautet die Sage, die dem Buddha in den Mund gelegt wird 'King Kasyapa had a daughter named Nahni When she was of a marma geable age, she was placed by her father near the hermitage of a sage named Kāsyapa, who had a youthful son of great beauty, begot by a deer The youth was named Ekasrngi, because he had a short horn on his head Nalm met the youth, brought him to her father's house, and was married to him Ekasrigi afterwards took other wives and had by them a thousand sons Dann folgt die Identifizierung der Personen der Sage mit dem Buddha und Leuten seiner Umgebung Bei der Kurze des Auszuges ist ein genaueres Eingehen auf diese Erzahlung naturlich unmoglich Jedenfalls wird aber auch hier wieder Rsyasringa durch die Konigstochter selbst ent fuhrt Von besonderem Interesse sind ferner die Namen, die die beiden Hauptpersonen der Sage\*) hier fuhren<sup>5</sup>) Nalim als Namen der Prinzessin werden wir im Pali Jataka wiederfinden das in diesem Falle naturlich die Quelle ist Der Bußer wird hier Ekasriga genannt<sup>6</sup>) Das zeigt uns, daß wir eine von Huen tsang überheferte Legende mit Bestimmtheit mit unserer Sage verknupfen konnen. Huen tsang erzahlt bei seiner Be schreibung der Umgebung von Polu sa im Gandhäralande?) A cote, il y a un stoupa qui a ete bati par le roi Wou veou (Asoka). Ce fut en cet endroit que demeurait iadis le Richi Ekasrnga (918) Ce Richi s'étant laissé séduire et entrainer dans le desordre par une femme debauchee, perdit ses facultes divines. Cette femme débauchee monta sur ses epaules et s'en revint ainsi dans la ville. Daß das Madchen auf den Schultern des

<sup>1)</sup> Xhalich ist ja auch in der gewöhnlichen Rezension des Ramayana der Vater f ist ganz aus der Geschichte verschwunden dort aber, wie wir gesehen, deutlich erst durch is kund'ire Fritwicklung

<sup>2)</sup> The Sanskrit Buddhist Literature of Nepal, S 63

<sup>\*)</sup> F bel 5 152 und 46

<sup>&#</sup>x27;) Der Name des Königs Käsynpa beruht jedenfalls auf einer Verwechslung

mit d in Namen des Naters des Rayasériga.

) Ich fultre luce die Unterschriften der einzelnen Kapitel, soweit sie in Betracht komm in nach Bendalls Catalogue of the Buddhist Sanskrit Manuscripts in Cam lim ige an Mahak Nalinige rhjokumärige jalakam (5 57), Bhadrak Ekasengamun

Nalinthaliyapahanyajatapaneariah (S 91) Asad inak Ekalpagaradanam (S 19, 42)

1) Die Forin Flaspag in bei Mitra wird durch Bendalls Angaben nicht unterstutzt

<sup>1)</sup> Memeires traduits par 5t Julien I 123ff (Beals Si yu ki I 113)

<sup>&</sup>quot;) In Chinois To kio sien jin Litteral ment le Richi unicorne (St Julien)

betorten Liebhabers reitet, ist ein Zug, der ursprünglich einer anderen Geschichte angehört<sup>1</sup>); der Name ist hier aber der gleiche wie in den drei zuletzt besprochenen Fassungen. Ich glaube, daß Rsi Ekaśriga auf einer volksetymologischen Umdeutung des ursprunglichen Namens beruht, die durch die Angabe, die sich schon im Mbh. findet, daß der Bußer ein Horn auf dem Haupte trug<sup>2</sup>), veranlaßt wurde.

Von Bedeutung sind die nordbuddhistischen Fassungen vor allem deshalb, weil es wahrscheinlich ist, daß die Rsyasriga-Sage in der Form, in der sie dort vorliegt, nach dem Abendlande gewandert ist. In der ganzen mittelalterlichen Literatur finden sich zahlreiche Anspielungen auf das Einhorn und insbesondere auf die eigentumliche Art, wie man dieses als sehr wild geltende Tier einfangt. Man bringt namlich eine Jungfrau in seine Nahe; wenn das Einhorn diese erblickt, wird es zahm, legt sich ihr in den Schoß und laßt sich willig wegfuhren. Schon Beal hat diese Sage mit der Sage von Ekaśrnga zusammengebracht<sup>3</sup>), und ich glaube, daß wir in der Tat hier die Sage von dem Einsiedler Einhorn vor uns haben, die auf das Tier Einhorn ubertragen ist. Dafur laßt sich noch ein anderer Umstand geltend machen. Die ganze Sage von dem Fange des Einhorns beruht auf dem Physiologus. Hier lautet nun der Text in dem griechischen Original4): παρθένον άγνην έστολισμένην βίπτουσιν έμπροσθεν αὐτοῦ. καὶ άλλεται είς τον κόλπον τῆς παρθέιου το ζώου. καὶ κρατεῖ αὐτο καὶ ἀκολουθεῖ αὐτῆ καὶ αἴρει αὐτὸ εἰς τὸ παλάτιον τῷ βασιλεῖ. Mir scheint in dem Schlußsatze noch eine deutliche Spur der alten Sage von der Königstochter, die den Bußer in den Palast ihres Vaters entfuhrt, vorzuliegen<sup>5</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> Siehe Pañcatantra (ed Kosegarten) IV, 6, Benfey I, 461ff Vgl auch Ruhakajāt (191).

<sup>2)</sup> Nach dem Padmap, dem Skandap und der Kandjur-Erzahlung hat er zwei Hörner. Im Räm und im Pah Jätaka fehlt die Angabe uberhaupt Vgl S 27

<sup>3)</sup> Romantic History of Buddha, S 124, Note 2 "The connection of this myth with the mediac al story of the Unicorn being capable of capture only by a chaste maiden is too evident to require proof."

<sup>4)</sup> Lauchert, Geschichte des Physiologus, S 254

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Lauchert, a a O S 24, memi, im Anschluß an Bochart, daß die Sage auf einer mißverstandenen Stelle bei Aclain (XVI, 20) berühe Allem Aclain sagt nur, nachdem er die Unfiriedfertigkeit des Tieres gegen seine eigene Gattung und seine einsame Lebensweise hervorgehoben. ¿ŋa âb ἀρροδίτης τῆς σφετίσας συνδιασθείς πόρὰ τῆς δηθέλαν τετράντται, και μέτοι καί συνόμο ἐστον. εἰτα ταύτης παραδραμοδης καὶ τῆς θηθέλας κοτόσης ἐκθηριοίται αθθες, καὶ μοιδας ἐστὶν δὸε ὁ Ἰιδος καρτάζωνος. Hier ist also weder von einer Jungfrau noch überhaupt vom Fang des Linhorns die Rede. Auch die Beschreibung des Tieres bei Aclain und im Physiologus zeigt keine Almilichkeit. Ich halte es daher auch für ausgeschlossen, daß der Schluß-atz im Physiologus etwa auf die Worte Aclains zurückgehe, τούταν οῦν τάλους τὰν νταρούς κομίζισθαί φαια τῷ τῶν Πρασίων βασιλί, καὶ τὴν ἀλκὴν ἐν ἀλλήλος ἐπιδείκνταθαι κατὰ τὰς θέας τὰς ταθηγυρικάς. τθλείον δὲ ἀλῶναί ποτε οὐδείς κίμντας.

Der Inhalt des Jataka ist in Kurze folgender 1) Zur Zeit des Brahmadatta wird der Bodhisattva in einem nördlichen Brahmanengeschlechte geboren und zieht als Büßer in den Himavat Einst kommt eine Gazelle zu seinem passäratthänam und frißt dort das Gras und trinkt das Wasser, das beides sambharamissakam ist. Sie wird davon schwanger, kommt in die Nahe der Einsiedelei und gebiert dort nach einiger Zeit einen Knaben, den der Bußer als Sohn anerkennt Er wird Isisinga genannt Der Bußer macht ihn, als er herangewachsen ist, ebenfalls zum Asketen Infolge der Kraft seiner Buße zittert Sakras Palast Daher laßt Sakra, um seine Buße zu stören, es drei Jahre lang im Reiche von Käsi nicht regnen Die Bewohner, die Not leiden, fordern den König auf, den Gott zum Regen zu zwingen Allein er vermag es nicht. Da erscheint ihm Sakra in der Nacht und erklart ihm, daß es nicht eher regnen werde, als bis Isisingas Buße durch Nahmka, die Tochter des Königs, gebrochen sei Diese läßt sich denn auch nach einigem Strauben zu der Aufgabe herbei. Von den Ministern begleitet zieht sie aus. An der Grenze schlagen sie zunachst ein Lager auf und ziehen dann von hier aus, von Waldbewohnern geführt, nach der Einsiedelei des Rsi Dort angelangt, verkleiden die Minister die Prinzessin als Rsi ziehen ihr ein goldenes Ober und Untergewand an und geben ihr einen Ball. So nahert sie sich dem Isisinga, der sich zuerst er schreckt in die Hutte zuruckzieht sich aber bald eines beseren besinnt Die Frage nach dem Balle, den Isisinga für eine seltene Frucht halt, er öffnet die Unterhaltung und bald erfolgt eine Einladung an den vermeint lichen Asketen, in die Hutte zu treten. Hier entwickelt sich nun ein Gesprach das zwar von der Kraftigkeit des Humors jener Tage beredtes Zeugnis ablegt sich aber in einer lebenden Sprache nicht gut wiedergeben laßt Das Ende ist daß der Bußer verführt wird. Die Königstochter ladet ihn darauf nach ihrer Einsiedelei ein. Isisinga willigt ein will aber die Ruckkunft des Vaters abwarten Davon will naturlich die Königstochter nichts wissen. So geht sie denn allein fort trifft wieder die wartenden Minister und gelangt mit diesen glucklich zunachst in das Lager und dann nach Baranasi, wo es nun regnet Isisinga ist über den Fortgang des schönen Bußers sehr betrubt So findet ihn der heimkehrende Vater, dem der Sohn nun eine sehr ausführliche Beschreibung seines Besuchers gibt. Der Vater warnt ihn vor dem Verkehr mit solchen Unholden Isisinga nimmt die Warnung an und gibt sich wieder der Buße hin

Was zunachst die Geburtssage betrifft, so zeigt sie eine unverkennbare, teilweise bis zu wörtlicher Übereinstimmung gehende Ahnlichkeit mit der

<sup>1)</sup> Die Geburtsgeschichte wird zuerst ausführlich im Alambusajätaka errählt und dann kurzer, und mit Bezugnahme auf jene Darstellung im Nalmikajataka wiederholt. Auf das Alambusaj selbst braucht hier nicht eingegangen zu werden Les ist die gewöhnliche, hier auf den Isisiäga übertragene Sage, daß Sakra einem großen Büß r aus Furcht daß er ihn vom Throno stoßen könne, als Verführerin eine Apsaras sendet.

der Kandjur-Erzahlung im Gegensatz zu den brahmanischen Fassungen Ich glaube, daß wir den letzteren die Originalität zusprechen mussen Als die Erzahlung zu einem buddhistischen Jätaka umgewandelt wurde, fiel die Rolle des Vaters dem Bodhisattva zu Mit der Wurde des kunftigen Buddha vertrug sieh aber nicht, was in der alten Sage von seiner Begegnung mit der Apsaras erzahlt war Aus diesem Grunde scheint der buddhistische Frzahler diesen Teil der Geschichte so verandert zu haben, wie er jetzt im Jätaka steht Die tibetische Erzihlung geht hier jedenfalls indirekt auf das Jätaka zuruck, es ist hier der Versuch gemacht, das Wunder der Empfangnis durch einen Zusatz etwas wahrscheinlicher zu machen 1)

Vermißt wird im Jätaka, wie sehon erwahnt, die Bemerkung, daß Rsyasinga ein Horn oder Horner auf dem Haupte trug. Ich bin überzeugt, daß dieser Zug der ursprunglichen Sage angehört und im Jätaka erst sekundar gesehwunden ist. Diese ganze Geburtssage gehört zu jener Klasse von Legenden, die man als ett mologische Legenden bezeichnen könnte d. h. Legenden, die erfunden sind, um einen Namen zu erklaren. Die Geburt von der Gazelle erklart aber nur den ersten Bestandteil des Namens, erst wenn dem Rsyasinga auch ein Horn wachst ist der Name vollstandig erklart.

Gehen wir zum zweiten Teile der Sage über Daß es auch im Jataka noch die Königstochter selbst ist, die den Bußer durch ihre Reize umstrickt. ist schon erwähnt. Hat in dieser Hinsicht das Jätaka wie die anderen buddhistischen Fassungen die alte Sage treu bewahrt so ist hier doch andererseits eine Reihe alter Zuge vernichtet. Auch hier ist, ahnlich wie in der tibetischen Fassung ein Versuch gemacht, die Durre mit der Person des Rsyasrnga in Verbindung zu bringen und zwar hier anknupfend an das bekannte Motiv daß der Palast Indras infolge der Buße eines Rsi zittert. Das bedingte wie in der Kandjur Erzahlung die wichtige An derung daß Rsvaśrnga nicht mehr in das Land des Königs geholt zu werden, sondern nur in der Buße gestört zu werden brauchte. Dis wird denn auch ım Jataka nicht nur ausdrucklich betont sondern hier findet konsequenter als in der tibetischen Geschichte die Entfuhrung wirklich gar nicht statt Auch das Floß und die Einsiedelei auf demselben sind hier verschwunden, die Königstochter reist zu Lande und von der Verlockung des Rsyasrnga nach dem Floße ist nun naturlich nicht mehr die Rede

Allein hier muß doch eine Einschrunkung gemacht werden. Ich habe oben den Inhalt des Jataka im Anschluß an den Prosatext gegeben. Die

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Im ubrigen laßt sich aber naturlich die tibetische Erzahlung ebensowenig wie die anderen drei nordbuddhistischen Fassungen ohne weiteres auf das Pall Jatala zuruckführen. Die tibetische Erzahlung oder vielmehr ihr Sanskrit Original scheint, wie besonders der Name der Prinzessin. Santa, andeutet durch die brahmanischen Erzahlungen beeinflußt zu sein. Doch wird sich Genaueres erst ermitteln lassen, wenn jene drei San. kritfassungen zugangtich sind.

Sache andert sich aber bedeutend, wenn wir die Gäthäs genauer prufen Nach der Prosaerzahlung wird Rsyasringa nicht entfuhrt, allein gleich in der ersten Gäthä sagt der König zu seiner Tochter

uddayhate janapado ratthañ cāpı vınassatı¹) | ehı Natınıke gaccha tam me brāhmanam ānaya ||

'Das Land verdorrt und das Reich geht zugrunde Geh, liebe Nalini, geh, hole mir den Brahmanen her' Also hatte nach dem Dichter der Gathas die Reise der Königstochter den Zweck, den Rsyasringa in das Land des Konigs zu entfuhren<sup>2</sup>)

Zweitens wird in der Prosaerzahlung das Floß nicht erwahnt. Allein in der dritten Gätha sagt der König zur Prinzessin

> phitam janapadam gantrā hatthinā ca rathena ca | dārusamghātayānena evam gaccha Naliniye ||

Nachdem du in das fruchtbare Land3) mit Elefanten und Wagen gezogen, reise auf einem Holzfloße1) weiter, so (reise), liebe Nalmi' Also fuhr die Konigstochter nach dem Dichter der Gäthäs auf einem Floße zur Emsiedelei des Bußers Und daß dieses Floß ebenso wie in der Mahābhā rata Erzahlung hergerichtet war und demselben Zwecke, der Entfuhrung des Bußers diente, konnen wir aus den Gathas 19-21 entnehmen. Dreimal fordert dort die Königstochter den Rsyasrnga auf, nach ihrer Einsiedelei zu kommen, die sie ihm so verführerisch wie möglich beschreibt. Und diese angebliche Einsiedelei hegt außerdem, wie wir aus G 19 ersehen, am Ufer eines Flussess) In Verbindung mit der jetzigen Prosaerzahlung haben diese Strophen gar keinen Sinn Es ergibt sich also, daß die Fassung der Sage in den Gathas in drei Punkten, und zwar gerade in denen, die für die Sage charakteristisch sind mit der Fassung der Sage übereinstimmt, wie sie ursprunglich im Mahābhārata stand. Und ebenso halt die Gegenprobe Stich, die Strophen enthalten nichts Wesentliches was sich nicht mit jener Fassung vereinigen ließe\*)

Diese Zeile kehrt in anderem Zusammenhange, Mahavastu I 366 4 (vgl 6)

udayyate janapado rästram sphitam sinasyati

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Der Kommentator hat den Widerspruch hier gefühlt und versucht, ihn weg rurklitzen tam mann anatthakärim brähmanam attano vasam äneki | kilesarativasen assa silam blindå 'ti.

 $<sup>^3)\ 7\,</sup>hlla$ ist im Gegensatz zu dem unter der Durre leidenden eigenen Reiche des Königs gesagt

<sup>4)</sup> Der Kommentator erklart därusamghälayönena durch näräsamghälena, das 1 tzten ersel eint in der Baleutung Floß Jut II 20 6

b) khemd nadi lassed tire Dr. Kommentator fact khemd als I igennamen da aber khend en gewel hiches Fjuhi ton von Flussen ist (vgl. najjo khemd. Jät 13, 456, 1, 3 misnom khemam, ebenda VI, 172, 8) so heißt es vielleicht auch hier nur 'en rubiser Strom'.

<sup>\*)</sup> Die Verschiedenheiten sind ganz unbedeutend. Es ist erstens dir Name.

Wir haben demnach die Gäthäs und die Prosaerzahlung auseinanderzuhalten: die ersteren enthalten die alte ursprungliche Sage, die letztere eine jungere, verschlechterte Version. Und dieses Ergebnis steht völlig mit der Tradition in Einklang, wonach ursprunglich die Gäthäs allein im Kanon gesammelt waren1) Naturlich setzten die Strophen stets eine verbindende Prosaerzahlung voraus; allein diese war zunachst nicht fixiert, sondern blieb dem jeweiligen Erzahler überlassen die alte Form des Akhyana, die durch Oldenbergs und Geldners Untersuchungen schon fur die vedische Zeit nachgewiesen ist. Wie die Rsyasruga-Sage von den ersten buddhistischen Erzahlern vorgetragen wurde, wissen wir nicht Die Prosaerzahlung, die uns jetzt vorliegt, geht nach der Tradition auf einen singhalesischen Text zuruck, aus dem sie um 430 n. Chr. ins Päli übersetzt wurde. Da nun diese Prosaerzahlung mit den Strophen nicht ubereinstimmt, so mussen wir annehmen, daß ursprunglich die Geschichte anders, in Übereinstimmung mit den Strophen, mit anderen Worten, in der alten Fassung erzahlt wurde, und daß der Singhalese die alte Sage nicht mehr genau kannte, sondern sie erzahlte, so gut er konnte, ohne zu merken, daß er dabei mit den Gäthäs in Widerspruch geriet2)

Die Gäthäs haben aber noch ein weiteres Interesse fur uns wegen ihrer Beziehung zum Mahäbhärata Einzelne von ihnen stimmen so auffallend mit den Mahäbhäratastrophen uberein, daß man die Pali- und die Sanskritstrophen nur gegenuberzustellen braucht, um sofort den Zusammenhang zwischen ihnen zu erkennen

G. 18 und Mbh 111, 7 lauten ito nu bhoto katamena assamo kacci bhavam abhiramasi

amasî |araññe | kaccın mune kuśalam tāpasānām kaccıc ca vo mūlaphalam pra-[bhūtam |

hier Nalmi, dort Sänta Zweitens die Begrundung des Fortgehens der Prinzessin, hier furchtet sie angeblich, daß Jager in ihre Einsiedele einbrechen möchten (G. 22), dort schutzt sie die Besorgung des agnihotra vor. Drittens, in dem Gesprach zwischen dem Bußer und der Konigstochter, die Geschichte von der Wunde, die im Mahäbharata fehlt. In den beiden letzten Punkten sind die Gäthäs, wie sich im folgenden zeigen wird, sicherheh alter. Was den Namen betrifft, so haben wir wohl Doppelnamen an zunehmen.

¹) Noch heute gibt es Handschriften, die die Gathas allein enthalten \* Auch die Anordnung nach der Zahl der Gäthäs zeigt, daß es ursprunglich auf diese allein anham

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Die Prosserzahlung ist auch sonst nicht sehr genau So enthalt, wie sehon bemerkt, G 22 den Vorwand, unter dom die Prinzessin sich vor der Ankunft des Vaters entfernen will "Fruchte und Wurzeln habe ich dort in Menge, durch Farbe, Geruch und Geschmack ausgezeichnete, aber Jager besuchen jenen Ort, wenn sie mir nur nicht die Fruchte und Wurzeln von dort wegholen!" Die Überlegungen, die sie über die Folgen eines Zusammentreffens mit dem Vater anstellt, hatten also nicht erst vor G 24, sondern sehon vor G. 22 eingeschoben werden sollen Direkt im Anschluß an G 17—21 ist diese Gäthä kaum verstandlich.

kaccı te mülaphalam pahütam kaccıd bhavān ramate cāśrame Vsmrins

kaccı bhavantam na rıhımsantı rālā|| trām raı drastum sāmpratam āgato

Die beiden mittleren Pådas sind hier identisch. In bezug auf die Ab weichungen im ersten und vierten Päda ist zu beachten, daß die Palistrophe dem Rsyaśenga, die Sanskritstrophe der Hetare, ursprunglich der Königstochter, in den Mund gelegt ist.

G 19 ist mit Mbh 111, 11 zu vergleichen

ıto ujjum uttarâyam dısäyam

khemā nadi Himaiantā pabhāti |

tassä tire assamo mayha rammo

mamāšramah Kāšyapaputra (ramyas

[ramya triyojanam śailam imam parena

Die meisten und genauesten Übereinstimmungen zeigen sich aber in dem Abschnitt, der das Gesprach zwischen dem Vater und dem Sohne enthalt Die Rede des Sohnes beginnt, G 28, Mbh 112, 1

ıdhāgamā jatīlo brahmacārī<sup>1</sup>) ihāgato jatīlo brahmacārī sudassanevvo sutanā rineti !

n' evātidīgho na punātīrasso

na vai hrasvo nätidirgho ma-

[nasvi | suvarnavarnah kamalāyatāksah

sukanhakanhacchadanehi bhoto || suiarnavarnah kamaläyatäksah sutah² suränam iva sobhamänah ||

Zwei Padas entsprechen sich hier ohne weiteres, und ich glaube, auch den vierten Pada der Palistrophe im Mbh wiederzutinden Er ist öffenbar,

wre eine ganze Anzahl von Stellen in diesen Strophen, verderbt<sup>3</sup>) Das <sup>3</sup>) Die Stelle scheint nachgesimt zu sein im Mätangajataka (497, IV, 384, 3) jähögamä annano rummazus.

1) Ich lese sutah für das svatah der Ausgaben und Nilakanthas, vgl 112, 11,

wo Rayasrnga den vermeintlichen Bußer putram wamaranam nennt

<sup>3</sup>) Ich möchte her nur speziell auf ein paar Stellen hinweisen, wo ich die Ver derbins heilen zu können glaube. In der ersten Halfte von G 31 lesen alle Hand schriften.

añid ca sa samiamant calasso nilāps tā lohstakā ca sata

Fur sa hat der Herausgeber tassa eingesetzt. Was immer auch in dem sasamäananstecken mag, jedenfalls ist hier von vier Arten von Schmucksachen die Rede. Ich less daher in der zweiten Zeile.

nīlā pītā lohetakā ca setā

Dio Auffählung der ver Farben nila (kryna, ostia), pila, lobita (rakta) und kreta (nia, arcadita) begrgnet in der ganzen indischen Literatur, 191 Mahaparimbbünas ed Childre, S. 19–29 Mahabodhiv ansa dö 56, Divyakad 205, Mbh XII, 188, 6, Harri libav 21, 10, Brhatsandi 3, 19–23 usw. Dir Kommentator hat in diesem Fall viel leicht auch noch die nehtige Losart vor nich gehabt, er er chilart manusurampapralara-jatamaydas pi cutt in pilandhandni, wo der Edelstein dem Schwarz (auch unmittelbar vorher vergleicht ir das schwarze (hagte innem gutpolierten Edelstein aukanhastein zumajutamanungari ergit Hagtel), das Gold dem Gelb, de Kornile dem Ret und

bhoto ist ganz unverstandlich, chadana erklart der Kommentator als Haar, eine Bedeutung, die doch kaum zulassig sein durfte, und die Verbindung sukanhakanha ist zum mindesten verdachtig. Nun folgen der ersten Strophe im Mbh. noch zwei weitere allgemein beschreibende Pädas:

samıddharüpah sacitera diptah suslaksnakrsnäkşir atica gaurah. Der letzte Pāda wurde ins Pali ubertragen lauten:

susanhakanhacchir atīva goro.

Meiner Ansicht nach enthalt die Zeile in dieser Form, wenigstens in ihrem Anfange susanhalanhacchir die ursprungliche Lesart, und die jetzige Lesart sukanhakanhacchad- ist aus dieser entstellt. Die Verderbnis geht indessen hier so weit, daß man auf eine vollstandige sichere Herstellung des Päda verzichten muß<sup>1</sup>).

Die folgende Gäthä (29) lautet mit Gegenuberstellung der betreffenden Sanskritzeilen (112, 3):

amassu jāto apurānavannī ādhārarūpañ ca pan'assa [kaņthe |

ädhärarūpä²) punar asya [kanthe vibhrājate vidyud ivāntarīkse |

das Silber dem Weiß entsprechen wurde Anstatt der Koralle könnte aber auch Kupfer gemeint sein; weinigstens kommt die Zusammenstellung von Edelstein, Gold, Kupfer und Silber auch sonst ofter vor, vgl Jät IV, 60, 20, 85, 15 sonangamayam manimayam lohamayam atha rüpnyämayam

— In G. 27 nathan nu kim ectasikañes dukkham wurde ich nicht ectasikañ ca dukkham, sondern cetasi kiñ ca dukkham herstellen, ygl. Ját. III, 344, 22, IV, 459, 21. kin te natham kim pana pathayāne idhāgamā brahme (bzw. nā idhāgatā nāri).— In G. 33 und 37 lese ich, in Übereinstimmung mit dem Kommentar, kimrukkhaphalāni bzw. phalam.— In G. 35 lese ich mit B<sup>4</sup> pakrati statt des unverstandlichen parikati. Der Gebrauch von prakrati für das Auflosen der Haare bedarf keines Beleges. In derselben Strophe erfordert der Sinn samvāti anstatt samkhāti, samvāti wird überdies durch den Kommentar und B<sup>4</sup>s gestutzt.— In G. 41 wurde ich evariya ārā lesen, woratī die Lesart von C<sup>1</sup>s āra führt.— In G. 48

na m' aya mantā patibhanti tata na aggihuttam na pi yamña tatra und die letzten Wprte verderbt Die richtige Lesart steht im Kommentar in C<sup>ks</sup> yamhādantram, yeļ Jat IV, 184, 12

adhıcca vede savıttım yaññatantrañ ca brahmanā

 $^{\rm 1})$  Fur bhoto ist vielleicht dhoto zu lesen, das dem Sinne nach von Skrt $\,gaurah\,$ nicht abweicht

\*) ådhårarūpā wird in Böhtlingks Wörterbuch, wohl im Anschluß an Nilakanṭhas alavalasadrāt kaṇṭhābharanavvieṣah als 'ein Halsschmuck, von bestummter Form' erklätt Allein Rsyaśringa kennt keinen Frauenschmuck, er beschrebt das Halsband daher als 'otwas, was wie ein ādhāra aussieht'. Die feminine Endung im Mbh ist wohl durch die Attraktion des Genus von vidyut entstanden. Was wir hier unter adhāra zu verstehen haben, ist nicht leicht zu sagen. Der Pali-Kommentier erklart amhākam bhikkhābhājanaṭhapanapannādhārasadisam pilandhanam (Ausgabe -pannadhān). Ich möchte Nilakanṭhas Erklarung als 'Wasserinne um einen Baum' vorschen. Dieses Bedeutung ist für das Wort im Pali wie im Sanskrit überliefert.

duv' āssa¹) gandā ure sujātā

dvau cāsya pındāv adharena [kanthād

soranna pındu panıbhā pabhassarā || ajātaromau sumanoharau ca || Fur den zweşten Pāda der Sanskritstrophe findet sich die Entsprechung

Fur den zweiten Päda der Sanskritstrophe findet sich die Entsprechung in G 32 und 42 (tā jotare bez virocare) sateratā vijjur iv antalillhe Auch der Anfang der dritten Gäthä (30) findet sich im Sanskrit wieder (112, 7)
milhañ ca tassa bhusadassaney- valtram ca tasuādbhutadaršani-

[yam [yam

Der Pädaschluß tassa bhusadassaneyyä, neyyo erscheint im Pali noch dreimal (G 34 36 38), die entsprechenden Sanskritworte tasyādbhutadarśanīyam, daršanāni noch zweimal (112, 5 6)

Auch in den folgenden Versen macht sich überall eine mehr oder minder große Übereinstimmung im Sinne wie in den Worten bemerkbar Man vergleiche G 36

so väyatı erıto mālutena

vanam yathā aggagīmhesu phullam²) [[

mit Mbh 112 8

yathā vanam mādhavamāsı madhye samīrītam švasanenava bhātī | tathā sa bhāty uttamapunyagandhī nīsevijamānah pavanena tāta ||

Das Pali beweist hier zugleich, daß wir im Sanskrit väts anstatt bhäts zu lesen haben

Eine Beschreibung des Ballspiels gibt G 37

nshants so rukkhaphalam pathavyā sucsttarūpam ruciram dassaneyyam khitian ca nassa punar eti hattham han tāta kimrukkhaphalan nu kho tam |

und Mbh 112, 10 11

ialhā phalam trilam aiho vieviram samāharat pātninā dalssnena | tad bhūmim āsādya punah punaš ca samutpalaty adbhutarūpam uccash | tac cābhihat tā parsvarlate 'sau vālento vik sa vievokūrnam |

Eine Beschreibung der Flechten G 34

yatā ca tassa bhusadassaneyyā parosatam rellitaggā sugandhā | dvedhāsiro sādhuribhattarāpo²)

<sup>1)</sup> bo hat der Herausgeber für das de'dasa der Handschriften zu lesen vorgo schlagen. Fur ure überhefert der Kommentar als eine andere Lesart urate 1) Vgl. auch (I 35).

i fil schlage vor, dredhā sire sidhuribhattarūpā zu lesen, vgl. draidhligh lalāje

und Mbh 112, 2 jatāk sugandkāk, 9
susamyalāš cāpt jatā usaktā
dvardkīktā nātisamā lalāte |

Ich verweise ferner auf die Beschreibung des Gurtels (G 32, Mbh 112, 4), der klingenden Schmucksachen (G 31, Mbh 5 6), der herzerfreuenden, Vogelgezwitscher gleichenden Stimme des Madchens (G 39, Mbh 7), endlich auf den Wunsch des Sohnes, den Brahmacärin wiederzusehen (G 48d, Mbh 19) Auch die Anrede des Vaters (G 26 27, Mbh 111, 22 23) weist in beiden Versionen Ahnlichkeiten auf

Genau wird die Übereinstimmung wieder am Schlusse, in der Antwort

des Vaters G 56 entspricht Mbh 113, 1-4
bhūtāni etāni caranti tāta raksāmsi cartā

rup atul

ıırüparüpena manussaloke |

na tānı sevetha naro sapañño

āsajjanam¹) tassatı brahmacārı [[

ralsāmsı cartānı carantı putra rūpena tenādbhutadaršanena | atulyavīryāny abhrupavantı vıghnam sadā tapasaš cıntayantı || surūparupānı ca tānı tāta pralobhayante vurdharı upāyanl | sulhāc ca lokāc ca rupātayantı

tāny ugrarūpānı munın vanesu || na tanı seveta munır yatātmā satām lokān prārthayānah katham cıt |

krtiā tighnam tāpasānām ramante
pāpācārās tāpasas tān na pašyet ||
asazjanenācaritān putra
papāny apeyāni madkūni tāni |
mālyāni caitāni na vai muninām
smrtāni citropvalagandhavanti ||

Diese Stelle ist die wichtigste von allen, da sie die Frage nach dem Verhaltnis der beiden Versionen entscheidet. Denn hier kann es keinem Zweifel unterliegen daß die Mahäbhärntafassung die jungere ist der Ver fasser hat jeden Päda der Gäthä zu einer ganzen Strophe erweitert") Dann aber mussen wir naturlich auch in bezug auf die ubrigen Strophen der Paliversion die Prioritat zugestehen, mit anderen Worten die altesten Reste einer literarischen Fasssung der Rsyasrnga Sagesind uns

zu einer ganzen Stroplie erweitert

¹) Aus dem Sanskrit ergibt sich, daß wir in diesem Worte nicht dasija, sondern asigiana zu suchen haben. Auch das folgende Wort für das B<sup>du</sup> und der Kommentar nassati lesen, ist wohl verderbt. Man könnte in Anlehnung an Mibh 113 3d, versucht sin, nösoijanam passati brahmacht zu lesen. Line Nachahmung der Stropho ist. G. 10 des Malhamaghlagit. (453, 17, 78, 13ff).

etāni kho sotikānām loke vunūpasatikām sukkundriyām | tānīdha sevetha naro sapanno na hi mangale kūčanam atthi saccam || 3) Ahnlich ist nuch wie wir oben gecelvin the Halbstrophe G 36 in Mbh 112 8

<sup>6</sup>int Inters. Eleine Schriften

in den Jätakastrophen erhalten, und diese Strophen hat der Verfasser der Mahäbhärataversion wenigstens teilweise gekannt und, ins Sanskrit übersetzt und mehr oder minder umgestaltet, in sein Werk aufgenommen

Nun erhebt sich aber die weitere Frage Sind diese Gathas das Werk eines buddhistischen Dichters oder sind es alte Äkhyanastrophen aus vor buddhistischer Zeit, die hier gesammelt sind? Ich glaube, daß das letztere ganz entschieden bejaht werden muß Jene Strophen enthalten auch nicht das mindeste, was irgendwie auf den Buddhismus hinwiese. Im Gegenteil, es scheint mir geradezu ausgeschlossen, daß ein Buddhist Verse solches Inhalts, wie ihn z B G 13-17 aufweisen, gedichtet haben sollte Die Strophen zeigen vielmehr in ihrem teilweise überderben Humor durchaus den Charakter des Volksliedes einer literarisch rohen Zeit, und daß sie in den buddhistischen Kanon geraten sind, ist überhaupt nur begreiflich, wenn man annimmt, daß sie beliebte, im Volke allgemein verbreitete Äkhvanastrophen waren1) Und dieser Schluß wird durch die Form, in der sich diese Strophen uns darbieten, bestatigt. Wie ich oben erwahnt und an einzelnen Beispielen zu zeigen versucht habe, sind die Strophen zum Teil bis zu einem solchen Grade verderbt, daß die Verderbnis schon vor der handschriftlichen Fixierung bestanden haben muß. Sie sind ferner in Unordnung In G 41 wird z B plötzlich von 'imam vanam' gesprochen, etwas, was der alte Rsı dem die Sache erzahlt wird, unmoglich verstehen kann denn erst in G 46 wird ihm berichtet, accho ca lho tassa vanam aläsi Außerdem finden sich Parallelverse G 25 ist dem Inhalte nach eine ge naue Wiederholung von G 27 Abweichend ist nur das Versmaß Wahrend ım ubrigen das Gesprach zwischen Vater und Sohn ja überhaupt der ganze Abschnitt von G 12 bis zum Schlusse in Tristubh verfaßt ist2) ist G 25 ein Sloka Nun kommt diese Strophe, wie Fausboll bemerkt, auch im Cullanaradajataka (IV. 221, 19) vor. und da sie hier an der Spitze von dreizehn anderen Slokas erscheint, so durfen wir sie ohne Bedenken als ursprunglich zu jenem Strophenzyklus gehörig bezeichnen. Diese drei Tatsachen, die Verderbais des Textes, die Unordnung in der Reihenfolge und das Vorkommen von eingeschobenen Strophen scheinen mir ebenfalls deutlich darauf hinzuweisen, daß wir in diesen Gathas die Reste einer

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Die ganze Geschichte überhaupt ist jedenfalls aufgenommen, wei sie eine Illustration für das ki den Buddhisten so beliebte Thema von der Schlechtigkeit der Weiber bietet. Nach dem Paccuppannavathu erzahlt der Buddha sie einem liebeskranken Blikeu.

<sup>3)</sup> Fune Ausnahme macht allerdings G 53 chenfalls ein Sloka Allein diese Strophe enthalt eine allgemeine Sentenz über den Wert des Zusammenwohnens von Frunden, d. eineh in der Reid des Allein so unpassend wie möglich ausnimmt. Es kann keinem Zweifel unterl egen, daß der Saminler diese Strophe hier nur eingeschoben lat, weil in der voraugehenden Strophe die mittörn aber in ganz anderem Zusammen lange, vrashant sind.

alten volkstumlichen Äkhyänadichtung vor uns haben, die von dem Buddhisten, so wie er sie vorfand, gesammelt und ohne große Sorgfalt zusammengestellt worden sind Volkslieder werden zersungen und zersagt, nicht nur im Orient, sondern auch bei uns, und nicht nur in vorbuddhistischer Zeit, sondern noch heutzutage

So verhert denn auch die Tatsache, daß der Verfasser der Sage im Mahäbhärata jene Gäthäs benutzt hat, alles Auffallige Er ging nicht auf die buddhistische Sammlung zuruck, im ihr ein paar Verse zu entlehnen, etwas, was von vornherein nicht gerade wahrscheinlich ist und um so unwahrscheinlicher wird, da er, wie wir gesehen, wenigstens an einer Stelle einen alteren Text vor sich hatte — er schöpfte vielmehr direkt aus dem Volksmunde Hochst wahrscheinlich kannte er auch gar nicht alle die Strophen, die im Jätaka stehen, dafur aber einige andere, die dort fehlen Noch heute wissen nach dem Zeugnis Griersons von den epischen Liedern, die jede Kaste in Behar hat, nur wenige das Ganze<sup>1</sup>)

Wenn diese Ansicht über die Gäthäs des Nalinikäjätaka richtig ist, so durfen wir wohl ohne weiteres annehmen, daß sie auch fur die Gäthäs anderer Jātakas gilt2) Es mag daher gestattet sein, auch noch ein zweites Jātaka, das Dasarathajātaka (461) daraufhin zu prufen Jacobi3) hat allerdings, und wie ich glaube überzeugend, nachgewiesen, daß das Jataka eine jungere und schlechtere Form der Sage enthalt, als sie im Ramayana vorliegt Allein dieser Beweis stutzt sich einzig und allein auf die Prosa erzihlung, die Strophen enthalten nicht das mindeste, das mit der ur sprunglichen Sage nicht vereinbar ware. Es besteht also iedenfalls die Möglichkeit, daß die Verhaltnisse hier ebenso liegen wie bei der Rsyasrnga Legende Nun laßt sich aber tatsachlich nachweisen, daß zur Zeit, als die Strophen gedichtet wurden die Rama Sage noch nicht in der Form bestand, m der sie die Prosaerzahlung des Dasarathajātaka bietet. In der letzteren stirbt die Mutter des Rama schon vor der Geburt des Bharata also lange vor dem Fortzug ihres Sohnes Hier ist es ferner der Himavat, den Rama, Sītā und Laksmana als Aufenthalt wahlen Beides steht im Widerspruch

<sup>1)</sup> ZDVIG 48 417

<sup>&#</sup>x27;) Ich brauche indessen wohl kaum zu bemerken, daß keineswegs alle Gathas gleich zu beurteilen sind Man vergleiche aber nur einmal die zweifellos von einem buddhistischen Verfasser herruhrenden Gathas des Kalingabodhijataka (470, Bid IV, 228ff) mit unseren Gathas Ich will hier nur auf einen Unterschied hinweisen Die Gathas jenes Jataka sind gar keine Äkhyäna Strophen mehr dort itz vielmehr auch der verbindende Text versifiziert, und wir haben ein vollstandiges episches Lied vor uns, das auch dann verstandlich sein wurde wenn die Prosaerzahlung des Jataka überhaupt fehlte Ein Ansatz zu dieser Versifizierung der verbindenden Erzahlung liegt übrigens auch sehon in unserem Jataka in G 7—9 vor, doch wurde es bei dem jetzigen Stande unserer Kenntins vorschnell sein, daraus zu schließen daß diese Gathas junger seien als der Rest

<sup>3)</sup> Ramavana, S 84ff

36

mit dem Rāmāyana. Nun finden wir aber im Jayaddisajātaka (513) eine Strophe (17), die den Segenswunsch einer Königin an den fortziehenden Sohn enthält:

yam Dandakārannagatassa mātā Rāmass' akā sotthānam sugattā | tan te aham sotthānam karomi etena saccena sarantu desā anuññāto sotthi paccehi putta1) [[

Hier haben wir also die Mutter, die den Rama in den Wald ziehen sieht, und als den Namen des Waldes den Dandaka, ganz wie im Rāmāyana. Wenn der Verfasser der Prosaerzahlung fur den Dandaka den Himavat substituiert, so verfahrt er damit nur nach der Schablone. Wenn in den Prosaerzahlungen ein Einsiedler erscheint, so wohnt er immer 'ım Himavat'2) Gerade dieses Gleichmachen aller Nebenumstande in der Geschichte, das Stereotype, das hier wie überall in den Prosaerzahlungen zutage tritt3), halt mich ab, mit Jacobi in diesen Abweichungen absichtliche Anderungen zu erblicken4) Was sollte denn die buddhistischen Sammler zu solchen zwecklosen Anderungen bewogen haben? Und wenn sie wirklich so anderungslustig waren, so sollte man doch erwarten, daß sie vor allen Dingen die Gäthäs verandert hatten Es ware is doch nichts leichter gewesen, als z B im Nahnıkājātaka die Worte tam me brūhmanam ānaya durch etwas anderes, mit der veranderten Erzahlung Übereinstimmendes zu ersetzen. Wenn das nicht geschehen ist, so scheint mir das zu beweisen, daß ursprunglich die Geschichte auch bei den Buddhisten anders erzahlt wurde, und daß die uns vorliegende Prosaerzahlung nicht auf alter Tradition beruht. Es ist ja auch kaum zu verwundern, daß der Kommentar zu den Gäthäs -und als solcher gilt die ganze Prosa bis auf den heutigen Tag -- nicht ebenso sorgfaltig uberliefert wurde wie der Text selbst, und daß daher solche spezielle Volkssagen des nordöstlichen Indiens, wie die Räma- und Rsyasrnga-Sage, bei ihrer Verpflanzung nach Ceylon und wahrend ihrer

<sup>1)</sup> Vgl zu dieser Form des Segens the Mangalas der Mutter Ramas, Rain II, 25, 32ff Auch zu dem im Jätaka vorausgehenden Segensspruche des Vaters finden sich dort verschiedene Parallelen

<sup>2)</sup> Vgl Jat 6, 70 81 86 99 117 120 124 usw

<sup>1)</sup> Im Jataka gewahrt z B Dasaratha der Mutter des Bharata die Wahlgabe meht, und Rama zieht mit den Seinen in den Wald, um den Intriguen der Königin zu entgehen. Mir scheint dies einfach aus dem Devadhammajataka (6), auf das schon Weber hingewiesen hat, übernommen zu sein. Manches stimmt in den beiden Errählungen wörtlich überein, und im Devadhammajät ist jener Zug ganz berechtigt-

<sup>1)</sup> Daß dan ben auch veremzelt absiehtliche Änderungen bei der Aufnahme der Geschichten in die buddhistische Sammlung vorgenommen worden sind, soll damit nicht geleugnet werden. So halte ich es z. B., wie oben bemerkt, für wahrscheinlich, daß die Geschichte von der Geburt des Rayasrnga von Anfang an von den Buddhisten anders erzählt wurde als sie ursprunglich lautete

Überheferung daselbst bis zu der Zeit, aus der unser Text des Atītavatthu stammt, Verstummelungen erfuhren¹)

Ich glaube, wir können sogar behaupten, daß der Verfasser der Prosa erzihlung nicht nur mit den allgemeinenZugen der Rama Sage nicht mehr vertraut war, sondern sogar die ihm vorliegenden Gäthäs wenigstens an einer Stelle völlig mißverstanden hat, wahrscheinlich, weil ihm der Gebrauch auf den darm angespielt ist, unbekannt war Ich meine die erste Gäthä 'Kommt, Lakkhana und Sītā, steigt beide ins Wasser So sagt Bharata dort König Dasaratha ist tot' Diese Strophe wird in der Prosaerzihlung durch folgende absurde Geschichte erlautert 'Wahrend Bharata so weinend dasaß, kamen zur Abendzeit die beiden anderen mit allerlei Fruchten heim Der weise Rama überlegte "Diese sind jung, sie haben nicht die umfas sende Weisheit wie ich Wenn sie plötzlich hören, daß ihr Vater tot ist, wird ihr Herz brechen, da sie den Schmerz nicht werden ertragen können Ich werde sie durch eine List veranlassen, ins Wasser zu steigen, und ihnen dann die Sache mitteilen 'So zeigte er ihnen denn einen Teich der sich vor ihnen befand, und, indem er ihnen bedeutete "Endlich seid ihr ge kommen Dies soll eure Strafe sein, steigt in das Wasser hier und bleibt da', sprach er die erste Halbstrophe Auf die erste Aufforderung hin stiegen sie hinein und standen da Dann sprach er, ihnen die Sache mitteilend, die zweite Halbstrophe Als sie die Nachricht von dem Tode des Vaters ge hört hatten, wurden sie ohnmachtig Er sagte es ihnen noch einmal, und wieder wurden sie ohnmachtig und als sie in dieser Weise zum dritten Mal in Ohnmacht gefallen waren, hoben ihre Begleiter sie auf, brachten sie aus dem Wasser heraus und setzten sie auf den Boden, und als sie wieder zu sich gekommen waren, saßen alle weinend und klagend miteinander da?

Um zu einem richtigen Verstandnis der Gäthä zu gelangen, mussen wir von den folgenden Gäthäs ausgehen Weber<sup>2</sup>) neigte der Ansicht zu, daß wir in jener Trostrede des Räma 'eine Probe des wahren Buddhismus' vor uns hatten Allein solche Trostreden werden gerade in den brahmani sehen Ritualtexten vorgeschrieben<sup>2</sup>) Ruhige oder bejahrte Leute sollen die trauernden Verwandten mit alten Erzahlungen und weisen Spruchen unterhalten und trosten, und wer z B die Sammlung solcher Spruchen der Visnusmrit (Adhy 20) mit unseren Gäthäs vergleicht, wird sehen, daß inhaltlich auch nicht der geringste Widerspruch zwischen ihnen besteht

<sup>1)</sup> Daß die vorliegende Prosaerzahlung meht die alte Tradition wiedergibt, seheint mir aufs deutlichste aus Jat 15 hervorzugehen. Hier ist die ganze, albeme Geschichte wie zuerst Kunte bemerkt hat auf eine falsche Lesart in der Gatha (kälchi für kalähi) aufgebaut. Die richtige Lesart findet sich noch in einzelnen singha lesischen Handsschriften und in der Jataka Pela Sanne (siehe die zusammengestellten Angaben darüber in Chalmers Übersetzung, S. 47).

<sup>\*)</sup> Über das Ramayana, S 65

Ygl Caland Altind Todten und Bestattungsgebrauche, S 74ff, Hillebrandt,
 Ritualliteratur, S 89

Diesen Trostreden geht nun nach den Ritualterten das udakakarman voraus, das in der Hauptsache darin besteht, daß die Verwandten des Verstorbenen in ein Gewasser hinabsteigen und hier dem Toten eine Spende ausgießen Ich habe daher keinen Zweifel, daß sich die Gäthä hierauf bezieht, also eine Aufforderung des Rama zum udakakarman enthalt Ebenso ist der Gang der Erzahlung im Rämäyana Unmittelbar nachdem Rama der Sitä und dem Laksmana den Tod des Vaters verkundet hat<sup>1</sup>), begeben sich die drei zur Mandäkini hinab und vollziehen dort die glaknya Am nachsten Morgen halt dam Räma dem betrubten und ihm die Herrschaft anbetenden Bharata eine Trostrede")

Jedenfalls haben wir auch beim Dasarathajātaka die Strophen und die Prosa auseinander zu halten Wenn daher die Sage, wie sie in der Prosa des Jātaka erzahlt wird auch schleichter als die Fassung des Rāmāyana ist, und die Zeit ihrer Abfassung sicherlich hinter der des Rāmāyana liegt, so ist damit doch noch nicht bewiesen, daß diejemgen Strophen des Jātaka, die sich im Ramāyana wiederfinden, dem letzteren entlichnt seien, wie Jacobi anzunehmen geneigt ist Übereinstimmend ist zunachst die Schluß strophe des Jātaka (13)

dasa rassasahassāni satthi vassasatuni ca | kambugivo mahābāhu Rāmo rajjam akārayi ||

und Rām VI 128

dasa varsasahasranı dasa varsasatanı ca | bhrātrbhih sahıtah śrīman Ramo rājyam akārayat³) ||

Innere Grunde die die Prioritatsfrage entscheiden könnten, finde ich in diesen beiden Versen nicht Aber schon Fausboll<sup>9</sup>) hat auf eine zweite Strophe hingewiesen, die gleichlautend in der Trostrede des Rama im Jataka wie im Ramayana vorkommt Es ist Gätha 5

phalanam na pakkānam mecam papatana bhayam | evam jātānam maccānam necam maranato bhayam<sup>5</sup>} ||

'Wie reifen Fruchten stets die Gefahr droht, zu fallen, so droht den ge borenen Sterblichen stets die Gefahr zu sterben.'

<sup>1)</sup> Und zwar in einer einzigen Strophe (II, 103, 15) die einen gewissen Anklang in die Guthä nicht verkennen laßt

Sile mrias te śvaśurah pitrkino 'sı Lalşmana | Bharata dukkham deaste svaraatım prihivipatek ||

<sup>)</sup> II, 105 ) Siehe die Lesarten bei Jacobi a a O S 88

Dasaratha Jataka, 5 28

<sup>4)</sup> Andere Handschriften lesen im zweiten Pada patanato oder papatato. Die Strophe erscheint, wie ebenfalls sehon Fausboll gesehen auch im Sallasuita des Suttanijata (576) hier mit der vielleicht älltesten Lesart im zweiten Pada. palo papatan 1 bhayam. Daß die Strophe aber von altersher der Trostredo des Rama angelöfte, macht der Umstand wahrelienheh daß sie sowohl im Ramayana wie im Jätaka an dieser Stelle erschein.

Die Strophe lautot im Rāmāyana (II, 105, 17, B II, 114, 4) yathā phalānām pakvānām nānyatra patanād bhayam | evan narānām vālānām¹) nānvatra maranād bhayam ||

'Wie reifen Truchten keine andere Gefahr droht als zu fallen, so den ge borenen Menschen keine andere Gefahr als zu sterben 'Hier wird man kaum umhin können, der Palistrophe die Ursprunglichkeit zuzuerkennen In der Gäthä ist der Gedanke durchaus den Umstanden angemessen, in der Sanskritstrophe dagegen paßt er, genau genommen, gar nicht in den Zu sammenhang Räma will doch die übrigen mit dem Hinweise darauf trösten, daß alle Menschen enmal sterben mussen, aber nicht damit, daß die einzige Gefahr für den Menschen der Tod ist<sup>2</sup>)

Meiner Ansicht nach ist daher das Verhaltnis der Gäthäs des Dasarathajātaka zum Rāmāyana dasselbe wie das der Gäthäs des Nalunkājātaka zum Mahābhārata Allein ebensowenig wie der Verfasser der Mahābhārata-Erzahlung machte Vālmīki eine Anleihe bei der buddhistischen Sammlung Die Rāma Sage gehört wie die Rayaśringa Sage dem Nordosten Indiens an und hier waren Ākhyāna Strophen, die sie behandelten, im Volke und in der Sprache des Volkes im Umlauf Enzelne, besonders beruhmte dieser Gāthās nahm Vālmīki, als er sein großes Epos in Sanskrit schuf, in sein Werk auf Naturlich kannte er viel mehr als das wenige was uns heute in der buddhistischen Sammlung vorliegt, hier sind ja überhaupt nur die Strophen einer Episode aufgenommen als eine Illustration für die Nutz losigkeit der Trauer über den Tod des Vaters<sup>3</sup>) Es lassen sich denn auch in der Tat noch zwei weitere Gāthās nachweisen, die dem Dichter des Rāmāyana vorgelegen laben mussen

Die oben erwunte Strophe daśa tarsasahasrān; usw erscheint namlich, wie Weber bemerkt hat!) auch im Mahābhārata zu verschiedenen Malen VII, 59, 21b, 22a (wie im Rāmayana, aber mit der Variante im dritten Pāda sarrabhātamanahkanto), XII, 29, 61 (ebenso, aber im dritten Pāda Ayodhyādhipatir bhatīvā), endlich Hariv, Har 41, 154 (ebenso, aber im

C hat narasya jatasya Die Übereinstimmung mit dem Palitext zeigt aber, daß B hier die bessere Lesart hat

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Fausboll hat a a O ferner auf die Übereinstimmung der ersten Halfte von G 10

eko va macco acceti eko va jāyate kule mit der zweiten Halfte von Ram II, 108, 3 (B 116, 12)

yad eko jayate jantur eka eta tinasyati

hingewiesen Die Zeile findet sich auch Manu IV, 240 Bhagav Pur X 49 21 (Böht lingk, Indische Spruche<sup>2</sup> 1355, vgl. auch 1354)

ekah prajayate (Bh P prasuyate) jantur eka era praliyate

Allem die Übereinstimmung zwischen der Gathä und den Sanskrit Strophen ist hier doch nicht wörtlich genug, um den Schluß auf einen direkten Zusammenhang zu rechtfertigen

<sup>3)</sup> Buddha erzahlt nach der Einleitung unser Jataka einem über den Tod seines Vaters betrubten Landmanne
4) A a O S 65

dritten Pāda Ayodhyāyām ayodhyāyam)<sup>1</sup>) Auf die beiden ersten Stellen ist kein Gewicht zu legen, da sie dem Ramayana entlehnt sein könnten Im Harivamsa aber erscheint die Strophe zusammen mit fünf anderen, eingeleitet durch die Worte

gāthas cāpy atra gāyantı ye puranavido janah |

Rāme nībaddhās tatīvārtha māhātmyam tasya dhīmatah ||
Her wird also jene Strophe in der Tat als eine alte Gāthā bezeichnet Daß
der Verfasser hier an das Rāmāyana gedacht hat, halte ich fur ausgeschlossen Ēr kennt das Ramāyana sehr wohl<sup>2</sup>), allein er nennt es das
mahālāvya (Rāmāyanam mahalavyam Visnup 93, 6), er kann daher Verse
Vālmīkis unmoglich als 'auf Rama bezugliche Gāthās, die die Kenner alter
Geschichten singen', bezeichnen Außerdem sind die ubrigen funf Strophen,

so weit mir bekannt im Rāmāyana nicht nachgewiesen Dagegen hat Weber nachgewiesen, daß zwei Stellen im Rāmāyana

Anklange an diese Gathas zeigen Hariv, Har 41, 153

syāmo yurā lohitakso dīptāsyo mitabhāsanah |

ājānubāhuh sumulhah simhaslandho mahabhujah³) ||

entspricht zum Teil Ram B VI, 113, 11 (C VI, 130 96)

ajānubāhuh sumukho mahāskandhah pratāpavān | Laksmanānucaro Rāmah prihirim aniapālavat\*) ||

Hariv Har 41, 157

ıje kratus'ataık punyaık samāptavaradaksınaık | kıtı.Ayodkyām dıvam yāto Raghavak sumakābalak ||

zum Teil Rām B VI, 113, 9 (C VI, 130, 97)

sa räjyam akhılam präpya nıhatärir mahäyasah k

ıze bahurıdharr yazñarr mahadbhıs captadaksınarh') ||

Wir gelangen hier also zu demselben Resultate wie oben Valmiki hat die alten Gathäs über die Räma Sage bei der Abfassung seines Epos benutzt Im letzten Falle liegen uns sechs derselben im Sanskrit vor, ich möchte daraus aber nicht etwa folgern, daß ihnen ein höheres Alter zukame abden Palistrophen Ich bin im Gegenteil der Ansicht, daß sie Übersetzungen von Gäthäs in der Volkssprache sind Jedenfalls ist nicht der geringste inhaltspunkt dafur vorhanden, daß etwa G 13 des Dasarathajātaka eine Übersetzung der Gäthä Har 41, 154 des Harivamsa sei

Kehren wir jetzt noch einmal zur Rsyasringa Sage zuruck, um auch die bildlichen Darstellungen kennenzulernen

 <sup>1)</sup> Vgl auch die ubrigen von Weber angeführten ähnlichen Stellen
 1) I « wird auch Ilhav 131, 95 erwähnt Vede Rämäyane punge Bhärate, doch

<sup>1</sup>st deser Absatz vielleicht erst spater hinzugefügt (Weber a. a. O. S. 42)

3) Diese Stroj he geht, mit geringen Abweichungen auch Mbh VII, 59, 20b,

Diesa Stroj he geht, mit geringen Abweichungen auch Mbh VII, 59, 20b.
 NI 29, 60 der Strophe dasa rargasahasrani unmittelbar voraus

<sup>4)</sup> Fur the Varianten verweise ich auf Weber, S 69 Die Bengah Rezension stimmt hier mit den Gätläs am genauesten überein

Narasımmiyengar bemerkt¹), daß Darstellungen der Entfuhrung des Rsyaśrnga durch die Hetaren jetzt haufig an der Ruckseite von Tempeln vorkommen Als eine Probe derselben gibt er die Zeichnung eines Rehefs im Tempel des Gopālasvāmin in Devandahalli. Die Hetaren tragen hier den Rsi, indem zwei in der aus modernen indischen Bildern bekannten Art ihre Leiber zu einer Art Palankin verschlingen. Rsyaśrnga selbst hat den Kopf einer Gazelle. Ich möchte daher auch in drei Bronze Statuetten, die sich unter den alten brahmanischen Götterbildern im Vät Böt Phram, dem letzten brahmanischen Tempel in Bangkok, befinden²), Darstellungen des Rsyaśrnga erkennen. Die drei Figuren werden siamesisch als Rusi, d. i Einsiedler, Rsi, bezeichnet, und daß sie in der Tat Rsis vorstellen, zeigt die Tracht und das hochaufgewickelte Haar. Eigentumlich aber ist, daß in allen drei Fallen der Rsi kein menschliches Gesicht, sondern einen Gazellen kopf mit zwei Hörnern hat, was durchaus mit der erwähnten Darstellung des Rsyaśrnga stimmt.

Eine Darstellung der Geburtsgeschichte haben wir in einem Bhärhut Relief mit der Inschrift Isis[imgiya jā]ta[ka]3) Die Einzelheiten sind von Cunningham nicht richtig erklart Das Relief stellt drei Stufen derselben Erzahlung dar Zu unterst haben wir Kassapa und die trinkende Gazelle, die Empfangnis. Die mittlere Szene stallt die Geburt dar, links die Gazelle. die eben den Knaben zur Welt gebracht, rechts dieser selbst und Kassapa, ım Begriff, ihn vom Boden aufzuheben Daruber findet sich dann Kassapa noch einmal, vor dem Knaben, der auf einer Matte sitzt, kniend und, wie es scheint, ihm etwas darreichend Ich glaube daher, daß dies die Futterung des Kindes durch den Rsi darstellt, doch lußt sich diese Szene, da der Stein hier stark beschadigt ist, nach der Photographie kaum mit Sicherheit be stimmen Die Wasserbehalter und die Einsiedlerhutte oben rechts deuten die Örtlichkeit an, wo sich die dargestellten Szenen abspielen. Dis Relief beweist, daß um 150 v Chr die Geburtsgeschichte in der Form, wie sie in der Prosperzuhlung des Jataka steht, bestand Das stimmt zu der oben geaußerten Ansicht, daß in diesem Teile der Sage die Prosierzahlung die alte buddhistische Fassung bewahrt hat

Ich glaube nun auch die Darstellung des zweiten Teiles der Sage in einem bisher, soviel ich weiß, ungedeuteten Relief von Amarāvati gefunden zu haben Dine Zeichnung desselben findet sich in Fergussons Tree and Serpent Worship<sup>2</sup>, Tafel LNAVI<sup>4</sup>) Den Schlussel zur Erklarung des Bildwerkes liefert die unten rechts dargestellte Szene Hier steht aufrecht ein Mann der durch sein in Flechten gewundenes Haar, das Tierfell über

<sup>1)</sup> Ind Ant II 142

<sup>1)</sup> L. Fournereau, Le Siam Ancien Annales du Musee Guimet XXVII, 63ff ,

Cunningham The Stupa of Bharbut, Tafel XXVI, Hulizsch Bharaut In scriptions Ind Ant XXI, 239
 Das Original ist jetzt verschwunden

der Schulter, das eigentumliche Huftengewand und die umgebenden drei Gazellen deutlich als Einsiedler gekennzeichnet ist. In der linken Hand halt er einen Ball Er spricht, wie durch die erhobene rechte Hand angedeutet ist, zu einem mit zusammengelegten Handen vor ihm stehenden Madehen Diese tragt zwar den gewöhnlichen Frauenschmuck auf der Stam in den Ohren am Halse, an den Armen und Tüßen, zeichnet sich sher yor allen uhrigen hier, wie in anderen Reliefs, dargestellten Frauen dadurch aus, daß sie dieselbe Haartracht und dasselbe Huftengewand hat wie der Bußer Hinter ihr steht, ebenfalls mit gefalteten Handen, eine alte Fran Etwas weiter zuruck stehen unter einem Baume zwei innge Madchen, von denen die eine einen kleinen, mir unbekannten Gegenstand in der link on Hand halt. Rechts von ihnen findet sich ein sanderhares viereckiges Gebaude, mit topfartigen Aufsatzen an den beiden sichtbaren Ecken, und, wie es scheint, einer Art Kunnel in der Mitte. Noch weiter nach rechts ist em viereckiges Gebaude mit einer Tur sichtbar Ob ein darüber befindliches Fenster, aus dem ein Frauenkonf heraus schaut, dazu gehort, vermag ich nicht zu entscheiden, wie denn überhaupt diese ganze Partie in der Zeich nung sehr undeutlich ist Vielleicht gehort es dem Streifen an, der das Rehef in zwei Teile teilt und dessen Bedeutung aus der Zeichnung nicht Lion word

Wie dem aber auch sein mag, der Einsiedler mit dem Balle in der Hand, das als Einsiedler verkleidete Madchen und die alte Frau lassen meiner Ansicht nach keinen Zweifel, daß wir hier Rsyasringa, die Hetare und die Alte vor uns haben. Die beiden anderen Madchen lassen sich ungezwungen als zwei von den übrigen, begleitenden Hetaren deuten. In dem sonder baren Gebaude erkenne ich die Einsiedelei auf dem Floße, in dem Gebaude rechts davon die Hutte des Bußers<sup>1</sup>). Wir haben demnach hier eine Darstellung der Rsyasringa Sage in der puranischen Form

Und das wird durch die obere Szene wie ich glaube, bestatigt. Hier sitzt ein durch seine Tracht als Kong gekennzeichneter Mann auf einem Throne, mit zwei Dienerinnen hinter sich, von denen die eine den Wedel, die andere den Schirm halt. Zu seiner Linken sitzt ein junges Madchen auf einem Stuhl. Zu seiner Rechten finden wir wieder, wie in der unteren Szene, vier Frauen, drei junge und eine alte. Die Alle stellt, wie man aus der Handbewegung ersieht, eines der Madchen, das mit gefalteten Handen dasteht, dem Könige vor. Abseits, am rechten Ende der Platte, steht ein leerer Sessel mit einem Baum dahinter. Halten wir diese Szene mit der unteren zusammen, so scheint es mit sicher zu sein, daß wir in dem Könige Lomapäda in dem jungen Madchen auf dem Sessel Säntä und in den vier

<sup>1)</sup> Der aus dem Fenster herausschauende Frauenkopf deutet vielleicht die Hetäre in der Hutte an Doch lißt sich dies bei dem Mangel des Steines selbst kaum entschaden.

Frauen wieder die Hetare, die Alte und zwei ihrer Begleiterinnen zu sehen haben

Es bleiben endlich noch die Figuren unten links. Hier sehen wir den König auf einem mit zwei Pferden bespannten Wagen hinter dem Wagen lenker stehen Er tragt einen runden Gegenstand, etwa eine Schale, in den hoch erhobenen Handen Im Hintergrunde steht wiederum ein Baum Ich glaube, daß wir diese Gruppe von der Szene zur Rechten abtrennen mussen und hier den König vor uns haben, der mit Geschenken dem Rsyasrnga entgegenzieht

Leider ist nun über die Herkunft gerade dieser Platte nichts Genaueres zu ermitteln Sie kann, wie Fergusson bemerkt, nach ihrem Stile und ihren Größenverhaltmissen weder den 'Rails' noch dem Mittelgebaude angehört haben Allein, wenn das Relief auch einer spateren Zeit angehört - und dafur spricht namentlich die Übertreibung und ganz mechanische An wendung des Motivs der heraustretenden Hufte —, so gehort es doch sicher lich noch der buddhistischen Periode der sudindischen Kunst an und muß daher vor dem 6 Jahrhundert n Chr entstanden sein, wo mit der Aus breitung der Macht der Calukvas im Dekkan die brahmanische Periode beginnt Wenn meine Auslegung des Reliefs richtig ist so ist damit die Existenz der puranischen Fassung der Rsyasriga Sage spatestens für das 5 Jahrhundert n Chr bezeugt

## Zwei indische Etymologien.

## Pab ludda

P ludda1) 'furchtbar, bose' und 'Jager', wurde von Fausbøll zu Sk lupta, loptra, lotra, 'Beute, Raub', gestellt') Kuhn fuhrt es auf Sk. lubdha zuruck, halt aber auch die Fausbollsche Ableitung für möglich3) Bei Childers wird ebenfalls lubdha als Aquivalent gegeben. Trenckner stellt das Wort offenbar zu radra, er fuhrt unter den Wörtern die im Pah in verschiedenen Formen erscheinen, ludra, rudda, ludda und rūla auf4) Im Glossar zum Suttampāta, S 306, hat Fausboll diese Etymologie abgelehnt und ludda mit lubdha identifiziert

Was zunachst ludda in der Bedeutung furchtbar betrifft, so scheint es mir keinem Zweifel zu unterliegen, daß es Sk raudra ist. So haben es die Inder selbst gefaßt G 16 des Samkiccajātaka (530)

icc ete attha nirayā akkhāta duratikkamā | ākınnā luddakammehi paccekā solas' ussadā ||

lautet in der Sanskritfassung, Mahavastu I, 9

sty ete astau niravā ākhvātā duratikramā | ākırnā raudrakarmebhih pratyekasodasotsadā ||

<sup>1)</sup> Gelegentlich ludda geschrieben, z B Jat V, 270 4

<sup>\*)</sup> Five Jatahas, S 38 3) Beitrage zur Pali Grammatik S 41

<sup>1)</sup> Pali Miscellany, I, S 63, Note 19

So lassen sich auch allem die gelegentlich erscheinenden Nebenformen erklaren Einen Beleg für ludra hefert Jat VI, 306, 26 accāhlam kammam karosi ludram 1 rudda finde ich Jāt IV, 416, 25 ayam so luddako eti rud darūpo sahāvudho Vielleicht berüht das anlautende r hier auf Assimilation an das folgende r von rūpa, B³ hest luddarūpo rūla²) (aus \*rūda, \*rūdda, raudra) in Milindap 275 (tassa rūlarūlassa bhimabhīmassa) scheint wegen der Lingualisierung aus einem anderen Dialekte zu stammen

Andererseits scheint es mir aber unmöglich, p. ludda, luddaka in der Bedeutung Jager von sk lubdha, lubdhala zu trennen Die zu erwartende Form wurde naturlich luddha sein. Diese Form kommt aber in den birma nischen Handschriften des Jataka tatsachlich vor. z B Jät III, 331, 12 luddha, II, 120, 15 luddham, IV, 178, 1, 179, 9 luddho, VI. 306 26 luddham In den drei letzten Fallen steht luddha sogar falschlich für das Adjektiv ludda3) luddho wird ferner ausdrucklich, neben luddo, in der Bedeutung Jager in der Abhidhanappadipika gelehrt (s. Childers s. v.) In der Spiegel schen Ausgabe der Rasavahini ist ebenfalls überall luddhako usw gedruckt (z B S 25 26 29) Angesichts dieser Tatsachen durfte es schwer sein, das Bestehen der Form luddha im Pali zu leugnen<sup>4</sup>) Die beiden ähnlich klingenden Worter sind aber offenbar schon fruh miteinander verwechselt worden Fur den Inder lag es sehr nahe, in dem luddha einen ludda zu sehen Der Jager ist ein ruddarūpo (s o) ein raudrah purusah (Kathās 61, 59), er heißt ghorah (Mbh XII, 143, 10), ugrah (Mbh XVI, 4, 22), sein Hand werk 1st raudram (Mbh AII, 143, 12), ghoram (Mbh III, 207, 19) usw Hemacandra gibt dem synonymen vyadha geradezu die Bedeutung dusta (Anek II, 244), und Bhagavatap III, 14, 35 vyadhasyany anukampyanam strinam devah Satipatih gibt Śrīdharasvāmin vyadhasya durch nirdayasya wieder5) Ich halte daher p ludda, Jager, für eine volksetymologische Um gestaltung eines ursprunglichen luddha

## Sanskrit dohada

Dohada, im vedischen Sanskrit nicht belegt, ist ein in der klassischen Lateratur überus haufiges Wort. Es bezeichnet das seltsame Gelüste einer Schwangeren und wird daher oft auch in bezug auf die Baume gebraucht die nach der Sage Bluten treiben, wenn sie mit einem jungen Madchen in Beruhrung komment\*). Bisseilen wird es von den Kommentatoren geradezu durch garbha wiedergegeben, z. B. Raghuv. XIV, 71 dohadalnygdaris, Mall

<sup>1)</sup> B4 hest luddiam 1) In zwei Handschriften rula

Anderseits findet sich in singhalesischen und zum Teil auch in birmanischen Handschriften auch ludde für den Adjektiv luddl a gierig, vgl die Lesarten zu issa rieglichtle, Jät III 161, 23

Auch im Prakrit haben wir loddhaa s Vararuei I, 20 III, 3, Hemacandra I 116 II, 79
 Nach dem P.W.

<sup>4)</sup> Siche die Stellen im P.W. und die von Mallinätha zu Meghaduta II, 16 an geführten Stropl en

garbhacıhnadaršī Eine Nebenform ist dohala Sie erscheint 7 B Mälavikāgn (ed Shankar P Pandit) 45, 3, 54, 5, 56, 8 Ferner begegnet uns ein daurhrda in derselben Bedeutung; siehe Haläyudha, Abhidh II, 343, Hemneandra, Abhidhānac 541, Raghuv (ed Shankar P Pandit) III, 1 Sudal vinā daurhrdalak vanam (Mall garbhacihnam) dadhau, XIV, 26 mulhena

anal sarat yañ jitadaurhrdena (Mall daurhrdam garbhah) Endlich erscheint auch noch ein dauhrda, siehe Vaijay anti (ed Oppert) 98, 360, Yājā III, 79 v l (nach P W ), Susruta I, 322, 323 usw , Bhāvaprakāša I, 71

Im Palı lautet das Wort dohala¹) Reichliche Beispiele liefern Jātakas 57 208 202 545 Ich möchte lier nur G 2 des letzten Jātaka anfuhren

Dhammo manujesu mätinam dohalo näma janinda vuccati | dhammähatam nägakuñiara Vidhurassa hadav äbhipatthave ||

Haufig ist auch die Ableitung dohalini, z B Jät VI, 270, 1, 326, 13, und dohalāyati, Jät VI, 263, 11 In dem Sanskrit Dialekte der nördlichen Buddhisten entspricht dohala, z B Mahāvastu II, 249, 9

Was das Prākrit betrifft, so lehrt Vararuci (II, 12) und Hemacandra (I, 221) dohala fur Sk dohada Belege aus Hāla und Mālavikāgn gibt Pischel zu Hemacandra<sup>2</sup>) Hemacandra lehrt I, 217 ferner den fakultatuven Übergang des anlautenden Dentals in den Lingual In Jainatexten finden sich denn auch tatsachlich beide Formen nebeneinander, wie man aus dem Glossar zu Jacobis Ausgewahlten Erzahlungen ersehen kann

Von einheimischen Erklarungen des Wortes ist mir, abgesehen von der nachher zu erwahnenden Erklarung bei Susruta, nur eine bekannt Hemacandra leitet es im Kommentar zu Unädig 244 von dub "Issarane" mit dem Suffix ada für uda ab Das beweist nur, daß er über die Entstehung des Wortes nichts mehr wußte Im P W wird dauchrada (s v) als ur sprunghehe Form angesetzt, und diese Erklarung findet sieh darnach auch bei Wackernagel Altind Gramm § 1943) Die Bedeutung konnte nach von Böhtlingk vielleicht ursprunglich nur "Widerwille der Schwangeren gegen bestimmte Dinge' gewesen sein Allein wo das Wort vorkommt, bedeutet es stets im Gegenteil gerade das Verlangen der Schwangeren nach gewissen Dingen Die Ableitung von daurhrda das im Mbh in der Be deutung Feindschaft belegt ist wird daher meiner Ansicht nach durch die Bedeutung ausgeschlossen

Die richtige Erklarung glaube ich bei Susruta zu finden. Er spricht 322 über die Entwicklung des garbha caturthe (mäsi) earvangapratyan-gavibhägah pravyaktalaro bhavati | garbhahrdayapravyaktabhäväc cetanädhatur abhivyakto bhavati | kosmat | tatshänativät | tasmäd garbhas caturthe mäsy

¹) Handschriftlich erscheint gelegentlich auch dohala, z B Jat II, 159, 1
ʾ) In alteren Ausgaben findet sich falschlich auch dohaa z B Ratnavali S 21, 29
(Calcutta 1832) und dohada, z B Uttarramme S 15 (Calcutta 1831)

<sup>3)</sup> Nur Aufrecht hat, soweit ich sehe, diese Etymologie abgelehnt. Er bemerkt Halayudha S 241 zu daurhrda This word was invented by some crazy etymologier

abhıprāyam ındrıyārtheşu karotı | dvihrdayām ca nārīm dauhrdinīm ācaksate |
'Im vierten Monat wird die Teilung aller Glieder und Nebenglieder deutlicher Infolge der Ausbildung des Herzens des garbha entwickelt sich das
Organ des Bewulktseins Warum' Weil es sich im Herzen befindet Daher
zeigt der garbha im vierten Monat ein Verlangen nach Sinnesobjekten Und
eine Frau mit doppeltem Herzen nennt man dauhrdinī' Die gleiche Auseinandersetzung findet sich im Bhāvaprakāśa I, 71

sarrāny angāny upāngān caturthe syuh sphutān hi h hrdayavyaktabhāvena vyasyate cetanāp ca || tasmāc caturthe garbhas tu nānāvastum rāñchati | tato drihrdayā yat syān nārī dauhrdinī matā ||

Und ebenso bemerkt Mallınātha zu Raghuv III, 1 svahrdayena garbhahrdayena ca dvihrdayā garbhini | yathāha Vāhatah | mātriam hy asva hrdayam mātuš ca hrdayena tat |

maryan ny asya araayam marus oo araayena ta |
sambadham tena garbhinyāh śrestham śraddhābhimānanam ||

ıtı | tatsambandhıtıād garbho daurhrdam ıty ucyate | sā ca tadyogād daurhr dınitı | tad uktam Samgrahe | dırıhrdayām nārım daurhrdinim ācaksata ıtı || Diese Etymologie ist sprachlich wie sachlich befriedigend Wir haben

Diese Etymologie ist sprachlich wie sachlich befriedigend. Wir haben von einem \*dishrd, doppelherzig, schwanger, auszugehen, das in der Paliform etwa \*duhali lauten wurde, vgl dutiya für divitya, duvidha für divindha, duratta für divindra, duhan für divindra, duha für divindra, duha für divindra, duha für divindra, su für swid 1), und Kuhn, Beitr. S. 36. Dazu wurde, einem Sk. \*divahrda entsprechend, ein Adjektiv dohala gebildet, das dann auch als maskulines Substantiv 1), imt stillschweigender Erganzung von lämah, gebraucht wurde. Dieses Wort wurde in mittelindischer Zeit aus der Volkssprache ims Sanskrit übernommen, und zwar entweder ohne weiteres als dohala oder, da man sich des Zusammenhanges des zweiten Teiles mit hrd öffenbar noch bewußt war, als dohada, dauhrda und dauhrda sind falselbe Sanskritisserungen, die sich den bei Wackernagel S. LIII angefuhrten zur Seite stellen

Daß die Erklarungen in den medizinischen Werken nicht etwa der Etymologie zuhebe zurecht gemacht worden sind, sondern die volkstum

A te. Streetitreff

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ich mochte hierher noch ein anderes Wort stellen, den Namen des Königs Dilipa In der Bengali Rezension des Padmapurana findet sich dafür überall die Porm Deilipa In G 10 des Nimijataka (541) finden wir einen König Didipa, hand schriftliche Lesarten sind Didipa, Didipa Im Bhuridattaj (543), G 129 lesen wir Dujipa, ollen die Lesarten Dujipa, Didipa, Didipa Didipa Didipa dei Ahnlichkeit des ganzen Zusammenhanges lassen kaum einen Zwisfel daruber, daß wir auch hier, wie sehon Fausboll angedutet hat, Didipa zu lesen haben Die Sanskrit und Pali Formen zusammengenommen führen also auf eine Form Deidipa, die dann werter wohl auf Deidefpa zunückgilt Zu dem Übergang von din I vigl Wackernagel, Altind Gr 194 1ch bemerke übrigens, daß Ludwig Dilipa aus dili-ap ableitet, Der doppelte Stannbaum des Somas ansen. S.A. S 3

<sup>3)</sup> Als Neutrum finde ich dohada nur bei Lexikographen und Kommentatoren wie Mallinätha.

liche Anschauung wiedergeben, ergibt sich teils aus Parallelstellen in der ubrigen Literatur, teils aus allgemeinen Erwagungen Hrdisthaß eetanä dhätuh heißt es Mbh XIV, 43, 34, von den kämä ye hrdi sthitäh, den Wunschen, die im Herzen sitzen, wird im Satapathabr (XIV, 7, 2, 9) ge sprochen Es ist ferner aus den Kävyas und der Erzahlungshteratur zur Ge nuge bekannt, daß nach indischem Glauben die Wunsche einer Schwangeren unbedingt erfullt werden mussen, damit das Kind keinen Schaden leide!) Auch wird die Natur des Wunsches als Vorbedeutung für den Charakter des Kindes betrachtet. Beides ist aber nur verstandlich, wenn diese dohadas als wirklich aus zwei Herzen kommend gefaßt werden, nicht nur aus dem der Mutter, sondern auch aus dem des Kindes Der Name ist also nicht um sonst gewahlt

## Zur Sage von Rsyasrnga.

Im Jahre 1897 habe ich in diesen Nachrichten einen Aufsatz über die Rsvasrnga Sage veröffentlicht, in dem ich unter anderem auch den Nach weis zu fuhren versuchte daß der Text der Sage in der Form wie er heute ım Mahabharata steht nicht ursprunglich sei sondern eine Überarbeitung erfahren habe. In dem 1899 erschienenen ersten Bande seiner Mahäbharata Studien hat Dahlmann diesen Versuch einer Kritik unterzogen und ist da bei zu dem Resultat gelangt daß meine Methode 'unhaltbar und willkur lich' ser3) Handelte es sich hier lediglich darum ob Duhlmann ein paar Verse fur echt halt die meiner Ansicht nach interpoliert sind so könnte die Sache fuglich auf sich beruhen Allein wir haben es hier mit einer Trage von prinzipieller Bedeutung zu tun mit der Frage ob wir an das Mahabharata denselben Maßstab philologischer Kritik legen durfen mit dem wir jedes andere literarische Werk zu messen gewöhnt sind oder ob tatsachlich dem indischen Epos gegenüber die Kritik keine Berechtigung hat und so verlohnt es sich wohl der Muhe noch einmal auf die Sache zuruckzukommen

Ich hatte in jenem Aufsatze auf gewisse innere Widersprüche in der Darstellung der Sage hingewiesen und war bei genauerer Untersuchung zu dem Resultate gelangt daß sie ihren Ursprüng nachtriglicher Über arbeitung verdankten Dahlmann erklirt (S 283) daß meiner ganzen Argumentation die kritische Grundlage fehle und begründet dies Urteil in folgender Weise

'Das Epos nahm viele Sagen auf unbekummert darum ob in den Einzelheiten der Darstellung Übereinstimmung waltete oder nicht Die Zykliker hatten die Sammlungen dieser Art vorbereitet Die verschiedensten

<sup>1)</sup> Siehe auch I ajñ III 79 dohadasyāpradānena garbl o doṣam avāpnuyat

<sup>\*)</sup> Sehe Susruta und Bhavaprakasa a a O

AXXI S (\*

Sagenstoffe oder verschiedene Redaktionen einer und derselben Legende waren von ihnen ineinander verarbeitet, verknupft und verflochten worden. so daß wir tatsachlich Fragmente unterschiedener Darstellungen, Produkte verschiedener Pauränika vor uns haben Aber darin lag eben das Wesen der zyklischen Rhapsodie, daß sie bestrebt war, den immensen Legenden schatz der einzelnen Schulen und Familien immer enger und systematischer zu vereinigen Sammlung der verschiedenen Sagenstoffe war das Hauptziel, nicht Ausgleich der unterschiedenen und wohl widersprechenden Zuge der verschiedenen Redaktionen Die einheitliche Sammlung, d h die von einer Hand bewerkstelligte Diaskeuase des im Mahäbhärata ver einigten Stoffes bedingt deswegen keinesfalls Ausschluß aller widersprechen den Sagenzuge Und es ist kritisch ganz unzulassig, verschiedene und - sagen wir einmal - widersprechende Redaktionen eines und desselben Sagen stoffes darum von einheitlicher und gleichzeitiger Sammlung innerhalb des Mahabhārata auszuschließen, weil sie diese Verschiedenheiten zeigen. Die letzteren bezeugen das Vorhandensein verschiedener Redaktionen, widerstreben aber nicht der gleichzeitigen Aufnahme in ein Mahägrantha?

Bestimmt genug klingen diese Ausspruche über die Tatigkeit der Zykliker' über das Wesen und die Ziele der zyklischen Rhapsodie und die Art der eipsichen Diaskeunase Wenn uns Dallimann nur auch die Beweise dafür liefern wollte! So stellt er uns allerlei Möglichkeiten als gesicherte Tatsachen hin Denn daß es zum Beispiel möglich ist, daß verschiedene oder gar widersprechende Redaktionen eines und desselben Sagenstoffes in einer Sammlung erscheinen wird niemand bestreiten wollen, ist es doch in spateren, zweifellos von einer Hand herruhrenden Sammelwerken tat sachlich der Tall So erscheint zum Beispiel in Somadevas Kathasarit sägara die Sage von Unmadini an drei verschiedenen Stellen (III, 1, 63ff, VI 7, 62ff, XII 24, 3ff) in drei verschiedenen Fassungen Die Möglich leit einer Annahme ist aber noch kein Beweis für ihre Richtigkeit, und den Beweis, daß das Mihäbharata den Charakter eines Sammelwerkes von Anfang an besessen habe, hut Herr Dahlmann meines Erachtens bisher micht erfracht

Indessen diese I'rage kommt in unserem speziellen Falle gar nicht in Betracht, denn die Rsyafraga Sage wird im Mahābhārata micht mehrere Male in abweichender I'orm erzahlt, sondern nur einmal, in III, 110—113, hier aber mit inneren Widerspruchen Nach Dahlmann erklaren sie sich so, daß der Diaskeuast verschiedene Redaktionen der Sage ineinander ver arbeitete 'Was Luders Umarbeitung nennt, kann ebensogut von dem einen Diaskeuasten des Mahābhārata ausgegangen sein, der für seine Zwecke verschiedene Redaktionen erganzend vereinigte' (S 286) Gewiß, an und für sich 'könnte' es von dem Diaskeuasten ausgegangen sein Glaubt denn Dahlmann wirklich, daß andere Leute nicht auch sehon an diese Möglich keit gedacht haben' Ich wenigstens habe mir an jener Stelle (S 5f)

ausdrucklich die Frage vorgelegt, ob der Diaskeuast die Sage in der jungeren Form aufgenommen habe oder ob der Text der Sage nach der Diaskeuase geandert wurde Und die Antwort auf diese Frage lautet meiner Ansicht nach so klar und deutlich, wie man es nur wurschen kann

Nach dem übereinstimmenden Zeugnis aller buddhistischen Tassungen. des Harmaméa und des Buddhacarita, spielte in der alten l'assung die Königstochter Santa die Rolle der Entfuhrerin Nach dem heutigen Texte des Mahābhārata wird Rsyasringa von einer Hetare entfuhrt, allein in der Rahmenerzahlung die von keinem anderen als dem Diaskeuasten herruhren kann1), wird gefragt 'Und wie sah jene Santa aus, die energische Königs tochter, die den Sinn des Gazellengeborenen betörte? Daraus folgere ich, daß der Diaskeuast die Sage in der alten lassung mit der Santa als Entfuhrerin aufnahm, und daß ein Spaterer in der Erzahlung die Santa in eine Hetäre verwandelte - was sich, nebenbei bemerkt, durch geringfugige Textanderungen bewerkstelligen heß -, dabei aber vergaß, auch die Frage der Rahmenerzahlung in diesem Sinne abzuandern. Ich weiß nicht, wie man sich dieser Schlußfolgerung entziehen will. Dahlmann freilich wird vielleicht sagen 'Nein, der Dichter-Diaskeunst kannte beide Tassungen Die Fassung mit der Hetare legte er seiner Darstellung zugrunde, daß ihm auch noch eine andere mit der Königstochter als Entfuhrerin bekannt sei hat er eben durch jenen Satz in der Rahmenerzahlung andeuten wollen' Solcher Argumentation wurde man allerdings machtlos gegenüberstehen Aber damit ware auch dem Mahābhārata das Urteil gesprochen Es ware ın dem Falle nicht das Werk einer 'genialen Kraft', sondern das eines Idioten und st unde als solches allerdings außerhalb des Bereiches einer vernunftigen Kritik Indessen tue ich Herrn Dahlmann vielleicht Unrecht, wenn ich ihm derartige Anschauungen zuschreibe. Denn über diese Anderung des ursprunglichen Textes, die wichtigste von allen da durch die Einfuhrung der Hetare ein ganz neuer Zug in die Sage kommt. — über diese Anderung schweigt Herr Dahlmann vollstandig Und doch tragt er kein Bedenken die von mir angewandte Methode in Bausch und Bogen als unhaltbar und willkurlich zu verwerfen!

Ausfuhrlich verbreitet sich Dahlmann dagegen über die von mir an genommenen Anderungen im Anfang des Textes Ich kann ihm indessen den Vorwurf nicht ersparen, daß er meine Bemerkungen offenbar nur sehr fluchtig gelesen hat Er schreibt mir Ansichten zu die ich nie gehabt habe Er sagt (S 284) 'Nach Luders gehört die Erzahlung vom Zorne der Brah manen und von der als Strafe folgenden Durre überhaupt nicht zur altesten Fassung' Ich habe nirgends eine derartige törichte Behauptung aufgestellt Samthehe Fassungen der Sage mit Ausnahme der des Mahävastu<sup>2</sup>) berichten,

Siehe die Bemerkungen S 6

Naturlich fehlt die Durre auch bei Ksemendra der die Erzählung des Maha
 Loders Kleine Schriften

daß im Lande des Königs eine Durre ausbrach, der nur dadurch abgeholfen werden konnte, daß man den Rsvasrnga ins Land holte. Die Durre ist als Begrindung der Expedition der Königstochter ein ganz unerlaßlicher Zug der Sage: wie abgeschmackt, ja unbegreiflich die Erzahlung ohne ihn wird, das laßt sich am deutlichsten gerade aus dem Mahāvastu ersehen. Wenn daher Dahlmann gewissermaßen als eine Konzession an mich versichert. Gewiß ist die Verfuhrung Rsyasrigas in sich nicht abhangig von der Durre, ebensowenig hat in sich die Durre etwas mit Rsyasrngas Erlebnissen zu tun', so ist das ein Geschenk, das ich energisch zuruckweisen muß. Dahlmann bringt hier wieder einmal ganz verschiedene Dinge durcheinander. Was ich tatsachlich behauptet habe und noch behaupte, ist, daß in der urspringlichen Fassung die Entstehung der Durre nur kurz durch 'ein Versehen des Purohita des Königs' motiviert war, wie sie in ahnlicher nebensachlicher Weise in den Fassungen des Padmapurana, des Ramayana usw. begrundet ist. Erst nachtraglich wurde die ausführliche Motivierung der Entstehung der Durre hinzugefugt, die Geschichte von der Beleidigung des Brahmanen durch den König usw., die allerdings mit der eigentlichen Rsvaśrnoa-Sage gar nichts zu tun hat1) Ich kann es mir unter diesen Umstanden wohl ersparen, auf die Ausfuhrungen Dahlmanns hier naher einzugehen, um so mehr, als er neues Material, das zur Losung der Frage beitragen könnte, nicht beibringt Er kampft nur mit den Waffen einer Dialektik, die vielleicht für einen Augenblick blendet, von der ich mir aber keinen dauernden Nutzen fur die Wissenschaft zu versprechen vermag?)

vastu einfach versifiziert hat, siehe unten S 69. Von der ganz umgestalteten Erzahlung bei Hemscandra sehe ich hier überhaupt ab

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Em Mi
ßverständnis hatte eigentlich ausgeschlossen sein sollen, da ich auf S 4 den Sanskrittext mit Hervorhebung der meiner Ansicht nach unechten Zeilen abgedruckt habe.

<sup>2)</sup> Als eine Probe möge das Folgende dienen. Auf S 286 schreibt Dahlmann 'Oder will Luders behaupten, daß dem Diaskeuasten nur eine Fassung zu Gebote gestanden habe. Wenn er das aber nicht beweisen kann, wenn es vielmehr feststeht, daß der Diaskeuase die Itihasa-Literatur in mannigfacher Bearbeitung gleichzeitig vorlag, dann läßt sich auch nicht von Umarbeitung des Mahäbhärata sprechen, weil sich Elemente verschiedener Quellen zeigen, die sich hier dem Purana, dort dem Rāmāyana, an dritter Stelle der buddhistischen Literatur nahern. Luders möge einmal das ganze zyklische "Vägishtham äkhyänam" des dritten Buches oder den Nahusha Zyklus untersuchen, er wird finden, wie das Bestreben obwaltet, eine Legende an die andere zu reihen. Szenen verschiedener Textredaktionen in ein Ganzes zu bringen, lediglich um den gleichen Stoff zu einem engeren Ganzen als Zyklus zu vereinigen Wieviele Über- und Umarbeitungen waren da anzunehmen! Das ist nichts als Rhetorik. Was soll der Hinweis auf das Väsistham äkhyanam und den Nahusa-Zyklus? Ganz abgesehen davon, daß sie ein recht schlechtes Analogon bilden, da ja von einer Sammlung von bagen über Rsyasınga, von einem 'Rsyasınga-Zyklus' gar nicht die Rede sein kann, was nötigt denn zu der Annahme, daß die Verhältnisse bei der Reya-rogu-Sage genau so liegen wie dort? Angenommen, Dahlmann hatte recht. eine Spezialuntersuchung ergabe, daß der Diaskeunst verschiedene Sagen über Vasistha

Anstatt hier die Grunde zu wiederholen, warum meiner Ansicht nach der Text verindert und zwar nach der Diaskeurse verändert worden ist, will ich daher lieber auf einige Tatsachen hinweisen, die sich aus einer Vergleichung des Textes der Sage in der Grantha Rezension mit dem der Vulgata ergeben. Der neue Text wird auch über das Verhältnis des Padmapuränz zum Mahäbhärata Klarheit schaffen und zeigen daß die ablehnende Haltung Dahlmanns gegenüber meiner Annahme einer Beeinflussung des Epos durch das Puräna nicht gerechtfertigt ist

Der folgende Text ist der Grantha Handschrift der Royal Asiatic Society, Whish No 62(1), entnommen Die Reyastingt Sage fullt in G<sup>1</sup>) die adhyäyas 111—114 = N 110, 22—113") Die Handschrift ist sehr nachlassig ge schrieben und es laßt sich unmöglich bestimmen, wie weit man berechtigt ist, die richtigen Lesarten von N einzusetzen Ich ziehe es daher vor, den Text genau in der Gestalt zu geben wie er in der Handschrift vorliegt<sup>3</sup>) Lomasah |

- 1 esā devanadī punyā Kausīki Bharatarsabha | Visvāmītrūšramo ramya esa tāta prakāšate || [110, 22]
- 2 üsramas cava punyākhyah Kāšyapasya mahāimanah | Rsyasrmgas suto yasya tapası samyatendriyah || [23]
- 3 tapaso yah prabhāvena varsayām āsa Vāsavam |
- anātretya bhayad yasya vavarsa l alaVritrahu || [24] 4 mrsān jalas sa tejasti Kāšyapasya sulah mabho |
- rsayo Romapudasya yas calarathhutan mahat | [25]
- 5 nurttitesu sasyesu yasmai Śāntan dadau nrpah | Romapādo duhitaram Savitrim Savitā yathā || [26]

Yudhı ]

6 Réyasımgah katham mırsam utpannah Kāsyapu dvijah | ırınddhayonisamsargam kathan ca tapasa ırlah || [27]

und Nahusa gesammelt und in das Epos aufgenommen habe inwiefern wurde denn dies Ergebnis den Nachweis entkruften daß der Text der Reyasinga Sage interpoliert worden ist? Und was soll die Behauptung beweisen do Ithiasa Literatur habe dir Diaskeuase in mannigfischer Bearbeitung gleichzeitig vorgelegen. Ich bezweiffe keimen Augenblick, daß das eine oder andere Ithiasa schon zur Zeit der Diaskeuase des Mahabharata in verschiedenen Fassingen existerte daraus folgt abei doch nicht daß es nun auch von der Rayasings Sage damals schon mehrere Fassingen gegeben haben müß? Es laßt sich im Gegenteil mit hochster Wahrschienhel keit behaupten daß zur Zeit der Diaskeuase nur die altere Fassing der Sage bestamd. Und dies durch eine eingehende Prufung eines betrachtlichen Materiales gewonnene Ergebnis glaubt Daldmann mit em paar allgemeinen Phrassen umstoßen zu Können.

') Mit G bezeichne ich den Text der Crantha Handschrift mit N die im Nagari gedruckten Ausgaben wobei durch N $^{\rm b}$  und N $^{\rm c}$ zwischen den im Bombay und Calcutta crschienenen Ausgaben unterschieden wird

2) Adhyaya 110 schl eßt in G mit der Geschichte von dem wunderbaren Berg Reabhakuta (in G Vrsabhakuta) De Einteilung von G ist sicherlich die bessere
3) Die Zahlen rechts in eckigen Klammern beziehen sich auf die entsprechenden Strophen in N<sup>b</sup>

| 02    | ###@ <b>7</b> @ -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|-------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|       | 7 lımartthañ ca bhayāt tasya Śakro bālasya dhīmatah   anāvrstyām pracrītāyām vavarsa ValaVrttrahā    [28] 8 lathamrūpā ca Śāntābhūd rājaputrī paturatā   1 lobhayām āsa yā ceto mrgībhūlasya tasya vai    [29] 9 Romapādaś ca rūjarsir yyathāśrūyata dhārmmika   latham vai visaye tasya navarsat Pālasāsanah    [30] 10 etan me bhagacān sarvam ristārena yathātatham laktum arhasi śuśrūsod Ršyaśrmgasya cestitam    [31] |
| Lomas | lah [                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|       | 11 Vıbhandalasya brahmarses tapasă bhūrıtātmanah   amoghavıryyasya sata Prayapatısamadyutih    [32] 12 śrunu putro yathā jāto Ršyaśrmgah pratāparān   mahādyutir mmahātejā bāla stharırasammatah    [33] 13 mahāhratam samāsādya Kāšyapas tapası sthitah                                                                                                                                                                    |
|       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|       | dırghalālaparıśrānto rsır devarsısammatah   [34]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|       | 14 tasya retah pracaskanda drstvāpsarasam Urvasım                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|       | apsupasparšato rājan mrgi tac cāpībat tadā   [35]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|       | 15 saha toyena trsıtā sā garbhany abhavat punah   [36a]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|       | amoghatvād vidhes carra bhāritvād era nirmmitāt   [37b]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|       | 16 tasyām mrgyām samabhavat tasya putro mahān rsth [[                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|       | tasyasrmgas taponityo vana eva vyavarddhata   [38]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|       | 17 tasya réyaérmgam étrast rājann āsīn mahātmanah                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|       | te Ršyašrmga sty uktas sa tadā Pāndavarsabha   [39]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|       | 18 rasate drstapūrionyah pitur anyatra mānusah                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|       | tasmāt tasya mano nityam brahmacaryyebhaian nrpa    [40]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|       | 19 etasmınn eva käle tu sakhā Daršathasya var                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|       | Romapāda iti khyāto hy Amgānām išvarobhavat   [41]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|       | 20 tena kāmāh krtā muthyā brāhmanebhya uti srutih [ [42a]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|       | danopahotasatrena dharmmajñenāpi Bhārata                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|       | 21 sa brāhmanoparsiyaktas tathā Bhāratasattama   [42b]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|       | purohitāpacārena tasya rājňo yadrchšayā                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|       | 22 na vavarsa sahasrāksas tatopīdyanta vai prajāh   [43]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|       | sa brāhmanān paryyaprchšat tapoyuktān manīsınah                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|       | 23 pravarsane surendrasya samartthah prihuspatih [44]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|       | katham pravarse Parjanya upāyah parimršyatām                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|       | 24 tam ūcus coditās tena svamatāni manīsinah   [45]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|       | tatras tv eko munivaras tam rājanam uvāca ha                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|       | 25 lopitās tava rūjendra brūhmanā nistutin carah [ [46]<br>Ršyašringam munivaramm ānayasvādya pārtthiva [                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|       | asyasrmgam munwaramm anayasvaaya partituva  <br>26 aineyam anabhijhah ca närinäm ärjaie ratam    [47]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|       | sa ced avatared rûjan visayan te mahâtapâh [                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|       | 27 sadyah pravarse Parjanya ili me nasli samsayah   [48]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|       | etach śrutvű vanam rājā gatvā niskrim ātmanah                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |

```
28 sa krtvā punar āgach at prasannesu mahātmasu | [49]
        rājānam āgatam jūātvā pratisanjajrhuh prajāh | [50a]
     29 sa ca tāh pratijagrāha piteva hitakrt sadā 1
        tatomaapatır ähüya sacıyan mantrakovidah | [50b]
     30 Riyasrmaagame yatnam akaron mantraniscaye ||
        nāddhyagachšad upāvan tu tair amātyais sahācyutah | [51]
     31 sästramais sacivair nnityam nityan ca paratisthatam ||
        tata ünüyayam asa varamukhya mahipatih | [52]
     32 resuas sarvatra niskrantas tā uvāca sa partthivah |
        Ršyasrmgam rsch putram ūnayaddhvam upāyatah | [53]
     33 lobhayıtva hı ma visvam visayam mama sobhanah ||
        tā rāyabhayabhītās ca sāpabhītās ca yositah | [54]
     34 asakyam ūcus tat kāryyam visannā gatacetasah ||
         tatra tv ekā jaradyosā rājānam idam abravīt | [55]
     35 prayatisye maharaja tam anetun tapodhanam |
        abhipretams tu me kaman samanunatum arhasi | [56]
     36 tatas saksye lobhayıtum Rsyasrmaam rses sutam ||
         tasyās sarvam abhiprāyam anvarjānas sa pārtthivah \ [57]
      37 dhanañ ca pradadau bhūri ratnāni vividhāni ca ||
         tato rūpena sampannā vayasā ca mahīpate
      38 striya ādāya kāścit sā jagāma vanam añjasā | [58]
       || ity Āranyaparvani Ršyašrmgopākhyāne ekādašašatatamoddhyāyah||
Lomašah |
       1 sā tu nāryy āśramañ cakre rājakāryyārtthasiddhaye |
         sandeśāc cawa nrpate svasāddhyāc cawa Bhārata | [111,1]
       2 nanapuspaphalair irksaih kritimair upasobhitam
         nānāpu vaphalopetas svādukāmaphalapradash | [2]
       3 atīva ramanıyan tad atıva ca manoharam |
         calre nāryy āśramam ramyam atbhutopamadarśanam | [3]
       4 tato nibaddhya tān nāvam mam api Kāšyapāsramāt |
          carayam asa purusair viharan tasya vai muneh | [4]
        5 tato duhitaram resyām tramadhāyetikrtyatām |
          drstvāšramam Kašyapasya prāhinot buddhisamyutām | [5]
        6 sā tatrāgatya kušalā taponītyasya sannīdhau
          āśraman tam samāsādya dadarsa tam rses sutam | [6]
vešyā |
        7 kaccın nu te kusalan tapasıı
              pitā ca te kaccid ahitateiāh
```

kaccıt bhavan nrpa te casramesmın

8 kaccıt tapodharmma te tāpasānām

tvām vai drastum sāmpratam āgatasmi | [7]

kaccic ca vo mūlaphalam prabhūtam

```
Laccit travă private carra vipra
              kacert sväddhvävah krivated Rsvasrmga | [8]
Ršyašrmaa |
       9 muadho bharān yyotir ira prakāšate
              manue cāham tvām abhrrādanīyyam
         vädvan teham sampradäsyämi kämän
              yathādharmmamūlaphalāni caisa | [9]
       10 kāśvām brsvām āsre vathoparosam
              krsnānnenāurtāvanam sabhāvām
          La cāsramas tāraka nāma cedam
              vada brahman carase deratatram [[ [10]
rešyā |
       11 mamäśramam Kāśyapaputra ramyas
              trivojanaš šailam imam varena |
          tatrā svadharmmonamvādhanam no
              na codakam pāduam upaspršāmah | [11]
       12 vhalānı vakıānı dadānı tesām
               bhallātakānu āmalal ānī carīa |
           bilvāni cairemgudadhaniakāni
               privālakānām kāmakānām kurusva | [13]
        13 sā tānı sarvānı visarmaintvā
               bhaksyān mahārhān pradadau ca tasmai |
           tānn Ršyašrmgāya mahārasāni
               bhršam starupānt ca modalānt | [14]
        14 dadau ca mālvānī sugandhavantī
               cıtranı väsämsı ca bhanumantı
           vänäns cägräns tato mumoda
               ca krīdac carra prajahāsa carra [ [15]
        15 sä kantukenäramatäsya mäte
               vibhajyamānā phalitām latera
           nütraik ta näträni nisicuamänä
                samāšlisac cāsakrd Ršyašringam | [16]
         16 cūtūn ašokāms tilakūš ca trksān
                prapuspalānų aranamyāvibhaiya 1
            vilanamäneva madäbhibhütä
                pralobhayam üsa sutam maharseh | [17]
         17 athā Ršyašrmgas tu tat samiksya
                punah punah pidyā ca kāyam asyā |
            hy apeksamāno šanakair jagāma
                krtvagnihotrasya tatha videšam | [18]
```

<sup>17</sup> MS Interpunktionszeichen hinter punah punah Interp fehlt hinter asyd. Interp hinter 2093ma Interp fehlt hinter ridekam

```
18 tasyām gatāyām madanena matto
             vicetasas cäbhavad Révaérmaah
        tām eva bhārena gatena sūnyo
             unisvasann ärttarüpo babhuva | [19]
     19 tato muhūrttād dharīpimgalāk sa
             pracestito romabhir anakham sa |
        sväddhyävavän vrttasamädhyyukto
             Vibhandakät Käsyapah prädur äsit [[20]
     20 sopašyad āsīnam upetya putram
             ddhyayantam ekam tiparitacittam |
         ınısıyasantanı muhur ürddhyadıştını
             Vibhandakah putram uvāca dinam | [21]
     21 na kalpıtā samıdhah kın nu tāta
             kaccıd dhutañ cagnihotran trayadya |
         sunirmmuktam sruksruvam homapātram
             kaccıt sayatsa ca krta krtvayadya | [22]
     22 na vai yathāpurvam ivāsi putra
             cintăparas căsi licetanas ca
         vinotimantrah kim ihādya khinnah
             prehšāmi tvām ka ihāgatobhūt | [23]
       || 1ty Āranyaparvani dvādasasatatamoddhyāyah ||
Rsyasrmgah |
       1 shāgato jatslo brahmacārs
              na vai dirgho natihrasio manasvin |
         suvarnavarnah kamalāyatākso
              sutas suranam 11a sobhamānah | [112, 1]
       2 samrddharupas saviteva diptas
              sudhaksnakrsnaksataras cakorat
         nılāh prasannas ca jatās sugandhār
              hıranyaranyayrathıtās sudirahāh || [2]
       3 aradharupah punar asya karne
              ııbhrārate viduud ıväntarıksam |
          dvau cāsya pındār adadharena kantham
              ayatalomau sumanoharau me | [3]
        4 vilagnamaddhyas ca sunapideše
              kanthe ca tasuātikrtapramānam |
          taddhāsya cırāntarıtav ıtı
              hıranmayı mekhala me yatheyam | [4]
        5 vicestamānasya ca tasya tāni
              Lujanti mattas sarasiva hamsāh |
```

<sup>19</sup> MS Interp fehlt hinter so

```
cīrānı tasvātbhutadaršanānı
      nemāni tadvan mama rūparanti | [6]
6 vastrañ ca tasyātbhutadaršanīyyam
      samāhrtam hrādayatīva cetah
  pumskokılasyera ca tasya vânīm
      tām śrunvato mentaritojam ātmā | [7]
7 yathā vanam mādhavamāsamaddhye
      samīrītam svasanenābhībhātī
  tathā sa cāpy uttamagandhapunya
       nisevyamänah paiane täta | [8]
8 susamyatāś cāpī jatā viviktā
       dvaidhīkrtā bhānti lalātadeše
   Larnau ca citrair taracakraiākais
       samävrtau tasya surūpavatbhih | [9]
 9 tathā vhalam vrttam atho vicitram
       samāharat pāninā daksinena
   tat bhūmım asadya vunah vunas ca
       samutpapady atbhutarūpam uccash | [10]
10 tac capi hitra parivarilate sa
       väteritä vrksa ivävaghürnah
   tam preksya me vutra ıvāmarānām
       pratih paran tamta ratis ca jātāh | [11]
11 sa me samāšlisya punaš sarīram
       jatāsu grhya savanamya vaktrah
   valtre ca raktram pranidhāya sabdam
        cakāra yan mejanayat praharsam | [12]
 12 na cāpı pādyam bahu manyatesau
        phalānı cemānı mayā krtānı
    eramvratosmiti ca mām arocat
        phalānı cānyānı navāny adān me | [13]
 13 mayopayuktānı phalānı tānı
        nemāni tulvāni rasāni tesām
    na cāpı tesā tvag 1yam yathesam
        säränı naısām ıva santı tesäm | [14]
 14 toyanı çarratırasanı mahyanı
         prūdūt sa vas pātum udārarūpah
    pitrawa tany abhidhikam praharso
         mamābharat bhūs calitera cāsīt || [15]
 15 ımānı citrānı sagandhavantı
         mūlāns tasya grathstāns pānah |
    yanı prakiryyanı gatas tvam eva
         sa äsraman tapasä dyolamänah | [16]
```

```
16 gatena tenāsmi krte vicetano
             gătrañ ca te samprati tapyatīva
         ıclısamı tasyantıkam üsu gantum
             tañ cawa nityam parwarttamānam || [17]
      17 ichšāmi tasvāntikam eva tāta
             kā nāma sā vratacaryyā ca tasya |
         ıchsamy aham carıtum tena sarddham
              yathā tapas sañcarīty ugradharmmām | [18]
       || ity Āranyapariani Ršyašrmgopākhyāne pituh putrasamvādo
                   nāma trayodašašatatamas sargah ||
Vibhandakah |
       1 raksāmsi caitāni caranti putra
              rüpena tenätbhutadarsanena |
         atulyarūpāny atighoravanti
              vighnan tathā tapasas cintayanti | [113, 1]
       2 satūparūpāni tu tāta bhūtvā
              ıılobhya bhūpo vıvıdhair upäyaih
         sukhāc ca lokāc ca nipātayanti
              tāny ugrarūpāni murin tanesu | [2]
        3 na tāni seieta munir yyatātmā
              satān lokān prārtthayānah kathañcit |
          krtīā viahnan tavasas tādasanti
              tapodhanān tapasah patanti | [3]
        4 asananenäcarıtanı putrā
              pāpāny ameyānı madhunı tāta |
          mālvānī caitānī na vai munīnām
              vratāni citroivalagandhavanti | [4]
        5 raksāmsı tānıtı nıvāryya putram
               Vibhandakas tān mrgayām babhura |
          nāsādayām āsa yathā tryahına
              tathā sa paryyāpavrtośramāya | [5]
        6 yathā punah Kāśyapo vai jagāma
               phalāny āharttum vidhinā sašramena |
          tathā punar llopayıtum jagāma
               sā vešyā yosın munım Rsyāsramam | [6]
        7
                                   prahastas
               sambhräntarūpopy abhavat tadānım
          provāca carnām bharadāsramāva
               gachśāta cāst na pitā mameti | [7]
         8 tato rājan Kāśyapasyaikaputram
               pravešva nāgena vimucija nādam |
```

```
pramodayantyo vıvıdhair upāyair
       äraamur Amgädhipates samipam | [8]
9 samsthāvua tam āśramadarśanāva
       santārītā nasam atīva šubhram
  tırapadaya tathaiva cakre
       rārā gūdho nāma ranam recetram | [9]
10 antahpure tan tu mvesua raia
       Vibhandalasvaimajam elaputrain
  dadarša meghais sahasā prahrstam
       āpūryyamānañ ca jagar jalena | [10]
11 sa Ropadādah parīpūrnakāmas
       sutān dadāv Rsyasrmgāya Sāntām |
   konapratikāraratan te cakre
       gobhis ca mārgesv atha karsanañ ca | [11]
12 Vibhandakāśyāvrajatas ca rājā
       paśūn prabhūn paśurūpāmi ca vīrān
   samāvišat putragrādhnur mmaharsir
        Vibhandalah pariprchied yathavat | [12]
13 na raktavyah prāmšalibhir bhavatbhih
       putra te pasavah karsanañ ca |
   lın te priyam kim priyatā maharse
       tadā sma sarve tara rācī baddhah | [13]
14 athopāyām sa munis sāntakopa
        svam äsramam mülaphalam pragrhya 1
   antesamānas ca na tatra putram
        dadarśa cukrodka tatak param sak | [14]
15 tatas sa kopena vidāruyamānas
        tach śamkamānomgapater viyānam
   jagāma yam vā prati dhaksyamānas
        tam āharājam visayañ ca tasya | [15]
 16 sa vai śrāntah ksudhitah Kāśyapas tān
        ghosān samāsādītavān samrddhān |
   gopais ca tair vividhaih püjyamano
        ranendra tam ratrim uvasa tatra | [16]
 17 samprāpya satkaram atīva hrstah
        provāca kasya prakrtās sa saumyāh |
    ücus tatas te mabhigamya sarre
        dhanan tapo vihitam sutasya | [17]
 18 eram sa dešesi arasarıyamānās
        tāms tāmš ca grhnan vibudhan pralāpān l
    prašāntabhūyistharajāh prahrstās
        samāsasādāmgapatim purastham | [18]
```

```
19 sampūntas tena nararsabhena
       dadarsa putram tridice yathendram
   tata snusāñ carra dadarša Sāntām
        saudāminīm dyaus caratīm yathana | [19]
20 grāmāmš ca ghosāmš ca sutañ ca drstvā
        Santañ ca santah paramosya kopah |
   cakāra tasmai paritah prasādam
        Vibhandako bhūmipater nnarendra | [20]
21 sa tatra niksipya sutam maharsir
        urāca sūryyāgnisamaprabhārah
   rāte putre ranam era rrazethā
        rājāah priyāny asya sarvāni Irtvā | [21]
 22 sa tad vacah krtavān Ršuašrmao
        yathā ca yatrāsya pītā babhūra |
    Śāntā carnam paryyacarad yathā rar
        khe Rohīnīm Somam ırānuraktā | [22]
 23 Arundhatıva subhagā Vasıstham
        Lopāmudrā cāpī yathā hy Agastyam |
    Nalasya vā Damayantī yathābhūd
        yathā Śacī rajradharasya carra | [23]
 24 Näläyanı cendrasenam yathawa
        rasyā nityam Mautgalyasyājamidha [[24a]
    vathā Sitā Dašarather mmahātmano
         vathā tara Draupadīra |
 25 tatha ca Réyasrmgam vanastham
        prityā yuktā paryyacaran narendra | [24b]
    tasyäsramah purna yeso vibhüti
        mahāhradam šobhanayat punyakırttıh |
 26 tatra snatah krtakrtyopi suddhes
         tırtthany anyanyam prasamyahı rajan | [25]
     || ıty Āranyaparıanı Śāntādānan nama caturdaśaśatatamo
                        ddhyāyah ||
Ein Vergleich dieses Textes mit dem von N ergibt zunachst, daß G
```

drei Zeilen mehr hat als N N 110 42

tena kāmāt kriam mithyā brāhmanasyeti nah srutih |
sa brāhmanah partiyaktas tato vai jagatah patih ||
ist hier (111, 20) erweitert durch den Einschub einer dritten Zeile
daivopahatasattiena dharmajūenāpi Bhārata |
Im Anschluß an N 110, 50a.

rājānam āgatam srutvā pratisamjahrsuh prajāh |

findet sich hier noch die Zeile (111, 29)

sa ca tāh pratmagrāha pitera hitakrt sadā |

Den Vergleichen in N 113, 22f wird endlich in G noch am Schlusse (114, 24) der erbarmliche Vers hinzugefugt

uathā Sitā Dākarather mahātmano

uathā tava Drauvadīva ( ?) |

Mussen wir diese Zeilen als ursprunglich ansehen, oder sind es erst nach der Spaltung der Rezensionen in G gemachte Zusatze? Ahnliche Textverschiedenheiten finden sich ja auch zwischen Nb und Nc, und Hopkins hat bekanntlich darauf hingewiesen1), daß sie durchaus nicht zufallig seien, daß vielmehr Verse zugunsten der Pandavas hinzugefugt, andere fortgelassen seien, weil sie zu ihren Ungunsten sprachen oder um den Text mit der veranderten Erzahlung in Einklang zu bringen, usw Dahlmann wendet sich (S 21ff ) scharf gegen diese Auffassung Er hat die beiden Handschriften der koniglichen Bibliothek zu Berlin mit No kollationiert und 1st 'dabet auf viele "omissions" der verschiedensten Art gestoßen", allein es sind ,omissions', 'die ihren Grund lediglich in der Lassigkeit und Unachtsamkeit der Kopisten haben' Allerdings gibt er ein paar Zeilen spater die Moglichkeit der Interpolation zu 'Damit leugne ich keineswegs, daß das Mahābharata interpoliert werden konnte und ganz gewiß tatsachlich interpoliert ist Es ist ihm in dieser Beziehung sicherlich kein besseres Los zuteil geworden als allen anderen Werken dieser Art und dieses Umfanges' 'Aber', fahrt er fort, 'um im einzelnen die Interpolation festzustellen, genugt es nicht, daß die einen Texte einen Vers oder eine Gruppe von Versen haben, welche anderen fehlen, und daß dann nach irgendeinem all gemeinen Grunde gesucht wird, der die Einfugung veranlaßt haben könnte Allem, mehr als allgemeine Grunde lassen sich in vielen, ja in den meisten Fallen kaum erwarten Und wenn sich eine Reihe von Auslassungen oder Zusatzen aus demselben Bestreben erklaren lassen, so glaube ich allerdings, daß man berechtigt ist, absichtliche Anderungen anzunehmen Allein, wie man über die Erklarung solcher Verschiedenheiten innerhalb der Nagari Rezension auch denken mag, soweit es sich um die Verschiedenheiten zwischen N und G handelt, halte ich es fur ein durchaus richtiges Prinzip, in den Abschnitten, die im allgemeinen Vers für Vers übereinstimmen, wie z B der Text der Rsyasrnga Sage, einen Vers, der entweder in N oder in G fehlt, als verdachtig, und wenn sich ein einleuchtender Grund für seine Einfügung darbietet, als interpoliert zu betrachten Wer solche Verse für echt halt, muß erklaren, wie es kam, daß sie in der einen Rezension fortcelassen wurden\*)

<sup>1)</sup> A J Phil XIX, 7ff

n Natürlich kann gelegentlich auch einmal ein echter Vers absiehtlich fort celassen sem

Schen wir uns nun einmal die drei in N fehlenden Zeilen von G genauer an G 111, 20 ist offenbar in der Absicht hinzugefugt, das ratselhaft scheinende Benchmen des sonst als fromm geltenden Königs verstandlicher zu machen Die Zeile verrat sich auch sprachlich als Einschub, der Instru mental hinkt liinter dem mit ili nah srutih schließenden Satze drein. G 114, 24 gibt sich sehon rein außerlich als das Machwerk eines Stumpers zu erkennen, die Zeile verstößt gegen Metrik und Sprache, wenn auch das Tehlen des Schlusses vielleicht nur der Überlieferung zur Last fallt Auch der Grund des Einschubes ist leicht ersichtlich in der Reihe der treuen Gattinnen durften doch Sitä und Draupadi nicht fehlen! G 111, 29 endlich ist offenbar uberhaupt erst hinzugefugt, als matisamiahrsuh in G zu matisamiagrhuh verderbt worden war Ich glaube nicht, daß jemand im Ernste die Echtheit dieser drei Zeilen behaupten wird. Es sind spitere Zusatze, und es zeigt sich hier, wie leicht solche Zusitze gemacht werden konnten. Wenn aber die Grantha Rezension Zusatze erfuhr, warum sollen wir denn annehmen, daß die Nägari Rezension von ihnen verschont geblieben sei?

Nun hat aber N tatsachlich vier Strophen, die in G fehlen 110, 36b 37a, 111, 12, 112, 5 und die Halbzeile 112 10 Was zunrehst Strophe 112, 5 betrifft, so wird sie allerdings nicht notwendig durch den Zusimmenhang gefordert Allein, es ist mir doch sehr wahrscheinlich, daß sie nur durch ein Versehen des Schreibers in unserer Handschrift weggefallen ist. Die Strophe schließt ebenso wie die vorausgehende mit yatheyam und der Schreiber übersprang sie dahler ein Versehen, das besonders in Grantha Handschriften nicht selten ist. Auch N 112 19 mag erst sekundar ge schwunden sein. Für den Sinn erforderlich ist die Zeile allerdings nicht sie ist vielmehr inhaltlich nur eine Wiederholung von Strophe 17 und 18 und macht überdies die Strophe dreizeilig. Wichtig dagegen ist das Fehlen von N 110, 36b 37a.

sā puroktā bhagavatā Brahmanā lokakartrnā | devakanyā mrgī bhūtvā munīm suya vimoksyase ||

und N 111 12

bharatā nābhriādyo 'ham abhrivādyo bhavān mayā | vratam etādršam brahman parisiajyo bhavān mayā ||

Ich hatte (S 12f) zu zeigen versucht daß diese beiden Verse micht ursen und seine Verse des Padmauräna Patalakh 13 6

mrgibhūya vane tistha munim suya vimoksyase |

und 13, 36
säha tam näbhrvädyo 'smr abhrvädyo bhavan mama |
evam eva vratam mahyam näsanam saméraye kracit ||

verfaßt und in den Text eingeschoben seien. In G fehlen die beiden Strophen tatsachlich. Ich meine, eine Methode kann doch nicht so 'unhaltbar' und 'willkurlich' sein wenn sich die mit ihrer Hilfe gewonnenen Ergebnisse in dieser Weise bestätigen

Der neue Grantha Text lehrt uns aber noch mehr Ich war in jenem fruheren Artikel von der Ansicht ausgegangen, daß die Veranderungen, die mit dem Texte des Mahābhārata vorgenommen sind, alle von einem und demselben Uberarbeiter herruhrten Jetzt sehen wir, daß die dem Purana entnommenen Verse erst in N eingefugt worden sind, wahrend die ubrigen, oben S 3ff besprochenen Anderungen, da sie sich auch in G finden, schon in dem G und N gemeinsamen Urtexte gestanden haben mussen Daß diese altere Schicht von Interpolationen unter dem Einflusse des Padmapurana gemacht worden sei, laßt sich nun nicht mehr ben eisen, da sich wortliche Anklunge an das Purana die allein einen direkten Zu sammenhang beweisen können, in ihnen nicht finden. Ausgeschlossen 14t naturlich eine Anlehnung an das Purana nicht. Wie es absolut sicher ist, daß ein Spaterer die Vorgeschichte der Gazelle dem Purana entlehnt und in das Epos eingefugt hat, so mag ein anderer auch zum Beispiel die An regung zu der Ersetzung der Komgstochter durch die Hetare aus dem Purana empfangen haben Jedenfalls ist das Padmapurāna der alteste brahmanische Text, in dem von Anfang an die Hetare als Verführerin auftritt1) und an und fur sich ware eine Umgestaltung des enischen Textes unter dem Emflusse eines Purana wohl begreiflich2) Allein der positive Nachweis dafur laßt sich nicht erbringen und in dieser Hinsicht mussen meine fruheren Ausfuhrungen modifiziert werden. An der Annahme, daß der Text schon vor der Spaltung in die Rezensionen G und N Verande rungen erfahren habe halte ich aber fest und zum Teil wird diese Annahme durch G direkt bestatigt. In N lautet der Anfang der Erzahlung von Lomapada

etasmını eta kale tu sakha Dasarathasya va | Lomapada iti khyato hy Angānām vstaro 'bhavat || 110,41 || tena Aamāt krtam mithya brāhmanasyeti nah śrutih | sa brahmanash parityaktas tato va jagatah patih || 42 || purohitāpacarac ca tasya rājiho yadrechaya | na wwara sahasrāk vas tato 'putyanta vai prajah || 43 ||

Streicht man wie ich oben S 4 vorgeschligen habe Vers 42 so stört das ca in Vers 43 Nun finden wir aber in G die Lesrit purchitä pracurena Es scheint mir unnöglich diß sie aus der von N gemacht sein sollte, der Satz ohne das ca ist im Zusammenhange des Textes hinter dem unechten Verse 42 völlig unklar, da die beiden Grunde für das Eintreten der Durre nun ganz unvermittelt nebeneinnder stehen Es ergibt sich

<sup>1)</sup> Auch in der Begrundung der Durre in der I rzahlung von dem Benehmen des Vaters nach der Emführung und in der Cesch ehte von seiner Verschnung schemt mir des Purifun älter zu sein als die jetzige Fassung dis Malah frate.

<sup>2)</sup> Vgl Winternitz Notes on tl Mahābhārata JR 18 1897, S 747ff

vielmehr, daß purohtäpacärena die ursprungliche Lesart ist, die sich auch nach Einschub des uncehten Verses zunachst noch erhielt, und daß erst in N der Text verandert wurde, um die Fuge zwischen den beiden Versen zu verwischen

Dasselbe geht aus einem zweiten Falle hervor. Ich habe sehon oben S 4 bemerkt, daß in dem echten Verse 110, 47

Rsyaśrngam munisutam ānayasva ca pārthīva |

der Schluß leicht verandert worden sein musse, wie das ca zeige Das ca steht aber tatsachlich in G nicht, hier finden wir änayasudya. Auch hier ist also der Text in N nachtraglich geglittet worden wahrend G die ur sprungliche Lesart bewahrt hat

Allem auch jene alteren Interpolationen brauchen durchaus nicht alle von einer Hand herzuruhren. Die Erzahlung von dem Zorne der Brah manen und ihrer Versöhnung mag z B von einem anderen stammen als die Einfuhrung der Hetare Von einer systematischen Bearbeitung ist nichts zu spuren. Offenbar hat vielmehr der eine Rezitator hier, der andere dort etwas eingeflickt oder nach seinem Gutdunken verandert. Nur so laßt sich die Entstehung der verschiedenen Rezensionen begreifen Hand schriftliche Verderbnisse 'Lassigkeit und Unachtsamkeit der Kopisten reichen hier zur Erklarung nicht aus Das zeigt sehon ein Blick auf die von Winternitz im Indian Antiquary 1) veröffentlichten Proben aus dem Adiparvan von G Und bei besonders beliebten und oft vorgetragenen Buchern wie zum Beispiel dem Virataparvan zeigen N und G noch viel größere Verschiedenheiten Die Rezensionen gehen hier so weit auseinander wie die des Ramāyana und wenn G auch keineswegs durchgangig als die bessere zu bezeichnen ist so hat sie doch in vielen Tallen das Ursprungliche treuer bewahrt als N Es steht somit fest daß sowohl N als auch G all mahlich im Munde der Rezitatoren Umgestaltungen erfuhren warum sollte es dem Texte vor der Spaltung in die Rezensionen besser ergangen sein?

Daß wir aber auch abgesehen von größeren Interpolationen, durch aus keinen Grund haben den Vulgat. Text des Epos als ein treues Abbild des Urtextes zu betrachten lehrt ein Vergleich der Lesarten von G Trotz des verwahrlosten Zustandes der Handschrift erweisen sich die Lesarten von G vielfach als die besseren So finden sich in G stets die alteren verdischen Namensformen Vibhandaka und Rsyasrnga Die letztere Form findet sich allerdings auch in N° ist hier aber, wie ich glaube mit Unrecht von dem Herausgeber eingesetzt worden Denn in N heißt es zur Begrundung seines Namens (110 39)

tasyarseh śrigam śirasi rajann asın mahatmanah |

Das fuhrt darauf daß der Name Rsyasrnga") etymologisiert werden sollte In G aber haben wir die zweifellos altere Lesart tasyarsyasrngam. In N

<sup>1)</sup> Vol XVII 8 67ff 92ff 1°2ff

Spater wirklich Rş śrnga siel e unten S 73

nst also der jungeren Namensform zuliebe auch der Text in 110, 30 geandert worden Andere, entschieden bessere, Lesarten von G sind 110, 27 Kääyapad dujah anstatt Kääyapätmajah, 110, 29 mrgibhūtasya anstatt mrgabhutasya, 110, 42 tena kāmah kriā mithyā anstatt tena kāmāt kriam mithyā, 110, 47 aineyam anstatt rāneyam, 110, 49 etac chrutrā vanam rāja gatvā niskriim ātmanah | sa krivā punar āgacchat anstatt etac chrutrā vaco rājan kriva niskriim ātmanah | sa gatrā punar āgacchat, 110, 51 nāāhyagacchad upāyam tu anstatt so 'dhyagacchad upāyam tu, 111, 2 upaśobhitah aupskobhitah, 111, 5 buddhisamyutām anstatt buddhisammatām, 111, 9 mulaphalām anstatt phalamulam, 112, 1 manastri anstatt manasti, 112, 1 sutah suranam anstatt svatah suranām'), 113, 9 saudaminim dyucaranim') anstatt saudāminim uccarantim Weitere bessere Handschriften werden in dieser Hinsicht sicherlich noch mehr ergeben

Ich kann nach alledem Dahlmanns Anschauung daß der Text des Epos von Anfang an so gelautet habe, wie er heute in N gedruckt dasteht, nicht beipflichten Die Rsyasrnga Sage scheint mir ein schlagendes Beispiel dafur zu liefern daß der Text nach der Diaskenase Veranderungen erfuhr Doch behaupte ich damit keineswegs daß nachtragliche Interpolation nun das einzige Mittel zur Erklarung aller Schwierigkeiten sei. Oh Interpolation auch in anderen Fallen und überhaupt in großerem Umfange stattgefunden hat, das konnen nur genaue Einzeluntersuchungen lehren Nur von solchen ohne vorgefaßte Meinung unternommenen Untersuchungen laßt sich ein Fortschritt in der Erkenntnis der Genesis des Epos erwarten<sup>3</sup>) Erst wenn uns eine größere Zahl von Einzelergebnissen vorliegt, können wir hoffen, durch eine Zusammenfassung derselben auch ein richtiges allgemeines Bild von der Entstehung des Epos zu gewinnen Das ist freilich genau der ent gegengesetzte Weg als der den Dahlmann einschlagt und in der Einleitung zu seinen Mahabhārata Studien zu begrunden versucht hat Allein seine Ausfuhrungen können mich nicht überzeugen. Ich glaube nicht daß sich annehmbare Resultate ergeben werden, wenn man an das Mahābharata mit einer a progri gebildeten Theorie berantritt. Oh das die Dahlmannsche Einheitstheorie oder die Holtzmannsche Bearbeitungstheorie ist, bleibt sich gleich, an und fur sich ist die eine nicht besser und nicht schlechter als die andere

Fur Einzeluntersuchungen fehlt es aber augenblicklich noch an dem wichtigsten Hilfamittel an einem zuverlassigen Texte Ich hoffe, auch dieser kleine Aufsatz wird gezeigt haben, daß wir uns auf die gedruckten Ausgaben nicht verlassen können daß vielmehr die Heranziehung von Handschriften unerlaßlich ist, und daß wir mit ihrer Hilfe manche Schwerig-keit gewissermaßen auf mechunischem Wege und mit größerer Sicherheit

<sup>1)</sup> Siehe S 30 Anm 2

<sup>1)</sup> Aus dyauscarantim zu erschließen

<sup>1) \</sup>gl die Bemerkungen von Winternitz WZKM 14, 76f

lösen können, als es der inneren Kritik allein möglich ist Möge daher der von Winternitz ausgesprochene Wunsch nach einer kritischen Ausgabe des Mahäbhärata bald Verwirklichung finden

Ich möchte diese Gelegenheit zugleich benutzen, um einige Nachtrage zu jenom fruheren Aufsatze über die Rsyaśringa-Sage zu geben

Was die buddhistischen Sanskritfassungen betrifft, so lag schon vor Erscheinen meines Aufsatzes der Text der Rayasinga-Sage in Ksemendras Bodhisttväx adänakalpalatä (Kapitel 65) nebst einer englischen Übersetzung im Journal and Text of the Buddhist Text Society of India, Vol I, Part 2 (1893), S 1—20, vor¹) Inzwischen ist auch die Ausgabe in der Bibliotheca Indica so weit fortgeschritten Ebenso ist inzwischen der dritte Band der Senartschen Ausgabe des Mahāvastu erschienen, der auf S 143 bis 152 die Rsyasinga-Sage enthalt

Im Mahāvastu wird die Sage als das Jātaka von der Prinzessin Nalinī bezeichnet Der Buddha erzahlt es selber den Bhiksus bei seinem Aufenthalte in Kapilavastu, um ihnen zu zeigen, daß Yasodharā, die ihn damals gerade mit Kuchen (modaka) in Versuchung gefuhrt hatte, den gleichen Versuch sehon in einer fruheren Geburt gemacht habe Der In halt ist kurz folgender

In der Einsiedelei Sahanjani nördlich von Väränasi lebt der Rsi Kä syapa. Einst trinkt eine durstige Gazelle von dem sasukra prasräta des Bußers, rtumative täye mrgive asucimrak intena mukhatundena sasukram yonimukham jihräya pralidham. Sie wird schwanger und bringt nach einiger Zeit einen Knaben zur Welt, und zwar dicht bei der Einsiedelei denn die wilden Tiere haben keine Turcht vor dem Bußer und pflegen sich in seiner Nahe aufzuhalten. Der Rsi erkennt, daß das Knablein sein eigener Sohn sei. Er nimmt es mit sich in die Einsiedelei, die Gazelle folgt ihm und saugt es. Weil der Knabe ein Horn hat, erhalt er den Namen Ekasringa. In der Gesellschaft des Bußers und der Tiere des Waldes heranwachsend, erwirbt er sich unter Anleitung seines Vaters die vier dhyänas und die funf abhinäs.

Unterdessen beschließt der König von Väränasi der keinen Sohn, sondern nur eine Tochter namens Nalmi hat den Ekasriga zu seinem Schwiegersehn zu machen Auf Befehl des Königs laßt der Purohita die Prinzessin mit einigen Gefahrtinnen auf Wagen in die Nahe der Einsiedele schaffen Als Ekasriga sie erblickt, halt er sie fur Bußer Er bewundert ihre Gewander und ihren Schmuck und genießt mit Behagen die Kuchen, die sie ihm anbieten Nalmi zeigt ihm ihre 'rollenden Einsiedlerhutten',

¹) Fur den Hinweis auf diese Stelle, auf die unten angeführte japanische Oper, sowie auf die Erzählung bei Hemicandra und im Barlaam und Joasaph bin ich den Herren Professoren Jacobi, Kielhorn, Kuhn Pischel und Zachariae zu Dank ver pflichtet

66

die Wagen Sie fordert ihn auf, in ihren eigenen Wagen zu steigen und ihr in ihre Einsiedelei zu folgen. Allein Ekasringa weigert sich, als er die Pferde vor dem Wagen erblickt Er halt sie für Gazellen und erklart, er könne nicht in eine solche von Gazellen gezogene Hutte steigen, da seine Nutter selber eine Gazelle sei. So muß denn die Prinzessin ohne ihn nach Vāranasī zuruckkehren

Ekasrnga aber sehnt sich nach dem schönen Bußer Er vernachlassigt seine Pflichten, und als der alte Kāśyapa ihn nach dem Grunde seiner Traurigkeit fragt, berichtet er ihm, was geschehen Kasvapa erkennt so fort, daß Weiber die Ruhe seines Sohnes gestort haben, und warnt ihn nachdrucklich vor dem Verkehr mit ihnen

Der König von Väränasi macht nun einen zweiten Versuch, den Ekasrnga herbeizuschaffen Auf reich geschmuckten und als Wald her gerichteten Schiffen fahrt Nalini mit ihren Gefahrtinnen die Ganga auf warts bis in die Nahe von Sahañiam Diesmal folgt Ekasrnga ihr ohne Be denken auf das Schiff Glucklich gelangen sie nach Varanasi wo die Hochzeit stattfindet Allein das junge Paar lebt noch nicht als Mann und Frau miteinander, da Ekasriga die Nalini noch immer für einen Mann halt

So kehren sie nach Sähañiani zuruck. Da erblickt sie die Gazelle die Mutter des Ekasrnga Aus dem Munde des Sohnes erfahrt sie was ge schehen ist. Sie trachtet nun danach, jemanden zu finden, der ihn über die Natur seiner Begleiterin aufklaren könnte. Es gelingt mit Hilfe von Bußerinnen, die in einer Einsiedelei sudlich von Sahañiani leben Als Ekaśrnga ihre Einsiedelei betreten will wird ihm als Mann der Eintritt verweigert. So hört er zum ersten Male von einem Unterschiede zwischen Mann und Weib, die Bußerinnen belehren ihn alsdann vollends, daß Nalmi nicht sein Genosse, sondern seine rechtmaßige Gemahlin sei Der alte Kaśyapa, der einsieht, daß es unmöglich sei die Liebenden zu trennen, schickt sie nach Varanasi zuruck Ekasrnga wird zunachst zur Wurde des Yuvaraia erhoben Nach dem Tode seines Schwiegervaters gelangt er auf den Thron Nach einer langen glucklichen Regierung gibt er sich im Alter wieder der Buße hin und geht beim Tode in die Welt der Brahmagötter ein

Zum Schlusse identifiziert der Buddha die Personen der Sage Suddho dana war einst Kāśyapa, Mahāprajapati die Gazelle, der Śākya Mahānaman der König von Kaśi, Yaśodhara die Nalini und der Buddha selber Ekaśriga

Was zunachst die Geburtssage betrifft, so zeigt sie die größte Ähnlich keit mit der oben S 21 mitgeteilten Fassung des Kandjur Doch kann das Mahavastu kaum die direkte Quelle der tibetischen Erzahlung ge wesen sein da diese den ursprunglichen Namen des Rsi, Rsyasrnga, bewahrt hat

Die Entfuhrungssage erscheint hier in einer ganz neuen Form Auf fullig ist, daß die in allen anderen Fassungen erscheinende Begrundung der Fntfuhrung durch die Dürre fehlt Allein es ware ganz verkehrt, wollte man darin et wa ein Zeichen höheren Alters erkennen. Ohne die Durre bleibt die Entfuhrung fast unbegreiflich Der Entschluß des Königs, seine Tochter dem Ekasrnga zu geben, ist durch nichts motiviert. Sekundar ist ferner die ziemlich alberne Geschichte von der Weigerung des Ekasrnga, den Wagen zu besteigen. Sie ist erfunden, um das Zwiegesprach zwischen Vater und Sohn zu ermöglichen, das bekanntlich einen der altesten Be standteile der Sage bildet. In der ursprunglichen Fassung wurde dies da durch erreicht, daß sich die Prinzessin nach dem ersten Versuche, den Rsyasrnga zu betören, aus Furcht vor der Ruckkunft des Alten zunachst wieder entfernt Auch was das Mahāvastu von den Erlebnissen des arglosen Junglings nach seiner Verheiratung zu berichten weiß, kann auf Ursprung lichkeit keinen Anspruch machen. In der alten Sage lernte Rsvasrnga den Unterschied der Geschlechter auf viel weniger zarte Weise kennen, wie ein Blick in die Gathas zeigt Überhaupt ist die Erzahlung gerade hier sehr mangelhaft, vor allem bleibt es unklar, weshalb denn der König das junge Paar wieder nach Sähanjani ziehen laßt

Auch die Form der Sage ist nicht die alte Abgesehen von den drei bedaufg angeführten Versen auf S 148 und 152, die mit der eigenflichen Geschichte nichts zu tun haben, erscheint nur eine einzige Gäthä in der Erzahlung, alles ubrige ist in Prosa Jene Gathä lautet (S 149, 1f)

na te kästhäni bhinnäni na te udakam ährtam

agnihotram na juhitam kim tuvam dhyānam dhyāyası²) || Sie findet sich auch im Pali Jātaka (G 25)

na te katthānī bhinnānī na te udakam abhatam

aggı pı te na hāpıto kın nu mando ıa jhāyası ||

Aber es ist eine jener stereotypen Gäthäs die bei passenden Gelegenheiten immer wieder verwendet werden siehe z B Jat 477 1, 547, 594

Trotz alledem ist die Version des Mihavistu von großem Wert. Sie hat einige alte Zuge bewahrt die in der Prosecrahlung des Pah Jataka geschwunden sind. Rsyasriga wird hier nicht nur in der Buße gestört, wie im Pah Jataka sondern tatsachlich entfuhrt und die Entfuhrung findet zu Wasser statt. Das beweist diß es nicht etwa eine besondere ab sichtlich veranderte 'buddhistische Fassung der Rsyasriga Sage gib wie man nach dem Pah Jataka allein annehmen könnte. Es zeigt vielmehr, daß die buddhistischen Erzahler die alte Sage wiederzügeben suchten, so gut es ein jeder konnte, und daß wir somit das Recht haben wenn die spatere Prosaerzahlung des Pah Jätaka mit den alten Gäthäs nicht in Einklang steht das Bestehen einer alteren, schriftlich wahrscheinlich nie fixierten Prosaerzahlung anzunehmen

<sup>1)</sup> Senart, S 484 schlagt vor, den Schluß der Strophe zu Lin turam abhadhyayasi zu verandern, allein die Lesarten von U (kim tu vudhyā va dhyayatī) und B (kin tu tya va dhyāyatī) deuten zusammen mit der Pali Lesart eher auf ein ursprungliches kin nu vadhya ta dhyāyasi

Ich hatte in meinem früheren Aufsatze die Notwendigkeit einer solchen Scheidung zwischen den Gäthäs und der Prosa auch fur das Dasarathaıātaka (461) zu erweisen versucht und möchte daher hier auf einen weiteren Punkt aufmerksam machen, der zugunsten meiner Auffassung spricht Nach der Prosaerzahlung des Dasarathajātaka ist Sītā die Schwester des Rāma, allem in G. 541 des Vessantarajātaka (547) sagt die Prinzessin Maddi

avaruddhass' aham bharvyā rājaputtassa sirīmato 1 tan caham natimannami Ramam Sītā v' anubbatā ||

'Des verbannten1) herrlichen Königssohnes Gattin bin ich, und nicht hab ich aufgehort ihn zu ehren, treu ihm ergeben wie Sita dem Rama' Fur den Dichter der Gäthä war also Sitä wie im Rämävana die Gattin

des Rāma, 1a, sie gilt ihm ganz wie in spaterer Zeit als ein Muster ehelicher Trene Die Sache liegt hier genau so wie in dem S 35f angeführten Falle, die Gäthäs enthalten die alte Sage, die Prosa eine junge verschlechterte Version

Unter diesen Umstanden durfte vielleicht die Frage nicht ganz un berechtigt sein, ob etwa auch die Verlegung des Schauplatzes der Hand lung von den Angas nach Benares und die Ersetzung des Lomanada durch einen namenlosen Konig im Nalinijataka erst dem Verfasser der Prosa zur Last fallt Jedenfalls steht es fest, daß Lomapada, der König der Angas, zur Zeit der Abfassung der Gäthäs eine bekannte Figur der Sage war, daß aber der Verfasser des Palı Kommentars nichts mehr von ihm wußte Gāthā 131 des Bhūridattajātaka (543) lautet nach Fausboll yassānubhārena subhoga Gangā

parattatha dadhisannam samuddam | sa lomapādo parıcarıya m aggım Ango sahassallhapur ayyhagañchi ||

Naturlich ist Lomapada der Name des Königs2) und Anga bezeichnet seine

<sup>1)</sup> avaruddha entspricht sk aparuddha, woruber vgl Ep Ind VI, 9, N 2 1) Es ist also Lomapado zu schreiben und ebenso Subhoga, denn dies ist der Name des Naga Die Form Subhoga findet sich in den Gathas funfmal (G 123 yannid ca vedā ca Subhoga loke, G 127, 130, 132 Subhoga devaññataro ahost, G 131 yassanu bhat ena Subhora Ganga) wahrend in der Prosaerzahlung, wie aus dem Andersen'schen Index zu ersehen stets die Form Subhaga gebraucht wird. Doch findet sich auch hier einmal (201, 6) Subhoga als Varianto in BdC. In dem grammatischen Kommentar und im Samodhana steht Subhoga (201, 1 bhoga fur bho Subhoga 2, 204, 3, 17, 219, 26) nur 203. 18. 19 weisen Cks daneben die Variante Subhaga auf Zweimal findet sich nun die Form Subhaga auch in den Gathas (G 81 Aritho ca Subhago ca upadharimsu anantard, C 112 Subhago ti mam brühmana redayanti) Es ist klar, daß der Verfasser der Gathas nicht einmal die eine Form das andere Mal die andere gebraucht haben kann Subhoga wird aber sehon durch das Metrum als die altere Form erwiesen und ist überdies ein viel passenderer Name für eine Schlange als das farblose Subhaja Le 1st also such in G 81 Subhogo und in G 112 wohl Subhogam mam wiederherzu stellen. Wir haben hier wieder einen Fall, wo Gathas und Prosa, wenn auch nur in einer Kleinigkeit, nicht übereinstimmen. Vielkicht berüht die Form Subhaga aber

Herkunft Der Kommentator aber betrachtet Anga als Namen des Königs, faßt Lomapäda offenbar als Adjekti und macht die so neu erfundene Sagengestalt nach der Schablone zu einem König von Benares (Ango näma lomapädo Bäränasirājā) Unerklart bliebe indessen bei der obigen Annahme die Tatsache, daß auch die übrigen buddhistischen Erzahlungen, trotz aller sonstigen Abweichungen einen König von Benares an Stelle des Lomapäda nennen So lange wir über das Verhaltnis der buddhistischen Texte zueinander nicht genauer unterrichtet sind, laßt sich daher diese Frage kaum entscheiden

Die ganze Sage wird im Mahavastu mutatis mutandis noch einmal wiederholt in der Geschichte von Padmävati (III, 153-161) Padmävati, die ihren Namen daher führt, daß unter jedem ihrer Tritte ein Lotus aufbluht, ist ein weiblicher Rsyasrnga1) Sie ist unter genau denselben Um standen von dem Rsi Mändavva erzeugt wie Rsyasringa von Käsvapa. Und wie Rsyafriga, so wachst auch sie unter den Tieren des Waldes auf, ohne ie einen Menschen außer ihrem Vater erblickt zu haben. Eines Tages be gegnet ihr der König Brahmadatta von Kampilya auf der Jagd Die Be gegnung verlauft ahnlich wie die des Ravasrnga mit der Nahni Der König verlieht sieh in das Madchen und beschließt, sie zu seiner Gemahlin zu machen Padmavati aber halt in ihrer Naivitat den König für einen Asketen Sie bewundert seine feinen Kleider, und entzuckt genießt sie von den Kuchen, die er ihr gibt und die er als Fruchte wie sie in seiner Einsiedelei wuchsen, bezeichnet Sie ist auch bereit, ihm in seine Einsiedelei zu folgen Er aber schickt sie zunachst mit ein paar Kuchen zu ihrem Vater, sie solle ihm sagen sie wurde die Gattin des Rsi werden in dessen Einsiedelei solche Fruchte wuchsen Der alte Mandayva errat naturlich sofort den wahren Sachverhalt Er gibt seine Einwilligung zur Vermahlung und mit seiner Braut, deren Benehmen beim Anblick der ihr fremden Dinge ganz dem des Rsyasrnga gleicht kehrt Brahmadatta nach Kampilya zuruck. Die Schick sale die Padmavati hier spater als Gattin des Königs erfahrt, haben mit unserer Sage nichts mehr zu tun. Die Erzahlung ist deutlich eine Nachbildung der Rsyasrnga Sage, besonders im Anfange stimmen ganze Abschnitte zum Teil wörtlich überein

Auf Ksemendras Fassung der Sage in der Avadānakalpalatā brauche ich hier nicht weiter einzugehen. Sie stimmt genau bis in alle Einzelheiten hinein, mit der Drzahlung des Mahāvastu überein. Auch die Rahmen erzahlung kehrt hier in der gleichen Form wieder. Wir können demnach wohl mit ziemlicher Sicherheit behaupten daß Ksemendra direkt nach dem Mahāvastu gearbeitet hat

nur auf hands-chriftlicher Verderbnis in der von R. F. St. Andrew St. John im JRAS 1892 S. 77ff. veröffentlichten Übersetzung des Jataka aus dem Birmanischen steht überall richtig Subhoge einmal (S. 111) Bhogia

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Offenbar ist Padmavati identisch mit der chinosischen Lady Hind born, and Lady Lotus die Takakusu im Hansei Zashi, Bd XIII S 12 erwähnt

Eine neue buddhistische Fassung der Sage aus dem Chinesischen hat Takakusu im Hansei Zasshi, Bd. XIII, S 10ff., in englischer Übersetzung veroffentlicht. Sie findet sich im Ta-chi-tu-lun. einem 402-405 verfertigten Auszug aus Nāgārjunas Mahāprajñāpāramitāśāstra1). Das genaue Verhaltnis dieser Fassung zu den ubrigen buddhistischen Erzahlungen laßt sich zur Zeit nicht bestimmen. Die Rahmenerzahlung und der Name des Helden (Ekaśrnga) sind die gleichen wie im Mahāvastu. Das Floß wird hier ehensowenig erwahnt wie in der Prosa des Pali-Jataka. Mit der tibetischen Erzahlung teilt die chinesische Version die auffallende Begrundung der Durre und die Nichterwahnung des Vaters in der Entfuhrungsgeschichte. Ganz selbstandig ist die Erzahlung, abgesehen von einigen unbedeutenden Zugen in der Geburtssage, darm, daß sie die Entfuhrerm auf den Schultern des Ekasrnga reitend in die Stadt zuruckkehren laßt. Das Eigentumlichste aber ist, daß diese Entfuhrerin allerdings den Namen Santa tragt, aber doch als Hetare bezeichnet wird. Geht das letztere tatsachlich auf das indische Original zuruck, so wurde hier wohl das fruheste Anzeichen für die Existenz der sekundaren Fassung der Sage vorliegen.

Auf dieser chinesischen Erzahlung berüht ohne Zweifel die a. a O. S 114 angeführte Notiz bei Huen-tsang. Sie ist ferner wahrscheinlich, wie schon Takakusu bemerkt hat, die Quelle für die japanische Oper, Ikkaku sennna<sup>3</sup>) Doch ist zu beachten, daß in der Oper der Zauberer Einhorn nur verführt, nicht aber in die Stadt des Königs gelockt wird. Diesen Teil der chinesischen Erzahlung mußte also der japanische Bearbeiter selbstandig fortgelassen haben<sup>4</sup>)

Die Rsyaśriga-Sage findet sich auch in den Schriften der Jainas. Schon Jacobi hat in seiner Inhaltsangabe von Hemacandras Sthavirä-valicarita darauf hingewiesen, daß die in jenem Werke, I, 90—258, er zahlte Geschichte von Valkalacīrin eine Nachahmung der Rsyaśriga-Sage sei. Die Grundzuge der Rsyaśringa-Sage sind allerdings deutlich erkennbar. Valkalacīrin wachst im Walde in der Gesellschaft seines Vaters und einiger

i) Nanpo's Catalogue of the Buddhist Tripitaka, Nr 1169 Ein Zitat daraus, das aber einen etwas abweichenden Text aufweist, findet sich nach Takakusu in dem 516 verfaßten King lu i sang (Nanjo, Nr.1473)

<sup>3)</sup> Herausgegeben mit Übersetzung und Bemerkungen über ihr Verhältnis zu den übrigen Fassungen von F. W.K. Müller in der Festschrift für Baatan, S. 513ff. Line englische Übersetzung hat K. Wadagaks im Hanset Zassin, Bd XIII, S.19ff. veröff, fülicht. Takakusu führt auch noch eine andere dimmatische Bearbeitung der Sage unter dem Titel Narukami an; siehe a. G. S. 11, 17. Müllers Aufatz übersichen zu haben, bedauer ich vor allem deshalb, weit der Nachweis, daß die Erzahlung des Physiologus vom Funge des Einhorns auf die Raynäginga-Sage zurückgeht, her sehen gliefert worde wer.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Über einen anderen Punkt kann ich nicht entschieden. Muller nennt in seiner Übersetzung die Senda («« Sända) eine Furstin, was naturlied gegen die Herfeitung aus dem Tasch in lun sprechen wurde. Wadagaki spricht aber an den betreffenden Stellen nur von 'a lady, a matchless beauty, the fair enchantress' usw.

Bußer auf, ohne je ein Weib gesehen zu haben. Der König wunscht ihn bei sich zu haben, er sendet daher Hetaren, als Rsis verkleidet, in den Wald, um ihn in die Stadt zu locken, und den Hetaren gelingt es besonders durch ihre Leckereien den unerfahrenen Jungling zu betören. Als der alte Asket zuruckkehrt, fliehen sie aus Furcht vor seinem Fluche davon. Lange sucht Valkalaerin im Walde nach ihnen. Endlich gelangt er in die Stadt und erhalt dort vom Könige einige Prinzessinnen als Gemahlinnen.

Soweit stimmt die Geschichte mit der Rayasrnga-Sage überein Das Auftreten von mehreren Hetaren im Verein mit der Nichterwahnung des Flosses weisen auf einen naheren Zusammenhang dieser Tassung mit der der Vulgata des Ramayana hin Allein im ubrigen ist die Jaina Erzahlung, wie sich aus Jacobis Inhaltsangabe leicht ersehen laßt, ganz abweichend Die Rsyasrnga-Sage ist hier mit einer Reihe von anderen Sagen zu einem größeren Ganzen verflochten Daß die Geburtsgeschichte ganz fehlt, ist be greiflich Mit Aufgabe des Namens Rsyasriga mußte auch die etymolo gische Legende, die sich an ihn knupft, schwinden Valkalaeirin ist der ım Walde geborene Sohn des Königs Somacandra von Potana und seiner Gemahlın Dhärmi, die sich dem Einsiedlerleben erreben haben, als die Königin das erste graue Haar auf dem Haupte ihres Gatten entdeckt hatte Es fehlt ferner das alte Motiv der Durre Prasannacandra, der regierende König von Potana, ist der Bruder des Valkalacirin, und nur der Wunsch, seinen Bruder bei sich zu haben bestimmt ihn zu seinem Vor gehen Man könnte versucht sein daraus auf einen Zusammenhang mit der Erzahlung im Mahāvastu zu schließen Auch in dem Umstande daß Valka lacirin die Pferde des Fuhrmanns in dessen Begleitung er nach Potana fahrt, fur Gazellen halt (1 168f ) könnte man einen Anklang an die Mahā vastu Geschichte finden nach der Ekasrnga sich weigert, den Wagen der Nalını zu besteigen weil er die vorgespannten Pferde für Gazellen halt Allein diese Übereinstimmungen sind doch nicht derart, als daß sie nicht rein zufallig sein könnten. Der unerfahrene Valkalacirin muß naturlich alle ihm neuen Erscheinungen aus den gewohnten Anschauungen heraus deuten, die Erfindung daß er Pferde fur Gazellen halt, lag also nahe genug und kann sehr wohl von dem Jama Erzahler selbstandig gemacht sein Und das Fehlen der Durre ist um so weniger beweisend als die Übereinstimmung eben nur im Negativen hegt. Die positive Begrundung des Herbeiholens des Bußers ist im Mahāvastu ganz anders als bei Hemacandra

Die Valkalaeirin Sage ist übrigens weit alter als Hemacandra Sie findet sich wie mir Herr Professor Leumann freundlichst mitteilt, in der uns er haltenen Janna Literatur zum ersten Male in der Vasudevahindi, einer in Prakrit geschriebenen Sammlung von Erzahlungen, die etwa im 6 oder 7 Jahrhundert in Chr zusammengestellt wurde Von dort wurde die Ge schichte auch in die Ävasyaka Erzahlungen herubergenommen Der ganze große Abschutt der Vasudevahindi in dem die Valkalaeirin Sage vorkommt,

ıst von Hemacandra ın Sanskrıt Ślokas ubertragen und bildet bei ihm Sthav I, 7ff  $\ast$ 

Was das Fortleben der Sage im Abendlande betrifft, so sei hier bemerkt, daß schon Liebrecht, im Anschluß an Du Meril, die im Barlaam und Joasaph erscheinende Parabel von der Macht der Liebe zu den Frauen mit der Rsyaśringa Sage in Verbindung gebracht hat!) Dort wird von einem Königssohne erzahlt, den sein Vater bis zu seinem dreizehnten Jahre in einer dunklen Höhle eingeschlossen hielt, weil die Arzte gesagt hatten, der Knabe wurde erblinden, wenn er wahrend der ersten zwölf Jahre seines Lebens irgendwelches Licht erblicken wurde. Nach Ablauf dieser Zeit fuhrt ihn der Vater heraus und laßt ihm alles, was es auf Erden gibt, Manner, Frauen, Gold und Silber, Perlen und Edelsteine usw, nach Gattungen auf gestellt, vorführen. Nach nichts von allem aber entbrennt das Herz des Knaben in solchem Verlangen als nach den Frauen. 'Und es wunderte sich jener König über die Rede des Knaben und wie allgewaltig die Liebe zu den Frauen sei!'

So sehr auch diese Parabel von der Rsyasrnga Sage abweicht, so halte ich es doch fur sehr wohl moglich, daß sie im Grunde auf die alte Sage zuruckgeht Zwei Punkte scheinen mir auf einen solchen Zusammenhang hinzuweisen Auf den einen hat schon Kuhn a a O S 30 aufmerksam gemacht Im Barlaam und Joasaph wird die Parabel dem Theudas in den Mund gelegt, der den König überreden will, den Prinzen durch schone Frauen zu betören Theudas aber entspricht dem Udayın der Buddha Legende, der in der Darstellung des Buddhacarita (IV, 19) und des darauf zuruckgehenden chinesischen Abhiniskramanasutra (Beal, S 124) in ganz ahnlicher Weise die Madchen durch den Hinweis auf die Geschichte von Rsvasrnga zur Fortsetzung ihrer Verfuhrungskunste anspornt Eine Remi niszenz an die alte Sage scheint mir ferner die Antwort zu enthalten, die der Schwerttrager des Königs dem Knaben auf seine Frage nach dem Namen der Frauen erteilt Nach dem griechischen Texte (Boissonade, S 269) sagt er ihm δαίμοτας αὐτας καλεῖσθαι, αἶ τους ἀνθρωτους τλαιῶσιν Ebenso bezeichnet aber auch der alte Rsi im Anfang seiner Ermalinungs rede an den Sohn die Weiber als Damonen, die den Bußer zu verwirren streben. Jat G 56 bhūtānı etānı carantı tāta, Mbh 113, If raksāmsı castāns carants putra vighnam sadā tapasas cintayants, surūparūpāns ca tanı tata pralobhayante everdhair upayash. Padmapur Pat 13,56f ral sames balavants vas, tapovighnam carants hi

Fndlich möge hier noch eine Notiz Platz finden, die ich der Freund lichkeit Prof Jollys verdanke Dieser macht mich darauf aufmerksam, daß Rayaśniga die Ehre hat, von den Sengar oder Sengavara Rajputen in den Nordwestlichen Provinzen als ihr Vorfahr betrachtet zu werden

<sup>1)</sup> Die Literatur darüber ist verzischnet bei F. Kuhn, Barlaam und Joasaph Abh d bayer Ak d Wiss., Philos philol Kl., Bd NN., I, S 80f

Nahere Angaben uber sie finden sich in dem mir hier nicht zuganglichen Gazetteer of the North Western Provinces und bei Elliot-Beames, Memoirs on the History, etc., of the Races of the North Western Provinces of India, Vol I, p 331f. An der letzteren Stelle wird der gehörnte Weise 'Singhf' oder 'Siringhf Rish' als ihr Ahnherr bezeichnet. Dies 'Siringhf Rish' beruht naturlich auf einem Mißverstandnis der verderbten Namensform Rußringa, die z B im Sivapuränt erscheint. In der fur die altere Stammesgeschichte der Singivaras wichtigen Einleitung zum Nitimayükha') werden Kasyapa, Vibhändaha, Rayasringa als die Begrunder des Geschlechtes genannt.

# Ārya-Śūras Jātakamālā und die Fresken von Ajantā.

Die achtundzwanzigste Erz ihlung der Jätakamälä, das Ksäntijätaka, ist eine Bearbeitung der Legende von Ksäntivädin, die sich sehon in der Pali Sammlung der Jätakas (Nr. 313) und im Mahāvastu (III, 357ff) vor findet Der Inhalt des Jätaka ist nach der Darstellung Ärya Süras kurz folgender

Der Bodhisattva lebt als frommer Asket in einem Walde Di er mit Vorliebe die Geduld zum Thema seiner Predigten zu machen pflegt, so nennen ihn die Leute Ksantivadin, den Geduldslehrer Nun ergeht sich einmal an einem heißen Sommertage der König des Landes mit seinem Harem in jenem Walde Von dem Spaziergang und reichlichem Wein genusse mude geworden, legt er sich zum Schlummer nieder Als die Frauen sehen, daß ihr Gebieter eingeschlafen ist, schweifen sie nach eigenem Ge fallen im Walde umher und gelangen so zur Einsiedelei des Ksäntivädin, der sofort die Gelegenheit benutzt ihnen eine erbauliche Predigt über die Geduld zu halten Inzwischen erwacht der König, er sucht die Frauen. und als er sie findet wie sie im Kreise um den Einsiedler herumsitzen und seiner Rede lauschen, gerat er in furchtbare Wut. Die Frauen suchen ihn zu beruhigen, aber ihre Bitten sind vergebens und angsterfullt ziehen sie sich zuruck Ksäntivädin bleibt indessen ganz ruhig, er warnt den Kömg vor ubereilter Tat und ermahnt ihn zur Geduld Da zieht der König in rasendem Zorne sein Schwert und schligt ihm die rechte Hand ab, aber seine Geduld wird dadurch nicht erschuttert, selbst als ihm der König ein Glied nach dem anderen abhackt, hat er nur das Gefuhl des Vitleids mit dem Wuterich Diesen ereilt die verdiente Strafe, als er im Begriffe steht, den Wald zu verlassen tut sich die Erde auf und verschlingt ihn Die Be wohner des Landes furchten ein ahnliches Schicksal für sich selber, allein Ksäntıvädın zerstreut ihre Besorgnisse und, seinem Grundsatze bis in den Tod getreu, segnet er noch sterbend seinen Mörder

<sup>&#</sup>x27;) Eggeling, Catalogue of the Sanskrit MSS in the India Office, Part III, p 429, wo weitere Literatur verzeichnet steht, vgl auch Jollys Bemerkungen in Trubner's Record, III Series, Vol I, p 53

Diese Geschichte ist in den Fresken der linken Außenkammer der Höhle II zu Ajantā bildlich dargestellt. In den Inscriptions from the Cave Temples of Western India, S. 811), gibt Burgess an, daß auf der Ruckwand rechts von der Tur ein Mann in der einfachen Tracht eines Sädhu oder Brähmana auf einem Schemel (bhadräsana) sitzend dargestellt ist. Der Kopf ist zerstört. Unter seinem Sitze steht ein Wort, das Bhagi anlal In draj Ksäntivädih las. In einer Note wird bemerkt, daß Ksäntivädih zu lesen sei und daß dies der Name Gautama Buddhas in einer seiner früheren Existenzen sei. Um so überraschender ist es, daß das Wort im Texte mit 'a discourse on forbearance' übersetzt wird. Es ist naturlich der Name der daruber abgebildeten Person, wie ja auch z. B. in Hohle XVII die emzelnen Figuren durch hinzugefugte Inschriften als der Sibi König oder Indra ge

Ksantıvadın gegenuber ıst nach Burgess eine andere sitzende Figur dargestellt und darunter ist ein gruner Streifen int einer zweirenligen, zum Teil verstummelten Inschrift Schon S F Oldenburg<sup>2</sup>) hat die Vermutung ausgesprochen daß diese Inschrift Verse aus einer Version des Jataka ent halte Ich glaube den Nachweis fuhren zu konnen, daß die Inschrift aus den Strophen 4, 15 und 19 des Ksantıjātaka der Jataka mala besteht Ich drucke im folgenden die betreffenden Strophen indem ich den Text der Inschrift in Bhagvanlal Indrajis Lesung unmittelbar darunter setze

```
ntrasanti hi yatrawa
na yatrawa
santas sadgunahusanäh |
ranta samku dhesana
tan mangalyam manojitam ca
tan ma näjila na
tat tirtham tat tapovanam || 4 ||
```

agarhıtam jatım arapya manusım

sutahı nıtım avāpya mānusa
anūnabhāvam patubhıs tathendrıyaıh |
pādra s tacendriyaı
avašyamriyur nna karotı yah šubham
suvākyamutpa nnam karotı yah šubham
pramādabhāk pratyaham esa vamcyate || 15 ||
că . kyaham ema dannyate

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) In dem selönen Werke von Griffith Tie Paintings of the Buddhist Cave Tumpi's of Ajanta, sind die hier in Betracht kommenden Maierene nicht enthalten Ich bin daher durchaus auf die Angaben von Burgess und Bhagasnial Indreji be.

<sup>\*)</sup> Journ Am Or Sor Vol XVIII p 196 Note 3

```
alamkrıyante kusumair mahiruhüs
säyanta kusumair mahitahä
tadidgunais toyavilambino ghanüh |
däguse nittä yanä
sarümsi matlabhramarais saroruhair
paräsi manlägrenates sa ta
gunair trisesädhigatais tu dehinah || 19 ||
nivärin ksi hina
```

Es bedarf wohl kaum noch eines weiteren Beweises, daß die beiden Texte identisch sind, und daß überall, wo die Inschrift von der Jätakamäläabweicht, fehlerhafte Lesungen vorliegen. In einer Reihe von Fallen zeigt auch das beigegebene Faksimile deutlich die richtige Lesart. 4a Faks ha anstatt na, 4b dgu anstatt mku, bhū anstatt dhe, 15a aga anstatt suta, 15b hu anstatt dna, 15c ava anstatt sutā, mṛṭyu anstatt mutpa, 15d pramfā]da hinter śubham, 19a ruhās ta anstatt tahā. 19b n[o] anstatt tā, gha an statt ya, 19e sa anstatt pa, bhra anstatt gre, rai anstatt te, saroru anstatt sa ta, 19d rvi; anstatt nvā, usw. In den anderen Fallen wo das Faksimile mit den Lesungen des Pandit übereinzustimmen scheint, handelt es sich um Buchstaben, die einander mehr oder weniger ühnlich sehen, und hier liegt die Schuld naturlich an dem Zeichner, der seine Vorlage ungenau kopierte. Wie jeder, der sich mit Inschriften beschaftigt hat, weiß, sind solche Versehen bei allen nicht rein mechanischen Reproduktionen fast un vermeidlich.

Der Inhalt der droi Strophen zeigt deutlich, was der Gegenstand des daruber befindlichen Bildes war. Die erste Strophe preist den Ort im Walde, wo Ksäntivadin sich medergelassen hat die beiden anderen Strophen sind der Predigt entnommen die er den Frauen des Königs halt. Das Bild stellte also offenbar diese Predigt im Walde dar, und die dem Asketen gegenübersitzende Figur von der Burgess spricht ist höchst wahrscheinlich eine der Königlichen Frauen.

Unter diesem Bilde befindet sich ein anderes das Burgess folgender maßen beschreibt 'Darunter ist ein Brähmana oder Pasupata, in einfacher Kleidung auf einem Schemel sitzend mit einem Rudraksa Rosenkranz um den Hals. Ihm gegenüber steht eine andere mannliche Figur, und zwischen ihnen sitzt ein Weib das die Hande vor der ersten Person faltet, wahrend sie zu der zweiten spricht' Unter diesen Figuren ist wiederum eine In schrift, die sich als eine Wiedergabe der Strophe 56 des Ksäntijataka erweist. Sie lautet in Bhagvanlal Indrajis Lesung mit Darüber stellung des richtigen Textes

```
gätracchedepy alsatalsäntidhiram
nätracchedity alsatalsanticira
cittam tasya prelsamänasya sudhoh |
nirir tasya lsepa
```

nāsīd duhkham prītīyogān nrpam tu vatisamnyana maha tam bhrastam dharmād vīksya santāpam āpa | 56 || nātra nādevādh āra

Auch hier zeigt das Falsimile zum Teil die richtigen Lesarten, so ram anstatt ra in a, citftla anstatt nirir und preksa anstatt ksepa1) in b, pri anstatt pa in c

Welchen Punkt der Erzahlung das zu dieser Strophe gehörige Bild darstellte, laßt sich ohne eine Prufung des Fresko selbst kaum genau fest stellen. Die Strophe verherrlicht die Seelenrihe, die den Ksäntivädin auch unter den entsetzlichen Martern des Konigs nicht verlaßt, und das laßt darauf schließen, daß die Verstummelungsszene abgebildet war Bur gess' Beschreibung der Personen, in denen wir unschwer Ksantivadin, den Konig und eine der um Schonung für den Asketen flehenden Frauen er kennen, spricht andererseits mehr dafur, daß die der eigentlichen Ver stummelung vorausgehende Szene dargestellt war

Das Ksāntijataka ist nicht die einzige Erzahlung der Jātakamālā, die den Kunstlern von Alanta als Vorwurf gedient hat Auf der rechten Seiten wand derselben Kammer der Höhle II findet sich nach Burgess<sup>2</sup>) das Bild eines Konigs, der auf einem Throne sitzt Auf dem Throne steht eine In schrift, die Bhagvanlal Indran zweifelnd Caitritalorkirana las und als 'King Chaitri of Valorka deutete Die richtige Lesung ist aber sicherlich Maitri rāṇā³), und das Bild stellt den Bodhisattva in seiner fruheren Ge burt als König Maitribala dar Die Geschichte dieses Königs bildet den Inhalt der achten Erzahlung der Jatakamala Maitribala wird dort als ein Muster von Menschenliebe gefeiert, er geht in seiner Gute so weit, daß er einst funf Yaksas, die ihn um Nahrung bitten, mit seinem eigenen Fleisch und Blute sattigt.

Die Richtigkeit meiner Erklarung wird durch die Inschrift bestätigt, die sich nach Burgess über dem Bilde des Königs befindet. Sie ist stark verstummelt, aber das Vorhandene genugt, um sie mit Sicherheit mit Strophe 44 des Maitribalajataka zu identifizieren Die Strophe und Bhagyanlal Indraus Text der Inschrift lauten

hrivamānāvakāšam tu

danapritya punah punah |

<sup>1)</sup> Dies ist wohl nur Druckfehler, denn preken ist so deutlich, wie man es nur wunschen kann

<sup>1)</sup> A a O S 82

<sup>1)</sup> Das zwischen den beiden Wörtern stehende rkl. das in dem l'aksimile mehr wie II aussicht, kann naturlieh nicht richtig sein eine befriedigende Verbesserung vermag ich indessen meht vorzuschlagen

na prasche manas tasya
na prasche manahs vasyā
cchedaduhkham vrgāhitum ||
travvaduhkhā drgāhi...

In dem l'aksimile fehlt der Visarga in manas, und deutlich steht im letzten Pāda da anstatt va da, sowie tum am Schlusse

Itsing erzahlt uns, wie verbreitet und beliebt die Jätakamälä im Aus gang des 7. Jahrhunderts in Indien war Die Inschriften zu Ajantä, die den Charakteren nach etwa aus dem 6 Jahrhundert stammen, bezeugen, daß sich das Werk schon mehr als hundert Jahre fruher hoher Anerkennung erfreute

#### Sanskrit ālāna.

Sk ālāna ist ein verhaltnismaßig spat erscheinendes Wort. Aus dem Rām fuhrt das P. With nur einen Beleg an, im Mbl scheint es gar nicht vorzukommen. Dagegen ist es bei spiteren Kunstdichtern, von Kālidāsa an, nicht selten. Es bedeutet, wie aus den im P. With angefuhrten Stellen zu ersehen ist, gewöhnlich den Pfosten, an den der Elefant an einem Hinter fuße angekettet wird. So braucht es auch Kālidāsa in Raghuv. 4, 81, in Raghuv. 1, 719 und. 4, 69°) aber verwendet er es im Sinne von "Kette, mit der der Elefant an den Pfosten gebunden wird", und diese Bedeutung erwahnt nach dem P. With auch Nilakantha im Kommentar zum Amarakośa Nach Med. (P. With.) bedeutet es auch "Strick" überhaupt, nach Rājan im Sabdakalpadruma (P. With.) 'binden'

Ālāna kommt somit in der Bedeutung nidāna und samdāna nahe nidāna wird insbesondere von dem Striche gebraucht, mit dem man Rinder am Fuße anbindet Rv VI, 32, 2 (ud usriyānām asrjan nidānam), Āpa stamba, Srautas 1, 11, 5 (nidāne, Komm nidāne goh pādabandhinyau), Mbh 13, 4587 (bālajena nidānena), Hemacandra, Anekārthas 3, 379 (vatsa dāmni, nidānasamdānitabālaitatsam) samdāna wird ebenfalls hauptsachlich von der Fessel gebraucht mit der man Tiere am Fuße anbindet Amarakoša 2, 9, 73, Halāyudha 2, 122 (pasūnām bandhanam) von der Fußfessel der Pferdes) steht es Rv I, 162, 8 (yad tājino dāma samdānam aria dah), 16 (samdānam arvantam padbisām d yāmayanti), Tattīrīyas 2, 4, 7, 2 (vīsno áštasya samdānam), von der Fußfessel der Kuh Satapathabr 14, 3, 1, 22 (rajjusamdānām), Kātyāyana, Srautas 26, 2, 10, 11 (samdāna sabdena dohanakāle gopādabandhanārthā rajjur abhidhiyate) Im Sinne von Fußfessel fur Elefanten kommt es nicht vor, doch bezeichnet es nach

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Mallinātha erklart auch hier das Wort als Pfosten (gajabandhanastambhah), siehe aber Shankar P Pandits Note in seiner Ausgabe

<sup>\*)</sup> Mallınātha erklárt es hier als bandhanam

<sup>3)</sup> Der Inder hat schon in alter Zeit sein Pferd genau so wie heutzutage mit Stricken an den Fußen angepflockt

Trikandas 2, 8, 37 (412) und Šisupalav 18, 71, bei Elefanten die Stelle unterhalb des Knies, wo die Kette umgelegt wird Die Übertragung des Wortes von der Kette auf das, woran sie angebunden wird, ist hier also ahnlich wie bei ālāna

Die Übereinstimmung in der Bedeutung von äläna, mdana und samdäna zeigt meiner Ansicht nach aufs deutlichste, daß aläna aus ädäna ent standen ist Die alte Form ist im Atharvaveda erhalten, wo sie an zwei Stellen in Verbindung mit samdäna erscheint

ādánena samdánenāmitrān ā dyāmas | tadm ādánam akaram tapasendrena samsitam | amitrā ye 'tra nah santi tān agna ā dyā tram || aminā dyatām indrāgni somo rājā ca medinau | indro marutvan ādānēm amitrehhyah krnotu nah || VI, 104, 1—3 ut tisthatam ā rabhethēm ādānasamdānābhyām | amitrānām senā abhi dhattam arbide || XI, 9, 3)

Wir gewinnen somit eisten neuen Beleg für den Übergang von d in l. der sich nicht durch die Nachbarschaft eines roder lerklaren laßt. Andere derartige Beispiele aus dem Sanskrit, Lussila neben Lussiday, thola neben av haoda,\* chala neben chada, chadman, hat Wackernagel, Altimd Gr. I, § 194b, gesammelt. Es geboren ferner hierber pah ditmpana, ditmpäpelt, pk. palitei, alivana zu Wurzel dip, pk. kalamba aus sk. kadamba, pk. duvälasa uss. k. dvädasa, u. a. m. ?) Vgl. umgekehrt sk. udukhala neben ved ulükhala, Wackernagel a. a. O. § 1569. In samdäna und dem seltenen uddäna ist der Wechsel offenbar nicht eingetreten, weil das d. durch den vorausgehenden Konsonunten geschutzt war. Daß sich kein dem aläna analoges nidäna findet, hat seinen Grund wohl darin, daß nidäna in seiner ursprunglichen Bedeutung schon fruh aus der eigentlichen Volkssprache schwand und nur der Sprache der Gebüldeten als philosophischer Ausdruck fortlebte<sup>4</sup>)

Allan ist also, wenn ich recht sehe, kein echtes Sanskritwort, sondern stammt aus der Spriche des mederen Volkes, aus dem Jargon der Elefanten warter und -treiber, was bei der Bedeutung des Wortes begreiftlich genug ist Mallinatha zu Raghuv 4,69 und Uhlenbeck, Etym Wörterbuch, leiten das Wort von li ab Ich sehe keinen Weg, die Bedeutungen von äligate und

ālāna zu vereinigen

Vgl fur den Gebrauch von ädd Rv. II, 13 9 IV, 10, 8, 79, 4, Athv AII, 5 15
 F Muller, Pali Grammar, p 29, Pischel Grammatik der Prakritsprachen,

<sup>§ 244</sup> wo die genaueren Nachweise zu finden sind <sup>1</sup>) Lei ist mir übrigens nicht unwahrscheinlich, daß dlana durch allana, ödäna hindurch aus ddina entstanden ist mit der Zerebralisierung des Dentals, die auch sonst mittelindisch nicht selten ist, doch fallen entscheidende Formen. Die Schreibung dlina in singhalesischen Pah Handschriften (t. B. Jät. IV., 308, 4) beweist in dieser Hinsicht nicht vial, vgl. F. Vüller a. a. O. p. 27.

<sup>4)</sup> Der Beleg aus dem Mbh stammt aus einem 'stil den puratana'

## Line indische Glosse des Hesychios1).

Im American Journal of Philology, vol XXII, p 195ff haben Louis II Gray und Montgomery Schuyler, jr den indischen Glossen des Heaychios eine zusammenhangende Untersuchung gewidmet, zu der auch Charles R Lanman einige Bemerkungen beigesteuert hat Trotz alles Scharfsinns, den die genannten Gelehrten auf die Erklarung jener indischen Wörter verwendet haben, bleibt doch der größere Teil von ihnen dunkel, nur bei βασχιάες, γειοί, μαί und μωρίες scheint mir die Deutung zweifellos zu sem Ich glaube diesen sicher gedeuteten Glossen noch eine andere hinzufugen zu können, namlich μαματραί of στρατιγροί, ταρ' Ἰπδοῖς

Gray und Schuyler fuhren μαπατραι auf sk marmatra ruruck, ohne sich im übrigen zu verhehlen daß dieser Erklarung eine Reihe von Schwierig keiten entgegenstehen sowohl was die Bedeutung als auch was die Form betrifft Zunachst ist marmatra überhaupt ein ganz seltenes Wort, das P Wtb gibt nur einen einzigen Beleg aus der Serampore Ausgabe des Rā māyana auf Benfeys Autoritat Und an dieser Stelle bedeutet das Wort 'Panzer' Wie marmatra, wörtlich' der Blößenschutzer', je zu der Bedeutung 'Feldherr' kommen sollte, vermag ich nicht einzuschen Endlich mußte marmatra in der griechischen Schreibung doch als μαφιατραι erscheinen oder, falls die Prakritform zugrunde liegen sollte, als μαματραι oder μαμάτται, entsprechend pk \*mammatta oder \*mämatta μαματραι mußte wie sehon Gray und Schuyler beimerkt haben eine Mischform sein, allein was soll die Entstehung einer solchen Form veranlaßt haben?

Ich kann unter diesen Umstanden die Erklarung von μαματραι durch marmatra nicht für richtig halten Meiner Ansicht nach kann μαματραι nur sk. mahāmatra sein Sk. mahāmātra bezeichnet jeden hohen konighehen Beamten Amara Halayudha und Heinecandra erklaren es durch pradhāna, Medinikara durch amātya Wie die Zitate im P Wtb zeigen erscheint das Wort in dieser Bedeutung in den Epen und zum Beweise daß es auch der Umgangssprache angehörte genugt es wohl an die mahāmatas und die dhammamahāmātas zu erinnern, von denen Asoka in seinen Edikten spricht Von seiten der Bedeutung laßt sich also nichts gegen die Identi fizierung von μαματραι mit mahāmātra einwenden und ebensowenig sind autliche Schwierigkeiten vorhanden Wie schon die Glosse μαί μεγα, 'Ινδοι zeigt'), blieb inlautendes h in der griechischen Schreibung unbe zeichnet, daß \*μαᾶμάτραι dann zu μαμάτραι wurde bedarf wohl keiner

Vgl jetzt J S Speyer im American Journal of Philology vol AAII, p 441
 Anm der Red

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Andere Beispiele bei Wackernagel Altind Grammatik I, § 211a Auch µulawλος ζῶνν τετραπουν, γενόμειοι εν τη Ιποική δροιον µόσχο, möchte ich lieber mit sk mahiga Buffel zusammenbringen als mit sk mega Widder, da sk e kaum durch gr at wiedergegeben sein kann.

weiteren Erklarung Eine genaue Parallele bildet der Flußname Máraðo;

Was die Glosse δορσάτης ὁ Ἡρανλῆς παρ' Ἡδοῖς betrifft, so möchte ich darauf hinnersen, daß schon S Lévi, JA IX, 9 p 37, die ansprechende Vermutung aufgestellt hat, daß δορσάτης aus νορσάτης = sk. Krsna ver derth set

### Die Jatakas und die Epik.

### Die Krsna Sage

In seinem Aufsatze über eine buddhistische Bearbeitung der Krsna-Sage<sup>1</sup>) bemerkt E. Hardy, daß Anspielungen auf die Geburt und das Jugendleben des Krsna in der ilteren Literatur selten seien, und daß speziell 'alte Liedstrophen buddhistischer Provenienz uns hier nicht zur Verfugung standen' Allerdings führt Hardy selbst Gathä 35 des Mahäummaggajataka (546) an

atthı Jambüvatı nüma mütü Sibbissa räjino | sä bharıyă Väsudevassa Kanhassa mahesi piyä || meint. daß hier der Rest einer anderen Save vorliege. Nu

Allem er meint, daß hier der Rest einer anderen Sage vorliege Nun ist aber die in der Gätha genannte Jambävati, wie ebenfalls schon Hardy be merkt hit doch sicherlich identisch mit der Jämbavat, der Tochter des Barenkönigs Jämbavat, die nach Hariv 2072 Krsnas Gemahlin war lebke Jämbauatim kanyam rksarägasya sammatām |

Allein 'daß sie Mutter des Königs Sibi sei weiß der Harivamsa nicht', be merkt Hardy Nun heißt aber der Sohn des Krsna und der Jāmbavati nach Harry 6773 Samba, und die Ahnlichkeit dieses Namens mit dem Sibbi der Gatha ist doch zu groß, als daß man auch nur einen Augenblick an ihrer Identitat zweifeln könnte. Wie man sich die bestehende lautliche Differenz erklaren soll, ist nicht leicht zu sagen. Wer die Form Sibbissa fur alt halt, konnte sich auf Falle berufen wie p Okkaka fur sk Iksvaku, p Alattı (Jat 480, 1 usw.) Alattı (Cariyap 1) fur sk. Agastya, p. Erapatha (Jat 203. 1) fur sk Airavata, p Nemi (Jat VI. 96, 24) fur sk Nimi, P Kalābu (Kalāmu) (Jat 522, 20 usw ) fur sk Kalabha (Mahāv III, 357, 4). Kannapennā (Jat V, 162, 8 usw ) fur sk Krsnatenā, p Godhāvarı (Jat V, 132, 3 usw ) fur sk Godārari, wo uberall die Paliform des Namens mehr oder weniger stark von der des Sanskrit abweicht, ohne daß man ihren gemeinsamen Ursprung in Frage stellen könnte. Wahrscheinlicher ist es mir indessen, daß Sibbissa verderbt ist. Wie unsicher die Überlieferung des Namens 1st, geht schon daraus hervor, daß er im Kommentar zur Gatha als Sits oder Sita2) erscheint. Und wie nahe es fur einen Abschreiber lag.

<sup>1) 7</sup>DMG 53, 47f

<sup>1)</sup> So in den singhalesischen Handschriften

em ursprunghehes Sambassa¹) oder allenfalls Simbassa²) in Sibbissa zu ver andern, wird begreiflich, wenn man bedenkt, wie gelaufig den Buddhisten der Name des Sibikönigs war, gehörte doch die Erzahlung von der selbst losen Hingabe jenes Königs zu den behebtesten buddhistischen Jätakas Von einer in der indischen Heldensags verhaltnismaßig so wenig hervor tretenden Persönlichkeit wie Sämba aber hatte ein singhalesischer Mönch schwerlich je etwas vernommen Übrigens hat der Kommentator der Gäthä wohl noch gar nicht an den Sibikönig gedacht. Er bemerkt ausdrucklich daß der Sohn der Jambävatī nich dem Tode seines Vaters in Dväravatī geherrseht habe, wahrend die Hauptstadt des Sibiroiches nach der Prosa erzahlung des Sivjät (499) und des Ummadantijät (527) Arithapura, nach der des Vessantarajät (517) Jotuttara ist

Allem es bleibt noch eine weitere Schwierigkeit Nach dem Harivamsa ist Jämbavatī die Tochter des Barenkönigs Der Pah Kommentator berichtet dagegen, daß sie ein schönes Candālamadchen gewesen sei, Vāsudova, d i Krsna, sei ihr eines Tages vor dem Tore von Dvāravatī begegnet, habe sieh sofort in sie verhebt und sie zu seiner Gemahlin gemacht Mussen wir diese abweichende Auffassung schon dem Dichter der Gäthä zuschreiben?

Die Gäthä bildet einen Teil der Rede des Papageien Mäthara der das Starenweibehen des Pañcālakönigs überreden will, ihn zu heirsten Die Sturm macht die Linwendung (G 33)

'Ein Papagei liebt wohl ein Papageienweibehen ein Star wohl eine Starin, wie paßt aber die Verbindung eines Papageien mit einer Starin?'
Darauf antwortet der Papagei (G 34-36)

'Wenn ein Verliebter eine Trau begehrt, und wenn es auch ein Candāla weib ware, so ist jede<sup>3</sup>) Verbindung passend fulls Liebe vorhanden ist ist keine unnassend'.

'Da ist die Mutter des Königs Sibbi Jambāvati mit Namen sie war die Gattin des Vāsudeva die geliebte Gemahlin des Kanha'

'Die Kimpurisafrau Rathavati auch die liebte den Vaccha ein Mann schloß eine Verbindung mit einem Tierweibehen Talls Liebe vorhanden ist ist keine Verbindung unpassend

Wir haben also in  $\widetilde{G}$  36 ein Beispiel für die Verbindung eines Mannes mit einem Wesen, das zwischen Mensch und Tier in der Mitte steht, ja geradezu zu den Tieren gerechnet wird. Ist es da nicht ganz wahrschein lich, daß der Dichter auch in der vorausgehenden Strophe ein ahnliches Beispiel gegeben hat, daß er also wußte daß Jambävati die Tochter eines

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Samba lautet der Name im Prakrit der Jamas siehe ZDMG ALII 496, Z 23 27 usw

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Vgl Pischel Grammatik der Prakrit Sprachen § 109 Eine Parallele für die Überführung des Stammes in die 3 Flexion bildet das handschriftlich belegte Sambarissa Sambarin für Sambarassa Sambaram in Samputtanikaya I 227

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ich lese mit B<sup>d</sup> sabbo hi sabbe hi ist vielleicht ein stehengebliebener Maga dhismus

Baren war <sup>9</sup> Der Kommentator oder schon seine Vorganger kannten die alte Sage nicht mehr, die ganze sehr armliche Erzahlung von dem Candala madchen Jambāvatī beruht offenbar auf den Worten candālakām apı in G 34 Wie weinig der Kommentator von der echten Sage wußte, geht schon aus den Schlußworten seiner Erlauterung hervor so pitu accayena Drāra valiyam rajjam karesi. Es ware meiner Ansicht nach ganz falsch, aus dieser Außerung etwa zu schließen, daß der Kommentator eine Fassung der Sage gekannt habe, nach der ein Sohn des Krsna den Untergang des Ge schlechtes überlebte und seinem Vater in der Herrschaft folgte Man darf aus jenen Worten nichts weiter folgern, als daß der Kommentator ein in der Sagenkunde ganz unbewanderter Mann war, der nicht einmal die buddhistische Prosaerzahlung des Ghatajātaka kannte. Denn auch diese laßt, ebenso wie die brahmanische und die jinistische Fassung, die Sohne des Krsna samtlich in dem großen Kampfe umkommen.

Wir mussen uns nur klar machen, daß wenn uns nur die Gäthä, ohne den Kommentar, erhalten ware, kein Mensch je bezweifeln wurde, daß sie genau die im Harivamsa berichtete Sage reflektiere. Und wenn wir bei gowissen Jatakas, wie zum Beispiel dem Nalimka oder dem Dasaratha jataka, den strikten Nachweis führen konnen, daß die Prosaerzahlungen nicht die alte von den Gäthas vorausgesetzte Sage wiedergeben sondern aus bloßer Uniwissenheit verstummelte oder verschliechterte Versionen der selben sind, was verpflichtet uns dann in einem Falle wie dem gegen wartigen den Angaben des Kommentators hoheren Wert beizumessen? Im Gegenteil, die ganze Art der Entstehung der Jätaka Prosa nötigt uns, in allen Fallen, wo ein Jataka von der alten Sage abweicht, für die Gäthas die Kenntnis der alten Sage als das Wahrscheinhehere anzunehmen wo fern der Text der Gathä selbst dem micht deutlich widerspricht

Ich glaube, daß wir unter diesen Umstanden auch die übrigen Gathas die auf die Krsna Sage Bezug haben, viel scharfer von der Prosaerzahlung des Ghatafätaka trennen mussen als Hardy es getan hat Hardy meint<sup>1</sup>), daß die Prosaerzahlung so alt sei wie die Gathä Bestandteile der Jatuka sammlung, d h in vorchristliche Zeit, hinaufreiche Ich vermag diese Ansicht nicht zu tellen

Die Gäthas, die hier in Betracht kommen sind schon von Hardy voll standig gesammelt. Es sind abgesehen von der schon besprochenen G 35 des Mahäummaggajataka (549), die funfzehn Gäthäs des Ghatajätaka (545) G 25 des Kumbhajätaka (512) und G 29 des Samkiccajätaka (530) Die Gäthäs fasse ich chronologisch zunachst als Einheit, ob es einmal gelingen wird, auch hier altere und jungere Strophen zu unterscheiden, muß die Zukunft lehren

Genau genommen ist es nur ein einziger Punkt, in dem die Gäthäs, die Prosa und die brahmanische Sage samtlich übereinstimmen der Name

<sup>1)</sup> A a O 5 30

der Stadt Dvärakä, die sich ubrigens auch der Verfasser der Gäthäs, wie aus G. 3 des Ghatajātaka deutlich hervorgeht, als Wohnort des Krsna und seiner Bruder dachte. Immerhin mag man aber auch die in G. 1, 2 und 6 des Ghatajataka erscheinenden Namen Kanha und Kesava hierher rechnen. da sie der Verfasser der Prosa richtig auf Krsna-Väsudeva bezieht. Von den Erklarungen, die der Kommentator über den Ursprung dieser Namen gibt. weiß allerdings die brahmanische Sage nichts; den Namen Kesaya soll Krsna seinem schönen Haare (kesa) verdanken, und Kanha soll sein Gotraname sein, da er zu dem Gotra der Kanhāvanas gehört habe1). Der Kommentator faßt Kanha also offenbar als Äquivalent eines sk. Karsna auf. Hardy meint2), man durfe die letztere Erklarung nicht ohne Grund verwerfen. Ich glaube, er tut damit den Kenntnissen des Kommentators doch zu viel Ehre an. Vāsudevassa Kanhassa in G. 35 des Mahāummaggaj heißt 'des Kṛṣṇa, des Sohnes des Vasudeva', und weiter nichts. Der Kommentator freilich, der ebensowenig wie der Prosacrzahler die wahre Bedeutung von Väsudeva kennt, halt dies fur den eigentlichen Namen und weiß daher mit dem Namen Kanha nichts weiter anzufangen, als daß er ihn für einen Gotranamen erklart

Wir haben ferner drei Punkte, in denen sich die Gäthäs, in Übereinstimmung mit der Prosa, von der brahmanischen Sage unterscheiden<sup>3</sup>). Erstens wird Jät. 454, 1, 2, 11, 15 ein Bruder des Krsna namens Ghata<sup>4</sup>) erwahnt, von dem wir sonst nichts wissen. Wenigstens habe ich einen solchen Namen weder im Epos noch in den langen Listen der Bruder des Krsna in den Puränas auffinden können Zweitens ist nach G 15 desselben Jätaka Krsna der alteste Bruder (jettham bhätaram) Nach der brahmanischen Sage ist er aber wenigstens junger als Balarāma, wenn wir auch über sein Verhaltnis zu seinen zahlreichen anderen Brudern nichts bestimmtes erfahren Drittens gehen die Angehörigen des Krsna nach Jät. 530, 20 dadurch zugrunde, daß sie den Rsi Kanhadīpāvana kranken<sup>5</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Dieselbe Erklarung findet sich im Kommentar zu G 35 des Mahäummagga jätaka
<sup>2</sup>) A a O S 48

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Von der Geschichte, die den eigentlichen Inhalt des Ghatajätaka bildet, sehe ich luer zunachst ab

<sup>4)</sup> Im Kanhapetavatthu stets Ghata Hardy (a a O S 26) möchte ihn mut Ghrta, dem Sohne des Dharma, in Verbindung bringen; seine Ausführungen können mich indessen nicht überzeugen Die buddhistischen Jätaka-Erzähler besäßen meines Erachtens weder solche Kenntinsse in der brahmanischen Mythologie noch solche Neigungen zu spitzlindigen Klugeleien, wie Hardy sie ihnen zutraut Dagegen halte ich es nicht für ausgeschlössen, daß unser Ghata identisch ist mit dem in Jät. 355 auftretenden Ghata oder Ghata, der den König Vanha über die Nutzlosigkeit des Trauerns in unglücklichen Lebenslagen belehrt, obwohl die Prosaerzahlung diesen Ghata zu einem Sohne des Brahmadatta von Bäränasi macht.

<sup>\*)</sup> Die Worte Kanhadipāyan' dsajja sind nicht bestimmt genug, als diß man mit Sicherheit einsteheden könnte, ob in der dem Verfasser der Gäthä vorliegenden Sage intiskelileh sehon wie in der Prosa des Ghatajātaka von einer Vergewaltigung

Nach Mbh XVI, 15ff besteht ihre Schuld vielmehr in der Versnottung der Bußer Viśyāmitra, Kanya und Nārada1) Wir durfen hier unbedenk lich mit Hardy annehmen, daß die Gatha die altere Fassung wiedergibt, da sie durch die sonst ganz unabh ingige Jaina Version der Krsna Sage<sup>2</sup>) ge stutzt wird Auch in der Jama Erzahlung ist es der Muni Dvînavana, der von den Prinzen mißhandelt wird Daß man bei der Aufnahme der Sage ın das Mahābhārata den Krsna Dvaipāyana durch ein paar andere Rsis ersetzte, ist begreiflich genug Galt er doch als der Verfasser des Werkes; er hatte also selbst erzahlen mussen, wie er von den Sohnen des Krsna verspottet wurde und wie er selber das Geschlecht des von ihm vergötterten Helden verfluchte

Anderseits haben wir aber doch auch einen Punkt, in dem die Gäthas genauer zu der epischen Darstellung stimmen als die Prosaerzahlung, und em paar andere, wo es nach dem oben Gesagten viel wahrscheinlicher ist, daß die Strophen die brahmanische Fassung und nicht die des Prosatextes reflektieren Jät 512, 25 und 530, 29 lauten

> vañ ce viritvā Andhakarenhuvuttā samuddatire varicāravantā uvallamum musaleh ลถึงิสพสติ้งิสพ tassā punnam Lumbham 1mam Linātha3) ||

des Rsi im Anschluß an die Verspottung die Rede war Immerlin konnte die er Zug alt sein, dafür spricht, daß die Jamafassung überhaupt nur von einer Verprügelung des Rsi zu erzahlen weiß. Die alte Sage fand noch nicht etwas so Ungeheuerliches in der korperlichen Mißhandlung oder selbst Totung eines Brahmanen. In den Gathas wird uns von einer ganzen Reihe von Konigen berichtet, die sich an Brahmanen tatlich vergriffen, ich brauche nur an den tausendarmigen Ajjuna (Jat 522, 23, 530, 26) an Dandakin (522, 21, 530 27) Nalikira (522, 22) und Kalabu (522, 24, 313) zu erinnern. Einer spateren Zeit erschien der Brahmanenmord als ein so unerhörtes Verbrechen daß sie kaum davon zu reden wagte. In den Sagen der Epen und der Puranas sind es meist wahre Lappalien, um derentwillen Furstengeschlechter und Königreiche dem Fluche der Brahmanen verfallen. Es ware demnach recht wohl denkbar, daß der epische Erzahler die ursprungliche Erzahlung von der Mißhandlung als allzu anstößig unterdruckte, doch ist dieser Punkt von untergeordneter Bedeutung, da die Verspottung durch den verkleideten Samba jedenfalls auch in der alten Sage schon den Kernpunkt der Beleidigung bildete

1) Die spiteren Puranas stimmen teils mit dem Epos überein, teils lassen sie Namen fort oder fugen neue hinzu So hat z B das Vienup (1, 37, 6) dieselben Namen, das Padmap (VI, 279, 61) nennt nur den Kanva das Bhagavatap (XI, 1, 12) dagegen außer den drei genannten noch den Asita, Durvasas Bhrgu, Angiras, Kasyapa,

Vamadeva, Atri Vasi tha u a

2) H Jacobi, Die Jama Legende von dem Untergange Dyaravatis und von dem Tode Apslmas, 7DMG XLII, 496f

1) Ārva Śūra hat die Strophe in der Jutakamālā (XVII, 18) nachgibildet yim 1 ltavanto madaluptasamji a 1 genyandhala viemgtabandhubhavah | parasparam niepipişur gadābl ir unmādanī sā nihiteha kumbhe [[ Assaghosa spielt auf die Sage an im Buddhacarita (M. 31)

rındkım tyuk Kuravo ya kırtham 1 çenyandhakê Masthiladandakês ca | sülüsikasthapratimeni teşii kameşii kasyatmavato ratih syat [[

'Kauft mir den Krug ab voll des Weines, wie ihn die Andhakavenhuputtas getrunken hatten, als sie, am Meeresufer sich aufwarten lassend<sup>1</sup>), mit Keulen einander angriffen '

Kanhadıpüyan' asaysa ısım Andhakarenhuyo | aññaññam musale hantva sampatta Yamasadanam ||

'Weil die Andhakavenhus den Rsi Kanhadipāyana gekrankt hatten, ge langten sie in des Yama Haus, indem sie sich gegenseitig mit Keulen töteten ' Das Bild, das wir uns nach diesen beiden Gäthäs von dem großen

Vermeltungskampfe der Yädavas entwerfen können, stimmt in allen Zugen mit dem des Maus-laparvan überein Nach dem Epos findet das Fest bei Prabhäsa statt, am Meeresufer (samudränte), wie es XVI, 67 ausdrucklich heißt Die Yädavas betrinken sich, und in der Trunkenheit ent spinnt sich der Zank zwischen Yuyudhäna und Krtavarman, der zum Kampfe führt (71 72 88)

tatas türyasatäkirnam natanartakasamkulam |
ävartata mahäpänam Prabhäse tigmategasöm ||
Krenasya sammidhau Römah sahitah Krtavarmanä |
apibad Yuyudhänas ca Gado Babhrus tathawa ca ||
te tu pänamadävistäs coditäh käladharnanä |
Viyudhänas atkähvadhan sahitaku hänata tada ||
Viyudhänas atkähvadhan sahitaku hänata tada ||
Viyudhänas atkähvadhan sahitaku hänata tada ||

Yuyudhānan alhābhyaghnann ucchistur bhāyanais tadā ||
Diß auch im Epos (XVI, 13 94 133) Keulen (musala) die Waffen sind,
mit denen sich die Geschlechtsgenossen töten, hat schon Hardy betont

Nun findet der Kampf allerdings auch nach der Prosa des Ghatajātaka am Meeresstrande (samuddakılıkam kılıssāmātı mukhadvāram gantvā) und mit Keulen (musala) statt, allein daß Trunkenheit die Ursache war, wird nicht erwahnt. Es heißt nur, daß die Fursten eine große Halle errichteten, sie schmuckten, aßen und tranken, im Spiel einander bei den Handen und Fußen packten und dabei in Streit gerieten. Und doch war die Trunken heit ein wesentlicher Zug der alten Sage. Dis geht schon aus der Art der Anfuhrung in der Gatha hervor, so kann man nur auf etwas Wohlbekanntes anspielen Es wird weiter aber auch durch die Jaina Version bezeugt, nach der die Trunkenheit die eigentliche Quelle alles Unheils ist die Yādavas trifft Der ehrwurdige Aristanemi hat prophezeit, daß Samba und die anderen Prinzen im Rausche den Dvipāyana verhöhnen wurden Um das Ungluck abzuwenden, befiehlt Vasudeva alle geistigen Getranke aus der Stadt herauszuschaffen, sie werden in einer Höhle des Kadambahaines in steinerne Behalter gegossen, wovon der Wein den Namen Kadambari er halt Allein nach einem halben Jahre entdecken die Prinzen die Hohle. berauschen sich an dem trefflich herangereiften und geklarten Getranke und begehen in der Betrunkenheit die verhangnisvolle Tat Allerdings laßt sich nicht bestreiten, daß diese Geschichte von dem Kädambarīweine in allen Einzelheiten sekundar ist, daß sich aber die Trunkenheit in der Jama-

<sup>1) \</sup> gl Jat 483, 17 narīgaņehi paricarayanto

Erzahlung uberhaupt zu einem Grundmotiv entwickeln konnte, zeigt doch, daß sie auch schon in der alten Sage eine Rolle spielte

In der Gatha 512, 25 ferner werden die Yadavas als Andhakarenhu nutta bezeichnet Nach der Prosa des Ghatajataka fuhren sie diesen Namen, weil sie, obwohl von Upasägara erzeugt, als die Söhne des Sklaven (däsa) Andhakavenhu gelten Mussen wir annehmen, daß schon der Dichter der Gäthä den Namen in diesem Sinne auffaßte 'Keineswegs In der Gäthä 530, 29 werden die Bruder Andhakarenhuyo, die Andhaka Vranis, genannt, und wenn an der ersteren Stelle dem Namen putta hinzugefugt wird, so ist es nur, um die Zugehörigkeit zu dem Stamme zu bezeichnen. So redet ım Samkhanālajātaka (524, 5, 6) Ālāra die Jager an, die eine Riesenschlange erhentet haben

kuhim ayam niyati bhimakāyo nāgena kim kāhatha Bhojaputtā ||

und erhalt die Antwort

nāgo ayam nīyatı bhojanattham parattakāyo urago mahanto sādvū ca thūlaŭ ca mudvū ca mamsam na tram ras' amñāsı Videhaputta !!

Die Anrede Videhaputta kehrt in G 9 wieder Die Jager werden auch in G 12 und Nidanak G 260 als Bhojaputta und in G 4 als Milacaputta be zeichnet Hierher gehört auch der Satiyaputra und der Keralaputra in Asokas zweitem Felsenedikte Putra hat in diesen Namen die Funktion eines Taddhitasuffixes, Satiyaputra und Keralaputra stehen mit Namen wie Pāñcāla, Vaideha usw (Pan 4 1, 168) auf gleicher Stufe Dieselbe abgeschwachte Bedeutung hat putra im Sanskrit oft in dem Worte rajaputra Wenn in Rām I, 61 Sunahsepa zu König Ambarisa von Ayodhyā, der sonst in dem ganzen Gesange stets rajan naresvara, parthiva, mahipati raiars usw genannt wird, in V 21 sagt

pitā yyestham avikreyam mātā caha kanīyasam

vikreyam madhyamam manye rajaputra nayasva mām so will er ihn mit der Anrede ranaputra nicht als den Sohn eines Königs sondern einfach als Lsatriya, als Angehörigen der zweiten Kaste bezeichnen Rajaputra ist hier der Vorlaufer des heutigen Rajputen Einen analogen Fall bildet im Pali das so uberaus haufige devaputta Devaputta bezeichnet. wie schon Childers gesehen hat<sup>3</sup>), den einzelnen Gott als Mitglied des Deva geschlechtes Der Begriff des Sohnes ist vollig verblaßt. im Bhaddasāla pataka (465) wird zum Beispiel für eine und dieselbe Person bald der Ausdruck deuträgan baldderaputta gebraucht (IV, 164, 4, 22, 165, 25, 167, 11, 23)
Über die wahre Bedeutung des Wortes Andhakarenhuputtä kann also

kein Zweifel herrschen Andererseits halte ich es aber gar nicht für aus

<sup>1)</sup> Dictionary of the Pali Language 8 \ Nach decaputta ist dann auch das West devolated for Gettin geliddet

geschlossen, daß der Verfasser der Prosa gerade durch das Mißverstehen dieses Ausdruckes zu dem als Personennamen absurden Namen Andhakavenhu kam Er hatte aber offenbar auch etwas von dem wahren Namen jenes Sklaven, Nandagopa, gehört, und so half er sich denn aus der Schwierigkeit, indem er die Prau des Sklaven Nandagopā benannte

Ahnlich liegt die Sache bei G 2 des Ghatajātaka, die einen Rohineyya in der Umgebung des Krsna erwahnt

> tassa tam vacanam sutvā Rohineyyassa Kesavo | taramānarūpo vutthāsi bhātu sokena attito ||

Nach der Prosaerzuhlung ist dieser Rohinoyya ein Minister (Rohineyyo nāma amacco) Allein, was verpflichtet uns diese Ansicht auch dem Verfasser der Gäthä zuzuschreiben 'e Rohinoyya heißt 'der Sohn der Rohini', und wenn der Rohini auch noch andere Söhne zugeschrieben werden, so hat doch sicherlich jeder mit der Sage seiner Heimat auch nur einigermaßen vertraute Hindu gewußt, daß mit dem Sohne der Rohini «at' έξοχη» Balarāma gemeint sei Tast alle Lexikogruphen, Amara Purusottama Hemacandra, Halāyudha, Vicdimikara, führen Rauhineya als Synonym von Balarāma auf Auch im Epos wird Rauhineya ohne weiteren Zusatz in diesem Sinne gebraucht, z B Mbh I, 7148f

āšamsamānah sahaRauhīneyah |
jagāma tām Bhārgavakarmasālām
yatrāsate te purusapravīrah ||
tatropavistam prthudīrghabāhum
dadarša Krsnah sahaRauhīneyah |
Ajālasatrum parīvarya tams capy
upopavistāh jīvalanaprakāsān ||
tato 'brawid Vasudeto bhīgamya
huntisutam āharmabhrīām varistham |
Krsno 'ham asmit nīpidya pādau
Yudhīsthīrasyājamīdhasya rājāhah ||
tathava tasyāpy anu Rauhīneyas
tau cāpi drstāh Kurato 'bhyanandan |

Mbh V, 4

Pāñcālarājasya samīpalas tu Šīnīpratīrah sahaRauhīneyah |

Mbh VII, 8220

Jarāsandho tırusıto Rauhıneyapradharsıtah |

Har 4419

Akrūrasya kathābhis tu saha Krsnena jāgratah | Rauhineyatriiyasya nisā sā vyatyavartata ||

So kommt Rauhineya noch in Inschriften aus dem 14 Jahrhundert vor, z B Journ Bombay As Soc Vol AII, p 353 Harıharanrya Bukkabhümı päläv ıtı bhuvı tasva sutav ubhav abhūtām nunar apı bhuvanābhıraksanārtham samunagatāv wa Rauhineya Krsnau1)

Der Verfasser der Prosa freilich weiß von der Identitat des Rauhineya mit dem Balarama und von der Rohini überhaupt nichts mehr Er macht den Baladeva zum Sohne der Devagabbhā und sieht in dem Rohineyya irgendeinen gleichgultigen Minister Mir scheint deraus deutlich hervor zugehen, daß uns die Krsna-Sage in der Prosaerzahlung in verwildertem Zustande vorliegt, so, wie eine so komplizierte Sage, losgelöst von der Hei mat, allmahlich werden mußte Die Namen der Sage kehren wieder, aber alles ist in heilloser Verwirrung Eine vollstandige Vergleichung der Jataka Prosa mit der Erzahlung des Mahäbhärata hat schon Hardy geliefert, hier seien daher nur ein paar Punkte hervorgehoben, die auf die Arbeitsweise des Verfassers Licht werfen

Im Harivamsa haben wir Kamsa nebst acht Brudern, die alle die Sohne des Ugrasena sind Im Jātaka wird daraus ein Kamsa und ein Upakamsa, die Söhne des Mahäkamsa Die Namen sind nach bekanntem Muster ge bildet, in der Prosa des Bhisaiātaka (488) finden wir ebenso einen Mahākañ canakumara und seinen jungeren Bruder Upakancanakumara, im Kom mentar des Mahāummaggajataka (VI, 470, 29) einen Cūlani und seinen Vater Mahaculanı usw Nach diesem Muster wird im Ghatajataka denn auch gleich noch eine andere Familie konstruiert, ein Mahäsägara mit zwei Söhnen, Sägara und Upasägara Wir haben hier das gleiche, einfacher Unwissenheit entspringende schematische Verfahren, auf das ich schon bei fruherer Gelegenheit hingewiesen habe<sup>2</sup>) Die Verhaltnisse sind genau so zu beurteilen wie beim Dasarathajātaka (461) wo in der Prosaerzahlung Rama nach der Schablone in den Himavat zieht, wahrend die Gäthä 513, 17 in Übereinstimmung mit der echten Sage den Dandakawald als seinen Ver bannungsort bezeichnet

Der eben erwahnte Upasagara wird nach der Prosa der Vater des Vāsudeva Der Verfasser kannte also noch diesen Beinamen des Kṛṣṇa, wußte aber, wie schon oben bemerkt, nicht mehr, daß er einfach 'der Sohn des Vasudeva' bedeute

Die Sägara Tamilie lebt im 'nördlichen' Madhura, wahrend dies in der echten Sage die Hauptstadt des Kamsa ist, dagegen wird Kamsa nach Asıtanıana versetzt Der Ausdruck Uttaramadhura verrat deutlich, daß der Verfasser der Prosa ein Singhalese war oder wenigstens in Ceylon schrieb Ein Schriftsteller in dem Heimatlande des Buddhismus ware sieherlich nicht auf den Gedanken gekommen, jene nahere Bestimmung hinzuzufugen, denn wie hatte einer seiner Leser dazu kommen sollen, wenn er von Madhura

<sup>1)</sup> Ich habe die zum Teil fehlerhafte Schreibung verbessert

<sup>2)</sup> Gott Nachr, Phil hist Kl 1897, S 127, siche oben S 36

hörte, an die ferne Residenz der Pändya Könige zu denken Anders der Singhalese Fur seine Leser war Madhurā ohne weiteren Zusatz naturlich das Madhurā auf dem gegenüberliegenden Festlande, für sie mußte das Mathurā an der Yamunā besonders als solches gekennzeichnet werden

In bezug auf den seltsamen Namen Asitañjana möchte ich eine Er klarung vorschlagen, die allerdings nicht mehr zu sein beansprucht als eine Vermutung und bei der ganzen Sachlage auch kaum mehr als das sein kann Im Hariyamśa 6428ff wird uns über die Geburt des Kālayayana berichtet Der Guru der Vrsnyandhakas, Gärgya, gab sich strenger Buße hin, um einen Sohn zu erhalten, und zwar in der Stadt Autaniava (6430 nagare tv Rudra verheißt ihm zur Belohnung die Erfullung seines Wunsches Gärgva erzeugt mit einer als Hirtenmadchen auftretenden Apsaras den Kalayayana, den der kinderlose König der Yayanas als Sohn annimmt Sollte nicht dies, soweit ich weiß, nur hier belegte Autaniava1) mit dem Asitanjana des Jataka identisch sein? Naturlich mußte in dem Falle der Name in einem der Texte oder vielleicht gar in beiden verderbt sein\*), allein man braucht nur einmal die Listen der historischen Dynastien ın den verschiedenen Puranas miteinander zu vergleichen um sich zu über zeugen, daß eine solche Annahme nichts Auffalliges hat, zumal bei einem so vereinzelt stehenden Namen Zugunsten meiner Vermutung spricht auch der Umstand, daß der Prosaerzahler sicherlich von der mit der Krsna Sage aufs engste verbundenen Kālayavana Sage etwas wußte Schon Hardy hat darauf hingewiesen, daß in dem Kälasena oder Kälavana wie Be liest, dessen Reich die Bruder erobern eine Reminiszenz an den Kalayavana vorliege3) Daß er im Jätaka König von Ayojihā ist und daß er von den Brudern gefangen genommen wird wahrend er im Epos durch Sivas Gnade fur Krsna unbesieglich ist und nur dem Zorne des Mucukunda erliegt spricht bei der ganzen Art der Erzahlung durchaus nicht gegen die Identi fizierung

Die Mutter des Krsna heißt im Jätaka Devagabbhä und ist die Schwester des Kamsa Was den Namen betrifft so könnte man versucht sein, in Devagarbha den alten Vollnamen zu erkennen dessen Koseform in Devaki vorliegen wurde, allein die zahllosen Ungenauigkeiten, deren sich der Ver fasser schuldig macht legen doch die Annahme naher daß er auch hierin nur seiner eigenen Phantasie gefolgt sei. Eher ware es möglich daß die Darstellung des Verwandtschaftsverhaltnisses der Mutter des Krsna zu Kamsa auf wirklicher Überheferung berühte. Nach dem Harivamsa (2024ff) dem sich das Väyupuräna (II, 34 118ff) das Visnupurana (IV, 14, 5) und

<sup>1)</sup> In den Worterbuchern finde ich den Namen uberhaupt nicht

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Vielleicht durch kunstliche Ausdeutung Alitanjaya bedeutet den Un besiegten besiegend , Asitanjana 'schwarzo Augensalbe'

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) A a O S 36 Vielleicht sind wie ebenfalls schon Hardy vermutet hat, Kalasena und Kalayana in einem ursprunglichen Kalayona zu vereinigen

90

das Bhāgavatapurāna (IX, 24, 21ff ) anschließen, ist allerdings Devakī die Kusine des Kamsa von Vaters Seite, wie sich aus dem folgenden Stammbaum ergibt

| Ahuka        |            |
|--------------|------------|
| Devaka       | Ugrasena   |
| Devakı       | Kamsa      |
| and the same | 2211111111 |

Eine Reihe puranischer Werke stimmen indessen mit dem Jätaka überein, indem sie Devaki ausdrucklich die Tochter des Ugrasena und die Schwester des Kamsa nennen Im Padmapurāna (VI 272, 5) wird von Vasudeva ge sagt, daß er heiratete

Ugrasenasya duhitām Deiakim deiararninim und ein paar Zeilen spater (V 9) von Kamsa

tac chrutra hantum arebhe Kamso 'pı bhagınım tada

Und im Vayupurana, das bei der Aufstellung der Genealogie, wie oben er wahnt dem Harivamsa folgt heißt es trotzdem nachher (II 34, 201f)

Ugrasenātmajāyām ca kanyām Ānaladundubheh | nıvedayamasa tada kanyeti subhalaksana

svasāyam tanayam Kamso jatam naivāiadhārayat || Auch in zwei angeblich dem Bhavisyottara und dem Visnupurana ent nommenen Texten, die die Krsnajanmästami behandeln erscheint nach Webers Angaben die Devakī als Schwester des Kamsa1)

Hardy2) meint nun daß dieselbe Anschauung auch im Harivamsa an einer Stelle zutage trete namlich in der Verkundigung des Narada (II, 1, 16 = 3195), wo von Devaki als der 'jungeren Schwester' des Kamsa gesprochen wird

tatraısā Derakı yā te Mathurayam laghusvasa3) yo 'syā garbho 'stamah Kamsa sa te mrtyur bhavisyati [[

Ich möchte demgegenuber aber doch darauf hinweisen daß der Ausdruck laghusrasr nicht beweiskraftig ist. Nach einem Sprachgebrauche, der sich in einzelnen Teilen Indiens wie zum Beispiel in den kanaresischen Di strikten, bis auf den heutigen Tag erhalten hat, können die Wörter fur Bruder und Schwester auch zur Bezeichnung der Kinder des Oheims und der Tante und sogar der Kinder des Oheims und der Tante des Vaters ver wendet werden Diese Erscheinung ist in Inschriften festgestellt, und unter

<sup>&#</sup>x27;) Über die Kri linajanmäshtami Phil u histor Abh d Ak d Wiss zu Berlin nus dem Jahre 1867 S 250 Anm 257 Anm

<sup>2)</sup> A a O S 32

<sup>2)</sup> No liest an der betreffenden Stelle pitygensä eine Lesart mit der ich nichts anzufangen weiß da Devaki soviel ich weiß mirgende als die Schwester des Ugrasena bezeichnet wird. Nilakantha erwahnt die Lesart und führt eine ziemlich kunstliche l rklirung an ange tu putgerasets põtham prakalpya putgeambandhini svasā vyarahita thagintti vyteakhijuh

den von Fleet¹) und Kielhorn²) verzeichneten Fallen sind zwei, die dem unsrigen genau parallel sind. In einer Inschrift zu Älūr aus dem Jahre 1010/11 heißt die Tochter des Irivabedanga Satyāsraya die jungere Schwester des Westlichen Cālukya Vikramāditya V, der in Wahrheit ihr Vetter vaterlicherseits war. Und in den im Britischen Museum befindlichen Kupfer platten des Sadaśivarāya von Vijayanagara aus dem Jahre 1556 wird die Tochter des Kranarāya als die Schwester (bhaginī) des Sadāsiva, des Sohnes ihres vaterlichen Oheims Ranga, bezeichnet. Das Wort laghusiasr konnte also auch hier im uneigentlichen Sinne gebraucht sein, und es ware sehr wohl denkbar, daß gerade eine derartige ungenaue Ausdrucksweise dazu geführt hatte, in Devakī allmihlich die wirkliche Schwester des Kamsa zu sehen

Einen kurzen Blick mussen wir auch noch auf die Namen der Bruder im Ghatajätaka werfen Abgesehen naturlich von den beiden richtigen, Väsudeva und Baladeva, und dem durch die Gäthä gebotenen Ghata, machen sie durchaus den Eindruck, als ob sie von dem um so viel Namen verlegenen Verfasser teils frei erfunden, teils aus der übrigen Heldensage entlehnt seien Eine Anzahl heß sich bequem bilden, indem man nach dem Muster von Baladeva und Väsudeva das Wort deva mit den Namen der Hauptgottheiten zusammensetzte, so entstanden Candadeva, Suriyadeva, Aggideva, Varunadeva Irgendwelche Traditionen sind hier sicherlich nicht benutzt Pajjuna geht, wie Hardy richtig gesehen hit³), auf Pradyumna zuruck, den Namen eines Sohnes des Krsna Wenn er hier als Bruder des Krsna erscheint, so entspricht das durchaus der in dem übrigen Teile der Errahlung herrschenden Verwirrung Und wohl hauptsichlich durch den Anklang an Pajjuna veranlaßt sehent auch der Name des Ajjuna hierher geraten zu sein, tiefere Absichten vermag ich hier nicht zu erkennen

Es bleibt der Name Ankura Über Ankura werden wir ausführlich in den Gäthäs des Ankurapetavatthu (II, 0) unterrichtet<sup>4</sup>) Der Zweck dieser Totengeschichte ist die Verherrlichung der Tugend des däna, als deren Vertreter eben Ankura erscheint ein Ksatrija (G 55) der in Dvärakä lebt (G 24, 33 35) und dort mit großartiger Freigebigkeit die Opferbrihmanen und Bettler beschenkt.

satthuvāhasahassāni Ankurassa nivesane | bhojanam diyate niccam puñiāapekklassa jantuno || 50 janā tisahassā sūdā āmuttamanikundalā | Ankuram upañvanti dāne yañāassa valvatā || 51

<sup>1)</sup> Cazetteer of the Bombay Presidency Vol I Part II p 458

<sup>2)</sup> Fp Ind, Vol IV, p 4 3) A n O S 33 Anm

<sup>9</sup> Le braucht wohl kaum bemerkt zu werd n daß auch in Schriften wie dem Petavattin die Gäthäs allein kanonisch sind und daher bei kritischen Untersuchungen von der Prosserrahlung gesondert werd in missen. Übergens stimme ich durchaus mit Hardy überein wenn er meint (a. 6 0 8 37) daß Dhammapäla die Einleitung zum Abkurpe tavatthu aust der Prosserrahlung des Ghatajataka abgeschrieben habe.

```
satthıpurısasahassānı āmuttamanıkundalā |
Ankurussa mahādāne kattham phālentı mānavā || 52
solasithısahassānı sabbālanlārabhūsitā |
Ankurussa mahādane vidhā pridenti nāriyo || 53
solasithisahassānı sabbālanlārabhūsitā |
Ankurassa mahādane dabbigāhā upatthitā || 54
bahum bahunam pādās ciram pādās khattiyo |
salkaccaū ca sahatthā ca citim katrā punappunam || 55
bahumase ca pākkhe ca utusamiaccharānı ca |
mahādānam pavattes Ankiro daļam antaram || 56
```

In den brahmanischen Sagen gilt als Muster der Freigebigkeit in Dvårakå Akrüra, der Verwandte und Freund des Krsna Er heißt wegen dieser Tugend danapati, der 'Gabenherr', mit diesem Namen wird er von Krsna und Kamsa augeredet (Visnup IV, 13, 60, V, 15, 13, 20, 18, 7), so wird er wiederholt in der Erzahlung ohne weiteren Zusatz bezeichnet, z. B. Har 2123 — Vavunuråna II. 34, 90

```
punar Dvāravatīm prāpte tasmın dāna patau tatah |
pravavarsa Sahasrāksah kakse jalanıdhes tatah ||
```

Har 4208 gacchatv ayam dānapatsh ksspram ānaystum vrazat |

tasmını eva muhürte tu Mathurāyāh sa nıryayau

pritimān Pundarikāksam drastum dāna patih stayam || Har 4269

sa kı dünapatır dhanyo yo dralsyatı vane gatam { pundarilapalösülsam Krsnam aklıstalärınam ||

pundarīkapalāšāksam Krsnam aklistakārinam || Har 4361 šamsadbhih syandanenāšu prāpto dānapatir vrajam |

pravisann eva papraccha sāmnidhyam Keśavasya sah []¹)

Har 1916 wird er durch das Beiwort bhundalsina charakterisiert, und seine Opter waren sprichwörtlich wegen der verschwenderischen Wohltatigkeit, die er debei entfaltete siehe Har 2016 - Vann H. 24 806.

due er dabei entfaltete, siehe Har 2116f = Väyup. II, 34, 82f
atha ratnāni canyani dhanāni titidhāni ca

ama raman cangun umami trianam ca | satim terain dharmālmā yajiest eta nyayojayat || Akrūrayajnā iti te khyalus tasya mahālmanah | bahrannadak unāk sarie sarvakāmapradāyinah || Zu diesen sachlichen Übereinstimmungen<sup>3</sup>) kommt die Gleichheit des

¹) Ls 1st zu beachten, daß Ankura in der Prosaerzahlung des Petavatthu eben

falls das Beiwort danapati erhält, siehe S 125

Vielleicht käme hier noch ein weiterer Punkt in Betracht. Nach der Prosa
erhählung des Petavatthu (S 123) versiegen Ankuras Schätze memals, da er sich
des Beistandes eines ubermenschliehen Wesens, eines Yaksa erfreut. In ähnlicher

Namens. Da das Negativprafix a in einem Tatpurusa den Akzent zu erhalten pflegt, so durfen wir die Betonung Akrūra als die wahrscheinlichste ansetzen. Die Kurzung des ü in Anlura ware dann zu beurteilen wie die Vokalkurzungen in den von Pischel, Gramm. der Prakritspr. § 80, zusammengestellten Fallen. In betreff der Nasalierung des anlautenden a verweise ich auf Kuhn, Beitrage zur Pali-Grammatik, S 34; E. Muller, Grammar of the Pali Language, S. 22; Pischel a. a. O. § 74; aus den dort aus dem Pali und dem Prakrit angefuhrten Beispielen erhellt, daß die Nasalierung des Vokals besonders häufig ist, wenn die ursprunglich folgende Konsonantengruppe ein r enthalt, was auch fur unseren Fall zutrifft. Die Identitat von Akrūra und Ankura ist also kaum zu bezweifeln; wir haben hier wieder die schon mehrfach beobachtete Erscheinung, daß eine Gestalt der alten Sage in der Prosa an der falschen Stelle auftritt, Fraglich bleibt in diesem Falle nur, wie der Verfasser zu dem Namen gelangte: ob hier eine Entlehnung aus den Gathas des Ankurapetavatthu oder eine direkte Reminiszenz aus der Krsna-Sage vorliegt, wage ich nicht zu entscheiden.

Die Darstellung der Verwandtschaftsverhaltnisse der Personen der Sage ist entschieden die schwachste Partie der ganzen Prosaerzahlung des Ghatajātaka, Gewiß kein bloßer Zufall, denn solche Abschnitte stellen begreiflicherweise die größten Anforderungen an die Gedachtniskraft der Erzahler und sind bei langerer mundlicher Überlieferung am ehesten dem Zerfall ausgesetzt Von der ubrigen Erzahlung stimmen verhaltnismaßig am besten mit der alten Sage die beiden Abschnitte von der Tötung des Kamsa und von dem Untergange der Yādavas uberein. Hier treten zum Teil auch unbedeutende Zuge der epischen Darstellung im Jataka wieder hervor. Nach dem Hariyamśa (Adhy 84) verschaffen sich Krsna und Samkarsana. als sie in die Stadt gekommen sind, teils durch Gewalt, teils auf gutlichem Wege, farbige Gewander, Kranze und Salben Ebenso heißt es im Jātaka, daß die Bruder in bunte Gewander gekleidet, mit gesalbten Korpern und mit Kranzen auf dem Haupte in die Arena traten, da sie vorher die Farbergasse und die Salben- und Kranzladen geplundert hatten Die beiden Ringer des Kamsa heißen im Har. (Adhy 85) Cānūra und Mustika, das Jātaka gibt die Namen richtig durch Canura und Mutthika wieder. Aus der zweiten Episode hebe ich hier nur die Verspottung durch den verkleideten Prinzen hervor, die wunderbare Geburt des Knuppels, der nachher zu Pulver zerrieben und ins Wasser geworfen wird, den Kampf mit den Schilfrohren. die sich in Keulen verwandeln, die Verwundung des Krsna am Fuße, den Namen des unglucklichen Schutzen, Jaras, alles Punkte, in denen Jataka

Weise verdankt auch Akrūra seinen unerschöpflichen Reichtum einer übernaturlichen Macht, er ist durch Satadhanvan in den Besitz des Syamantaka-Steines gekommen, der seinem Eigentumer alle irdischen Güter verleiht. Die Übereinstimmung ist indessen hier vielleicht nur zufällig, zumal die Gäthäs des Petavatthu keine Andeutung jenes Verhältinsses zu dem Yaksa einhalten.

und Epos sich decken Ich glaube, daß auch dies nicht auf bloßem Zufall beruht, denn die genannten beiden Episoden sind gerade diejenigen Teile der Krisna-Sage, die am kraftigsten im Geiste des indischen Volkes lebten Daß die Geschichte von dem Vernichtungskampfe der Yādavas allgemein bekannt war, Inßt schon die Art und Weise, wie in den Gäthäs 512, 25 und 750, 29 darauf angespielt wird, erkennen Und für die Geschichte von der Totung des Kamsa tritt das Zeugnis des Mahābhāsja ein, nach Patafijalti) pflegte sie sowohl auf der Buhne und im Bilde dargestellt als auch von der Granthilas vorgetragen zu werden, sie war also sicherlich in den weitesten Kreisen bekannt

Mir scheint gerade diese Ungleichmaßigkeit in der Behandlung der verschiedenen Teile der Sage, größere Genauigkeit in den bekannteren und vollkommene Verwirrung in den unbekannteren Abschnitten, dafur zu sprechen, daß der Erzahler mundlicher Tradition folgte, und daß ihm keine geschriebene Quelle wie etwa das Mausalaparvan oder der Harivamsa vor lag Was Hardy a a O S 48 fur die Benutzung des Hariyamsa geltend macht beweist meines Erachtens nichts Hardy betont nur die Überein stimmungen zwischen der Jataka Prosa und dem Harivamsa, die sich auch ber meiner Auffassung leicht und naturlich erklaren. Unberucksichtigt und unerklart laßt er dagegen die gewaltigen Unterschiede, die zwischen den beiden Erzahlungen bestehen. Wer annimmt daß der Prosaverfasser den Harivamsa als direkte Quelle benutzte der muß auch annehmen, daß er bewußt von seiner Vorlage abwich und dann auch erklaren, warum er dies tat2) Ebensowenig erscheinen mir die Grunde stichhaltig die Hardv, S 45f, fur die Benutzung des Mausalaparvans anfuhrt Er beruft sich hier auf wortliche Übereinstimmungen, allein die von ihm beigebrachten Falle stammen nicht aus der Prosa sondern aus den ganz anders zu beurteilenden Gäthäs Die einzige Ausnahme bildet das Wort eraka das in Mbh XVI, 206 und ebenso in Jat IV, 88, 4 9 für das Schilfrohr gebraucht wird, das sich bei dem Kampfe der Yadavas in Keulen verwandelt. Ich vermag aus dieser Tatsache nichts weiter zu falgern, als daß schon in der alten Sage an der betreffenden Stelle diese bestimmte Schilfart genannt war Daß sich das Wort in der Pali Literatur bis jetzt nur noch an einer einzigen anderen Stelle nachweisen laßt, ruhrt doch wohl einfach daher, daß überhaupt von Schilf nicht gerade haufig die Rede zu sein pflegt3)

Ich kann also Hardys Behauptung daß der Prosaerzahler den Hari vamsa und das Mausalaparvan benutzt habe, nicht als bewiesen ansehen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Zu Pân 3 1, 26, Vartt 15 vgl auch die Bemerkung zu 3, 2, 111, Vartt 2 <sup>2</sup> Damit will ieh aber naturlieh nicht behaupten daß der Harivanräs zur Zeit der Entstehung der Prosa noch nicht existierte Ich sehe auch vorlaufig gar keinen Grund ein warum Hardy es für unwahrscheinlich halt, daß das Werk sehon damaliseine heutige Gestalt besaß

<sup>3)</sup> Ul rigens nimmt Hardy a a O S 46f selbst an daß der Prosaverfasser andere und sogar ältere Quellen benutzt habe als das Mausalaparvan

Ich muß aber gestehen, daß meiner Ansicht nach dieser Punkt an und fur sich ziemlich nebensächlich ist und erst dann Bedeutung gewinnen wurde, wenn nachgewiesen ware, daß der Jätaka-Prosa ein ebenso hohes Alter zukame wie den Gäthäs. Ich glaube gezeigt zu haben, daß das nicht der Fall ist, daß vielmehr zwischen den Gäthäs und der Prosa eine langere Zeit verflossen sein muß, während welcher das Verstandnis der in den Versen enthaltenen Andeutungen von Personen und Verhaltnissen zum großen Teile verloren ging.

Wir mussen endlich noch der Frage nach dem Ursprung der Erzahlung, die den eigentlichen Inhalt des Ghatajātaka bildet, etwas naher treten. Die Geschichte laßt sich kurz wiedergeben wie folgt:

Kanha hat einen geliebten Sohn durch den Tod verloren und versinkt daruber in so tiefe Trauer, daß er alle seine Pflichten vernachlassigt. Da beschließt sein Bruder Ghata, ihn von seinem Kummer zu heilen. Er nimmt die Gebarden eines Wahnsinnigen an und durchirrt die Stadt, indem er bestandig ruft: 'Der Hase! Der Hase!' Durch Rohineyya von dem Gebahren des Bruders benachrichtigt, bemuht sich Kanha, ihn zu beruhigen. Er verspricht ihm, er wolle ihm einen Hasen verschaffen, von welcher Art er nur wunschen möge, allein Ghata verlangt den Hasen im Monde. Da erklart Kanha, ihm nicht helfen zu können 'Unmögliches durfe man meht begehren. Ghata aber zeigt ihm, daß er diese Lehre selber nicht befolge, wenn er unaufhörlich um den Sohn klage, den auch keine Macht der Erde zuruckbringen werde. Kanha sieht das Törichte seiner Trauer ein und preist den Ghata, der ihm die Augen geöffnet hat.

Diese Geschichte hat in der Jätaka-Sammlung eine Reihe von Parallelen. Die größte Ähnlichkeit zeigt das Maţtakundalijātaka (449) Auch hier ist es ein Vater, ein Brahmane, der sich unablassig um den toten Sohn gramt. Der Sohn, der als devapulta wiedergeboren ist, unternimmt es, ihn zur Vernunft zuruckzurufen. Laut klagend erscheint er dem Vater, und als dieser ihn nach dem Grunde seines Kummers fragt, erklart er, er weine, weil ihm zwei Rader für seinen Wagen fehlten, nicht gewöhnliche Rader, wie man sie hier auf Erden bekommen könne, sondern Sonne und Mond Der Vater nennt das naturlich ein torichtes Verlangen, allein er muß zugeben, daß er selbst noch törichter handle, wenn er dem Toten nachweine, da Sonne und Mond weingstens sichtbar am Himmel stunden, von dem Toten nber auch nicht die geringste Spur zu entdecken sei. Er gibt sein Trauern auf und preist den devaputta, der ihn zur Einsicht gebracht hat, mit denselben Gäthäs, mit denen auch das Ghatajätaka schloß

Noch drastischer tritt der Hauptgedanke dieser Erzahlung im Sujätajätaka (352) zutage. Sujätas Vater hat seinen Vater verloren und gibt sich ganz dem Schmerze daruber hin. Unaufhörlich, ohne sich um die Geschäfte des täglichen Lebens zu kümmern, klagt er an dem stäpa, den er uber den Gebeinen des Toten in seinem Garten hat errichten lassen. Um ihn zu heilen, stellt sich Sujäta verruckt. Einem toten Ochsen, der am Wege liegt, setzt er Gras und Wasser vor, und als der Vater ihn deswegen einen Toren schilt, setzt er ihm auseinander, daß es immerhin noch ver nunftiger sei, zu erwarten, der Ochse, dessen Korper wenigstens sichtbar vor ihnen liege werde zum Leben auferstehen als der Großvater, der lungst zu Staub und Asche geworden sei. Die Geschichte endet wie die beiden anderen. Die Gathas, in denen der Vater Sujatis Weisbeit ruhmt, sind bis auf geringe Abweichungen, wie sie die veranderte Erzahlung bedingt, mit denen des Ghatajataka identisch.

Emfacher sind zwei andere hierhergehorige Jatakas, das Somadatta nataka (410) und das Migapotukajataka (372) Im Somadattajātaka wird von einem Asketen berichtet, der einen jungen Elefanten aufzieht, den er zartlich liebt. Eines Tages stirbt das Tier, und der Asket weint und klagt um seinen Liebling Da erscheint, um ihn aufzurutteln Sakka der Gotterkonig und beweist ihm in einigen Gäthas die Zwecklosigheit der Trauer Auch hier finden sich am Schlusse wieder drei der aus dem Ghata jataka bekannten Gathas zum Preise des weisen Trosters Das Migapotaka jataka unterscheidet sich von dem Somadattajataka nur dadurch, daß an Stelle des Elefanten eine Gazelle auftritt. Das Jataka scheint geradezu dadurch entstanden zu sein, daß man dis miga in G 4 des Somadattajataka nicht als Tier des Waldes', sondern im engeren Sinne als 'Gazelle' auffaßte und dann naturlich die beiden ersten Gathas des Somadattajataka, die den Elefanten erwahnen und daher nicht passen fortließ Jedenfalls ist wie ich an zwei anderen Jatakas zu zeigen hoffe tatsachlich zuweilen eine Er zahlung in dieser Weise in zwei Jätakas zerlegt worden

Handelten die bisher genannten Jatakas alle von einem Trauernden, der erst durch die Vorstellungen eines Klugeren von dem Unsinnigen seines Benehmens überzeugt werden muß, so haben wir andererseits auch eine Reihe von Jätakas in denen uns das Verhalten des wahrhaft Weisen bei dem Tode lieber Angehöriger vorgefuhrt wird

Im Matarodanajātaka (317) ist der Held der Sohn eines setthi. Seine Eltern sind tot, er hat nur noch einen Bruder, der dis Geschaft führt. Da stirbt auch dieser. Alle um ihn her weinen und klagen nur der Held bleibt völlig ruhig. Hart wird er von den Verwandten und Freunden wegen seiner Herzlosigkeit getadelt, aber er beweist ihnen daß alles Trauern umsonst sei, unab inderlich sei der Tod allen Lebenden bestimmt, wer das erkannt habe der sei über den Schmerz erhaben.

Ganz ahnlich ist die Erzihlung im Ananusocijajātaka (328) Hier Inden wir einen Brahmanen der zusammen mit seiner jungen Gattin der edlen Sammillabhäsini aus dem Hause in die Heimatlosigkeit hinauszieht Lange ertragt die zarte Frau die Beschwerden des Asketenlebens, endlich bricht ihr Körper zusammen Vor dem Tore von Benares stirbt sie, wahrend der Mann in der Stadt Almosen sammelt Als er von seinem Bettelgang zuruckkehrt, findet er die treue Gefahrtin seines Lebens entseelt vor, aber keine Trane netzt seine Wangen Als ob nichts geschehen ware, verzehrt er sein Mahl, und als sich die umstehenden Leute über seine Seelenruhe verwundern, rechtfertigt er sein Verhalten mit ahnlichen Grunden wie der seithi im Matarodanajātaka

Eine fast noch größere Selbstbeherrschung tragt die Brahmanenfamilie zur Schau, von der die Uragaiataka (354) handelt Der Vater, ein ernster Mann, hat die Seinen stets zur Betrachtung der Verganglichkeit alles Irdischen angehalten, und eines Tages haben sie Gelegenheit, ihren dadurch erlangten Gleichmut zu beweisen Wahrend der Sohn mit dem Vater auf dem Felde arbeitet, wird er von einer Schlange gebissen und stirbt auf der Stelle Der Vater verhert auch nicht für einen Augenblick die Fassung Durch einen Nachbarn laßt er seiner Frau bestellen, die ganze Familie, mit remen Gewandern angetan und mit Wohlgeruchen und Blumen in den Handen, solle ihm Essen für eine Person aufs Feld hinausbringen. Aus der Botschaft merkt die Brahmanin, daß ihr Sohn tot ist, aber weder sie noch die anderen Familienmitglieder vergießen eine Trane Sie bringen das Essen hinaus, und der Brahmane verzehrt ruhig seine Mahlzeit neben der Leiche seines Sohnes Dann sammeln alle Holz zu einem Scheiterhaufen und verbrennen den Toten. Da fuhlt Sakka daß sein Thron heiß wird. Er erkennt das heroische Verhalten der Brahmanenfamilie als die Ursache und beschließt, sie zu belohnen Eilig begibt er sich auf das Feld hinab und fragt der Reihe nach den Vater, die Mutter die Schwester die Gattin und die Sklavin des Toten aus welchem Grunde sie nicht trauerten Jeder beweist ihm in zwei Gäthas die völlige Nutzlosigkeit der Trauer, worauf Sakka erfreut sie mit den sieben Edelsteinen beschenkt

Zu dieser Gruppe gehört auch das bekannte Dasarathajātaka (461), dessen Kern die Rede bildet, mit der Rama die über den Tod des Dasaratha trauernden Verwandten aufzurichten sucht Wegen seiner Gäthäs, die die Vergeblichkeit des Kummers behandeln mag endlich hier auch das Ghatajātaka (355) genannt werden wenn auch die eigentliche Erzahlung in den Kreis der Geschichten von der Standhaftigkeit im Ungluck zehört

Sind die hier aufgeführten Geschichten ursprunglich buddhistisch? Pur die Beantwortung der Frage ist es zunachst von Wichtigkeit, daß die Gäthäs, die dafur naturlich allem in Betracht kommen weder den Namen des Buddha noch irgendeinen speziell buddhistischen Terminus enthalten, und doch hatte es bei dem gegebenen Stoffe ein buddhistischer Dichter kaum unterlassen in seinen Versen zum Beispiel einige Reflevionen über die Unbeständigkeit der samkhäras anzubringen. Wie nahe der Gedanke gerade an diese Lehre dem Buddhisten liegen mußte zeigt das Beispiel des Prosaverfassers der in seinen Erzahlungen immer wieder darauf hinweist. Man vergleichen nur die folgenden Stellen sabbe samkhärä aniecä huten na

honti, ten' eva sabhātena santhātum samatiho ekasamkhāro pi n' atthi, tumhesu andhabālesu añhānatāya attha lokadhamme ajānitā rodantesu aham kimatiham rodissāmi. (Matarodanaj III, 57, 12ff ), bhyjanadhammam bhy jati, sabbe samkhārā anicā evamgatikā yevā 'ti vatvā (Ananusoayaj III, 95, 2ff ), sabbe samkharā anicēā ti me ñālam (Sujātaj III, 157, 3f), mara nasatim bhātetha tumhākam marayabhāvam sallakkhetha, imesam hi sattānam maranam dhutam jivilam addhuvam, sabbe samkhārā anicēā ca khayadham mino ia, rattim divā ca appamatiā hotha (Uragaj III, 162, 23ff), bhiyjana dhammam pana bhyjati, maranadhammam matam, sabbe samkhārā anicēā marananipphaltikā ti anicēāhāvam eva sallakktetu kas (ebd III, 163, 8ff)

Wenn also Hardy trotzdem in seinem Aufsatze (S 26) bemerkt, daß Ghata 'die (buddhistische) Weisheit über den Tod' verkunde, so kann er nur den Grundgedanken im Auge haben, der im Ghatajätaka ebenso wie in den übrigen vorher genannten Jätakas zutage tritt, namhich den, daß die Trauer um den Tod lieber Angehöriger nutzlos und daher des Weisen unwurdig ist Allein ich kann nicht zugeben, daß dies eine speziell buddhi stische Ansicht sei, sie gehört durchaus auch dem brahmanischen Ideenkreise an Wie Räma im Dasarathajataka seine Ermahnung an seine trauernde Umgebung mit den Worten sichließt (G 11)

tasmā hı dhirassa bahussutassa sampassato lolam ımam parañ ca | aññaya dhammam hadayam manañ ca solā mahantapı na tāpayantı ||

so sagt im Mahābhārata Nārada am Schlusse seiner Erzahlung von der Erschaffung der Mrtyu (VII, 2123)

> åtmänam vat pränino ghnanti sarie nainam mrtyur dandapänir hinasti | tasmän mrtän nänusocanti dhiräh satyam jäätvä niscayam Brahmasrstam ||

Aus der großen Trostrede des Vidura im Striparvan (XI, Adhy 2-7), in der fast jeder Vers die Zwecklosigkeit der Trauer betont, hebe jeh hier nur Strophe 67 hervor

šokasthānasahasranı bhayasthānašatānı ca | dıvase dıvase müdham ārršanlı na pandıtamı) ||

Es ware em Leichtes, noch weitere Zitate aus der Spruchliteratur des Sanskrit beizubringen. Wer sich überzeugen will, daß der Inder zu allen Zeiten dieser Anschauung über das Törichte der Trauer um Tote gehuldigt hat, der braucht nur die zahlreichen, von Blau unter der Rubrik Trauer um Verstorbene ist eitel, grundlos' zusammengestellten Spruche der Böht

Die Strophe findet sich auch Mbh MH, 12483 und in leicht veränderter Fassung ebd MH, 751 Vgl auch Bhagavadgitä H, 11, 13

lingkschen Sammlung durchzugehen<sup>1</sup>). Ja, nach brahmanischer Auffassung ist die Trauer um Verstorbene nicht nur toricht, sondern geradezu eine Sunde. Als Yudbisthira uber den Tod seines Neffen Abhimanyu klagt, macht Vyāsa ihm Vorstellungen, die in den Worten gipfeln (Mbh. VII, 2469f.):

socato hi mahārāja agham eva vivardhate | tasmāc chokam parityajya śreyase prayated budhah || praharsam abhimānam ca sukhaprāptim ca cintayet | etad buddhvā budhāh sokam na sokah soka ucyate ||

Die Trauer bringt auch dem Toten nur Schaden. Er muß die Trauen schlucken, die die Angehörigen vergießen, wie es bei Yājūavalkya heißt (III, 11)2):

slesmäsru bändhavair muktam preto bhunkte yato 'tasah | ato na roditavyam hi kriyāh kāryāh svasaktitaḥ ||

Die Tranen der Verwandten und Freunde brennen den Toten und bringen den in den Himmel Eingegangenen zu Fall, vgl. Raghuvaméa VIII, 85

svajanāšru kılātısamtatam dahati pretam iti pracaksate || und Rāmāy. B II, 81, 223).

socanto nanu sasnehā bāndhavāļi suhrdas tathā

socanto nanu sasnena bandhavah suhrdas tatha | pātayanti gatam svargam asrupātena Rāghava ||

Und in Hariharas Paddhati wird mit Berufung auf die Śruti gelehrt, daß man nach Vollzug der offiziellen Trauerzeremonie nicht mehr über den Toten trauern durfe, 'wenn es doch geschieht, so leiden seine Kinder Hunger' (atah param mitasya khedo na kriyate | yadı kriyate tadā tasya prajāh ksudhātā bhavantīti śruth)')

Der Inhalt der Gäthäs zwingt also durchaus nicht zu der Annahme, daß jene Geschichten buddhistischen Ursprunges seien. Im Gegenteil, ge-

<sup>1)</sup> Index zu Otto Böhtlingks Indischen Spruchen, S 66

Im Pañcatantra 1, 335 (Bombay) mit den Varianten tasmān na roditavyam und prayatnatah

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Mit den Lesarten socamânâs tu und pătayanti sma tam svargăd auch im Hitopadeśa (Schlegel) IV, 74

<sup>9)</sup> Caland, Die Altindischen Todten und Bestattungsgebräuche, S. 74, 76 Leb beziehe tawa auf den Toten, nicht, wie Caland, auf den Trauernden — Dem oft gepriesenen Indifferentismus gegenüber kommt der rein menschliche Standpunkt in der Spruchdichtung nur selten zu Worte. Nur in dem alten Hilbas von der Unterstung zwischen dem Gener und dem Schakal (Mbl. XII, 5976ff) finde ich auch ein paar Slokas, in denen die Trauer beim Tode von Verwandten als berechtigt auerkannt und die Gleichgultigkeit sogar getadelt wird. Aber diese Verse werden nicht als die Meuning die Verfassers vorgetragen, sondern sind einem Schakal in den Mind gelegt, der sich bemült, die Verwandten eines Toten wonöglich bis zum Anbruch der Dunkelneit auf dem Friedliefe zurückzinhalten, weil er die Liebe zu fressen winseht und, solange er Tag ist, fürchten muß, daß ein Geier ihm die Ik ute streitig machen werde. Der Geier anderensits, dem daran legt, die Leute möglichet schnell zu entfernen, reschöpft sich in Sprüchen über die Nutzlosigkeit der Trauer.

wisse Tatsachen machen es wahrscheinlich, daß sie schon in Volkskreisen bestanden ehe die Buddhisten sie ihrer Sammlung einverleibten. Eine Reihe von Ritualtexten erwahnt namlich ausdrucklich den Vortrag von Trostgeschichten als einen Teil des Trauerzeremoniells So schreibt z B Yājñayalkya (III, 7) vor, daß man die Hinterbliebenen, wenn sie, nach Vollzug der Wasserzeremonie aus dem Wasser herausgestiegen auf einem weichen Rasenplatze sitzen durch alte Itihasas zerstreuen solle (aparadeyus tān stihāsash purātanash) Ebenso bestimmt Paraskara daß die Trauernden sich an einen schattigen Ort setzen und mit erbaulichen Geschichten trösten sollen¹) In der Visnusmrti (XIX, 24) wird gelehrt, daß den Leuten, die den Verlust eines Verwandten beklagen, Manner von ruhiger Gemutsart mit tröstenden Reden zureden sollen. Nach dem Gautama Pitrmedhasutra (IV. 2) sollen sich die Hinterbliebenen durch gute Reden, aufmunternde Geschichten und schone Puranas den Kummer vertreiben (sokam utsryya kalyanıblır vaqblılı sattvıkablılı katlablılı muranaılı sukrtiblili, und ganz ahnlich heißt es in der schon erwahnten Paddhati des Harihara daß alte Leute die trauernden Verwandten durch weise Spruche und durch das Erzahlen von Itihäsas Purānas und Upākhyanas troten sollen (tatah sarve ynatayah socantas tisthanti | tan anye vrddhah samsaran ityadibodhakaih sambodhayantı | ıtıhasapuranopakhyanaır bodhayantı | tatas te sambandhına utthapayanti)2) Und daß diese Vorschriften keine ideale Forderung blieben sondern wirklich befolgt wurden wird uns von Bana bezeugt. Er berichtet in seinem Harsacarita (193 15ff ) daß in der Umgebung des über den Tod seines Vaters betrubten Harsa Paurānikas geschickt in der Vertreibung des Kummers (solapanayananıpunāh pauranılāh) gewesen seien

Die Stelle zeigt, daß es im 7 Jahrhundert n Chr professionelle Er zahler gab, die es geradezu zu ihrer Spezialität machten bei Todesfallen den trauernden Verwandten passende Tevte vorzutragen Dasselbe war offenbar schon in vorbuddhistischer Zeit der Fall. Es ist doch kaum ein Zufall daß sich eine so große Anzahl von Trostgeschichten in der Jataka Sammlung vorlindet. Offenbar war ein strikes Bedurfins nach solchen Geschichten vorhanden und die berufsmaßigen Diehter und Erzahler wullten es zu befriedigen. Sie verstanden es ihre Geschichten durch kleine Ab anderungen den jeweiligen Umstrinden anzupassen. Es ist im Grunde die selbe Geschichte, die uns im Ghatajatala im Mattakundalijätaka und im Sujätajataka entgegentritt aber einmal ist sie für den Tod eines Sohneen andermal für den Tod eines Vaters zurechtgemacht. Die gleichen Gedanken bilden den Inhalt der Gathäs des Matarodanajätaka wie des Ananusocijajätaka aber jenes prüft für den Tod eines Bruders dieses für den Tod einer Gattin.

<sup>1)</sup> Calanda a O S 77 Hillsbrandt Ritualliteratur S 89
2) Calanda a O S 76

Dıs Ghatajātaka und das Dasarathajātaka zeigen uns noch einen anderen Kunstgriff dieser Dichter sie legen das, was sie zu sagen haben, den bekannten Personen der Heldensage in den Mund, unzweifelhaft mit der Absicht, ihren Worten dadurch größeren Nachdruck zu verleihen Ihren nuven Zuhörern waren iene Konige der Sage historische Persönlichkeiten so gut wie Asoka oder Candragupta, und ihre Taten und Erlebnisse wahre Geschichte Der Trost von den Lippen eines Rama konnte daher unmög lich seine Wirkung verfehlen, die Grunde, die einen Krsna zur Vernunft gebracht hatten, mußten auch den gewöhnlichen Trauernden uberzeugen Desselben Mittels bedienen sich die Gäthä Dichter des öfteren. So wird z. B. die Geschichte von Dhumakärin (Jät 413) von Vidhura Vidura dem Yudhitthila Yudhisthira erzahlt Derselbe Vidura muß im Vidhürapandita 1 itaka (545) das Lehrgedicht über das Hofleben vortragen (G 126-171) Wenn die spitere Epik die ganze alte Spruchweisheit ihren Helden und Weisen in den Mund legt, so setzt sie damit nur die Technik der alteren Gatha Dichtung fort

Von solchen solapanodanas, wie ich diese Gattung von Erzahlungen ım Anschluß an den Titel des zweiundfunfzigsten Adhyāya des Dronaparvan nennen möchte1) sind uns auch im Mahābhārata einige erhalten. Die beiden bekanntesten sind die schon erwahnte Geschichte von der Er schaffung der Todesgöttin (VII 2023ff) und das sogenannte Sodasarā jakıya (VII, 2138ff ) die Vyāsa dem Yudhisthira erzahlt, als er über den Tod des Abhimanyu trauert Beides waren ursprunglich selbstandige Ge schichten Die erste wird ausdrucklich als ein tihäsa puratana bezeichnet (2023) das einst Narada dem über den Tod seines Sohnes Hari trauernden Könige Akampana vortrug Mit dem Sodasarajakiya das Vāsudeva dem betrubten Yudhisthira noch einmal XII 900ff erzahlt suchte nach der Rahmenerzahlung Nārada den Konig Srājaya zu trösten als Rauber seinen Sohn Suvarnasthivin getotet natten. Ein drittes sokapanodana tragt Vyasa dem Yudhisthira in XII 834ff vor Es ist wiederum ein itihāsa purātana das nach der Einleitung ursprunglich der Brahmane Asman vor dem Videhakönig Janaka sang Ein viertes größeres Stuck dieser Art liegt uns in dem Visokaparvan, den ersten acht Adhyavas des Striparvan, vor Hier wird Dhrtarastra zuerst von Sanjaya, dann von Vidura und zuletzt von Vyasa mit vielen schönen Spruchen und Gleichnissen über den Tod seiner Verwandten getröstet2) Auf andere

<sup>1) \(\</sup>chi\_1\) auch Mbh \(\text{MI}\) 833 \(\text{yezphasya}\) Panduputras fa \(\text{1 glosch śolam apānudat}\), \(\text{MI}\) 24 \(\text{sokam rājan uyapanuda}\) Jat \(\text{HI}\) 157 \(\text{10}\) 215, 4, 390 \(\text{25}\) \(\text{IV}\), 62 \(\text{2}\) 87 \(\text{4}\) yo me sokapartassa puttasokam (bzw. putusokam) apānudi. \(\text{Ahnlich auch Jat III}\), \(\text{155}\) \(\text{10}\) ablam tinddtum na salloti.

<sup>3)</sup> Das Vrokaparvan ist augenscheinlich eine sekund ire Frweiterung des neunten Adhyava des Striparvan die bri der Redaktion vor diesem Adhyaya eingeschoben wurde. Mir scheint das aufs deutlichste daraus hervorzugehen daß die Frzählung in Adhyaya O genau auf demselben Punkte beginnt wie im ersten Adhyaya des Visoka.

klemere Trostreden (VII 2542ff , XVI 279ff ) hat schon Hardy hin gewiesen 1)

Bei aller Verschiedenheit des Inhaltes ist doch der leitende Gedanke in diesen Mahabhärata Geschichten derselbe wie in den Jätakas. Die Nutz losigkeit der Trauer ist, wie sehon oben erwahnt, auch hier das Thema das in immer neuen Variationen behandelt wird. Und auch der praktische Zweck dem die Geschichten dienen ist in beiden Fallen der gleiche. Es wird in den Einleitungen der Mahäbhärata Erzahlungen sogar ausdrucklich betont daß sie bestimmt sind trauernde Hinterbliebene von ihrem Kummer zu befreien, siehe VII 2025.

tad aham sampravalsyamı mrtyok prabhavam uttamam | tatas tvam molşyase duhlhāt snehabandhanasamśrayāt || vnd Mbh XII 907ff

mahabhagyam pura rajñam Lirtyamanam maya érnu | yathdvadhānam nrpate tato duhkham prahāsyasi || etan mahanubharams tram srutraira prthivipatin | éamam anaya samtapam érnu vistarašaš ca me ||

Das ākhyāna von der Erschaffung der Todesgöttin wird daher auch als solaghna (VII 2026) putrašolapaha (2039) bezeichnet und zum Schlusse heißt es (2128)

punyam yasasyam svargyam ca dhanyam āyusyam eta ca | asyetihasasya sudā sratanam sratanam tathā ||

Endlich zeigt sich auch in der Erzahlungstechnil, in den Ausdrucken und Bildern eine Reihe von Übereinstimmungen. Die Art der Rahmen erzahlung ist in den epischen Legenden die gleiche wie im Ghatajatala oder Dasarathajātala. Personen der Heldensage treten auf um die Spruche uber den Tod zu verkunden oder durch ist belehrt zu werden. Stereotyp ist in den Jatakas der Schluß Nachdem der Trauernde die Rede des

parvan und daß alles was in Adh; aya 9 enthalten ist sich großtenteils sogar wortt let auch um Visökaparvan findet. Salapaa ermaint zuerst den Dhittarstra daß Toten zu bestatten (9 249—252 – 1 4—9) Dhittarastra fallt von Kummer über wil git ohnmachtig zu Boden (9 253 – 1 10) wernuf Vidura him Trost zu spricht (9 254—268 = 2 46—63) Diese Wiederholungen bleiben meiner Anuelit nach bei der Annahime eines einzigen ursprungl ehen Dichtera vollig umerklätisch nicht bei der Annahime eines einzigen ursprungl ehen Dichtera vollig umerklätisch nicht sich abharda eines der Salapar vollig und dasselbe sagt beson lers in einem so umfangre chen Werke wie es das Mal abharda et aber kumm verninftigen Menschen ist es dech zusutrauen daß er ohne jegl ein Grund une Geschichte die er eben erzahlt Jat wenger als 200 Slohas spater mit ginau den gleichen Worten noch einmal erzal len sollte

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Icl verweise auf die Inhaltsangaben in H Jacobis Mahäbharata Der Inhalt des Sojaarajakija ist gewissimaßen zusammengefaßt in einer Gatla die schinder lingerein Rezenaen des Ghatajátaka im Petavatthu (H 6 11) findet

Weisen gehört hat, gesteht er regelmaßig, daß er nun von seinem Kummer geheilt sei

```
so 'ham abbūlhasallo 'smı vītasoko anāvılo |
na socāmı na rodāmı tava sutvāna mänara¹) ||
```

Ebenso ım Mahābhārata Da spricht Akampana zum Schlusse (VII, 2126)
vua peta sokah prīto 'smi bhagavann rsisattama |

srutvetikāsam tvattas tu krtārtho 'smy abhirādaye []

Und Srnjaya erklart (VII, 2454)

etac chrutvā mahābāho dhanyam ālhyānam uttamam | rājarsīnām purānānām yajvanām dalsınāvatām || vısmayena hate soke tamasīvārlatejasā | vıpāpmāsmy avyathopeto brūhi kim laravāny aham ||

Ganze Versviertel haben den gleichen Wortlaut im Sanskrit wie im Pali Im Ghatajātaka (454) redet Rohineyya den trauernden Kanha an (G 1)

```
utthehr Kanha kim sesi ko attho supinena te |
```

Ebenso beginnt Vidura seine Trostreden an den Yudhisthira mit den Worten (Mbh. XI. 47)

uttıstha räjan kım sese dhārayatmānam ātmanā | und (Mbh XI, 255)

uttıstha rājan kim šese mā šuco Bharatarsabha |

Wir haben hier eine jener formelhaften Wendungen vor uns, die schon zum Rustzeug der alten Gätha-Dichter gehörten und von der spateren Epik über nommen wurden. In den Gathas findet sich derselbe Pada, nur leicht nach den Umstanden verandert, noch 13t 311. 1

utthehr cora him sesi ko attho supinena te |

und Jat 455, 11

utthehr amma krm sesr āgato ty āham atrajo2) |

Im Ghatajātaka (355) erklart Ghata dem König Vanka warum er nicht betrubt sei (G 2)

nābbhatītaharo soko nānāgatasukhāraho | tasmā Vamka na socāmī n' atthī sokeadutīyyata

<sup>1</sup>) Jat 352, 7, 449 10, 454 14, und mit der durch die abweichende Erzahlung bedingten Variation Väsava für mänava, 372, 7 und 410, 9

2) Vgl auch die ahnlichen Wendungen in Mbh IV, 516 uttigthottigtha kim sege Bhimasena yatha mṛtah |

Mbh XI, 756

uttişfhottişfha Gändhärs mā ca sole manah kṛthāh | Mbh I, 6563

uttışfhottışfha bhadram te na tvam arhasy arımdama [ moham nrpatisärdula gantum ätışkrtah lşıtau [[

Mbh V, 4501
uttıstha he Läpuruşa mä šeştasvam parajıtah j

Der letzt Pāda kehrt in der Frage des Sañjaya an den trauernden Dhrtarästra wieder (Mbh XI, 6).

```
kım socası mahārāja nāsti soke sahāyatā |
```

Offenbar war sowohl diese wie die vorher besprochene Formel auch Välmiki bekannt. Er hat beide vereinigt in einem Satze der Rede, mit der Kausalyä den Daśaratha aufzurichten sucht, als er im Schmerz über Rämas Verbannung zusammenbricht (R. II. 57, 30)

```
uttistha sukrtam te 'stu soke na syāt sahāyatā') |
```

Im Uragajātaka (354) entgegnet die Mutter dem Sakka, der sich wundert, daß sie keine Tranen über den Tod ihres Sohnes vergieße (G 3)

```
anarhāto tato ūgā anannīñāto eto gato |
yathāgato tathā gato tattha kā paredevanā ||
```

Denselben Gedanken kleidet der Verfasser des Visokaparvan in die Worte (Mbh. XI, 58)

```
adarsanād āpatītāh punas cādarsanam gatāh |
narie tara na tesām tram tatra kā narrdevanā ||
```

Der Versschluß tatra Lä parudevanä fundet sich in der Trostrede des Vidura noch dreimal, Mbh XI, 51 = 256

abhāvādīnı bhūtānı bhūramadhyūnı Bhārata | abhāvanıdhanāny eva tatra kā parıdevanā²) ||

Mbh XI, 55 = 261

ekasārthaprayātānām sarvesām tatra gāmīnām

yasya kālah prayāty agre tatra kā parīdevanā  $\parallel$  und Mbh XI, 57 = 264

sarve svädhyäyavanto hi³) sarie ca caritairatāh | sarve cābhimulhāh ksinās tatra kā paridevanā ||

Er begegnet aber auch sonst öfter im Epos und in der Spruchdichtung,

Er begegnet aber auch sonst ofter im Epos und in der Spruchdichtung. z B Mbh II, 1706, 1708, 1710, XII, 907, Yajñav III, 9, Hitop IV, 74\*) usw

Wiederholt kommt in den Jätakas eine Gathä vor, in der der weise Tröster einem Manne verglichen wird, der durch Besprengen mit Wasser einen Brand loscht (Jät 352, 5, 372, 5, 410, 7, 449, 8, 454, 12)

ādītiam rata mam santam ghatasītiam va pāvakam | vārīnā vīva osincam sabbam nībbā pa ve daram ||

i) In der Bengali Rezension (57, 28) ist der Versiganz verändert. Die Ausgabe der Nirmanisagara Press druckt falschlich. Solena sydt sahägigtä. Ein weiteres Bei spiel der ersten Formel betet die Bengali Rezension in II, 81, 10

rājann uttietha kim šeņe Bharato 'ham upāgatah |

<sup>\*)</sup> In der Bhagavadgutä II, 28 (= Mbh VI, 906) avyaktädin; bhūtān; vyaktamadhyān; Bhārata | avyaktanidhanānv era tatra kā parsdevanā ||

<sup>3)</sup> An der zweiten Stelle lautet der erste Påda sarre vedandah süräh

<sup>4)</sup> Die Lesart dalra für fatra ist sicherlich sekunder

'Mich, der ich wirklich brannte wie mit Ghee betraufeltes Feuer, gleichsam mit Wasser besprengend, löschest du aus allen Schmerz'

Dasselbe Bild, teilweise sogar dieselben Worte, verwendet der Dichter im Visokaparvan (Mbh. XI, 241)

```
putrašolam samutpannam hutāšam jvalītam yathā |
prajūāmbhasā mahābhāga nīrvāpaya sadā mama ||
```

'Den Schmerz um den Sohn, der ausgebrochen ist wie loderndes Feuer, lösche mir immerdar aus mit dem Wasser der Weisheit, du Trefflicher'

Meiner Ansicht nach zeigen alle diese Übereinstimmungen aufs deutlichste, daß zwischen den śokāpanodanas, die uns in den Jātakas vorliegen, und denen, die uns im Epos erhalten sind, ein Zusammenhang besteht, und da wir in anderen Fallen den bestimmten Nachweis führen konnen, daß die im Epos überlieferten Ākhyānas junger sind als die Gāthās, so durfen wir, wie ich glaube, das gleiche Verhaltins unbedenklich auch hier annehmen den Verfassern der epischen śokāpanodanas waren, wenn auch vielleicht nicht dieselben, so doch ahnliche Erzahlungen wie die in die Jātaka Sammlung aufgenommenen bekannt, und sie haben die Gedanken, die Einkleidung, den Formelschatz, die sie in den alteren Dichtungen vor fanden, sich angeeignet und in mehr oder minder freier Weise umgestaltet

Ich habe oben auch eine Stelle aus dem Ramayana angefuhrt, in der augenscheinlich zwei jener von den Gäthä Dichtern gepragten Formeln be nutzt sind Schon bei einer fruheren Gelegenheit!) habe ich ferner zu be weisen gesucht, daß Välmiki eine Gäthä aus der alten Trostrede des Räma direkt in die große Rede, die er seinen Helden beim Tode des Dasaratha halten lußt, übernommen hat Hier mochte ich darauf hinweisen, wie eing sich einige andere Strophen dieser Rede im Gedanken und im Ausdruck mit den Gäthäs des Ananusociyajätaka (328) berühren

Im Ananusoenyayātaka belehrt der Asket die umstehende Menge (G 2-4)

```
tan tan ce anusoceyya yam yam tassa na vijyati |
attānam anusoceyya sadā maccuvasam gatam || 2 ||
na h'eva tittham²) nāsinam na sayānam na p'addhagum |
yāva pāti nimisati tatrāp sarati bbayo²|| 3 ||
tatth' attan vata-ppaddhe iinābhāve asamsaye |
sesam sesam dayitabbam iitam ananusociyam²) || 4 ||
```

<sup>1)</sup> Gott Nachr, Phil hist Kl 1897, S 130, siehe oben S 38f

<sup>3)</sup> Fausboll hat thutam in seinen Text aufgenommen, aber C<sup>4</sup> liest tutham, C<sup>k</sup> B<sup>1</sup> tutham, und nur B<sup>4</sup> hat thutam Auch im Kommentar (II, 96, 10) lesen C<sup>ks</sup> B<sup>1</sup> über einstummend tutham und nur B<sup>4</sup> thutam Unter diesen Umstanden liegt nicht der geringste Grund vor, die Lesart tutham (= sk. tuthantam) abzuweisen

<sup>9)</sup> Fausbell hest mit C<sup>2</sup> ananusocitan (tt), die richtige Lesart steht in C<sup>2</sup> und in allen Handschriften im Kommentar (III, 97, 1) Die birmanischen Handschriften lesen ganz abweichend mahantam anusocayan.

'Wenn man allem nachtrauern wollte, was einem verloren gegangen ist, mußte man die eigene Person betrauern, die stets in der Gewalt des Todes steht.'

'Denn nicht den Stehenden, nicht den Sitzenden, nicht den Liegenden, auch nicht den Wandernden (verschont der Tod), wahrend man wicht, (wahrend) man schlaft, auch da schleicht das Alter herbei

'Da also die eigene Person, ach' dahingeht'), (und) die Trennung un zweifelhaft ist, soll man alles, was zuruckbleibt, lieben, nicht (aber) dem Dahingegangenen nachtrauern'

Diesen Gäthäs entsprechen zum Teil wörtlich die Verse II, 105, 21, 22 im Rämävana

ātmānam anusoca tram līm anyam anusocasī | āyus tu hīyate yasya sthītasyalha gatasya ca || sahaīva mrīyur trajatī saha mrīyur nīsīdatī | gatvā sudīrgham adhrānam saha mrīyur nīvarlate ||

'Die eigene Person betrauere du Was trauerst du einem andern nach, (du), dessen Leben dahinschwindet, wenn du stehst und wenn du gehst?'

'Mit geht der Tod, mit setzt der Tod sich nieder, mit kehrt der Tod von einem langen Weg zuruck'

Wie der Gathā Dichter dis eigene Selbst sadā maccurasam gatam nent, so nennt Vālmiki die Menschen in Vers 18 jaramrtyurašam gatāh Wie der Gātha Dichter von dem tinābhara asamsya spricht, so sagt auch Vālmiki, daß Gitte und Gattin, Eltern und Kinder von emander scheiden mussen dhruto hy seam vinābharah (V 27)<sup>2</sup>) Ich sehe in diesen Übereinstimmungen einen neuen Beweis dafur, daß auch Valmiki die alte Gāthā Poeste gekannt und benutzt hat

## Das Wurfelspiel im alten Indien.

Die Bedeutung des Wurfelspieles

Wurfelspiel und Wagenrennen sind die beiden Vergnugungen denen sich der vedische Inder mit Leidenschaft hingab. In der nachredischen Zeit hat der Rennsport aufgehört eine Rolle zu spielen. Das Wurfelspiel

<sup>1)</sup> Ich fasse Pali -pphaddha als Vertreter von sk. pnidhra

<sup>\*)</sup> In V 15 spricht Valmiki von dem Menschen der antirura dem Tode unter worfen sei Der gleiche Ausdruck (anusara) fundet sich auf alle Geschöpfe angewandt, in Gäthi 2 des Matarodanajataka (317) G 4 des Migapotakajataka (372) roditena hare brahme mato peto samutihahe |

sabbe samgamma reddma an naman : assa ñdiale || stimmt dem Inhalte nach überein mit Ram II, 35, 18 (Gorr) socato rudatas caira yadı nama mṛtah punah |

samjlert svijanah kakeid anusocema sarrasah ||
Da diese Strophe aber nur in der Bengali Rezension erscheint, so ist sio vielleicht erst
später einreschoben

aber hat noch immer nicht seine Anziehungskraft verloren; im Gegenteil, es tritt uns im Epos als die vornehmste Unterhaltung des Adels, als das eigentliche Spiel der Könige entgegen, und daß es auch in den Kreisen des Volkes mit Eifer betrieben wurde, zeigen die Dharmassistras mit ihren Vorschriften über Spielhauser und Spielschulden. Das gleiche war auch im spateren Mittelalter der Fall; ich brauche nur an die bekannten Schilderungen im Mrcchakatika und im Dasakumäracarita zu erinnern. Und ausgestorben ist das Spiel in Indien selbst heute noch nicht, wenn es auch die Bedeutung, die es einst fur das Volksleben hatte, nicht mehr besitzt.

Eine genaue Kenntnis des alten Spieles wurde uns so manche Stelle in den vedischen und epischen Texten, die uns jetzt dunkel ist, verstandlich machen; bis vor kurzem aber war es kaum gelungen, etwas Sicheres zu ermitteln. Roth mußte am Schlusse seines Aufsatzes 'Vom Baum Vibhidaka'¹) bekennen: 'Wie Gang und Zweck des Spieles war, das weiß niemand zu sagen.' Wenn ich es trotzdem wage, die schwierige Frage hier zu behandeln, so geschieht es deshalb, weil in letzter Zeit allerlei Texte veröffentlicht sind, die geeignet erscheinen, in das Dunkel, das uber dem Wurfelspiel liegt, Licht zu bringen. Ich glaube, daß es mit ihrer Hılfe nn der Tat möglich ist, wenigstens in einigen Punkten Klarheit zu schaffen. Manches bleibt aber auch so noch unerklart, ja, das neue Material bringt zum Teil sogar neue Schwierigkeiten mit sich, die ich wenigstens nicht zu lösen vermag. Ich kann daher selber diesen Aufsatz nur als einen ersten bescheidenen Versuch auf einem Gebiete, das bisher eine zusammenhangende Darstellung uberhaupt nicht erfahren hat, bezeichnen.

## Das Vidhurapaņģitajātaka

Die Stelle, von der ich bei der Untersuchung des Wurfelspieles ausgehen möchte, weil sie die ausfuhrlichste Beschreibung des Spieles, wenn auch nicht in seiner altesten Form, enthalt, findet sich im Vidhurapandita-jätaka (546). Dort wird erzahlt, wie der Yaksa Punnaka den Kömg der Kurus zum Spiel herausfordert. Er schildert zunachst den wunderbaren Edelstein, den er als Einsatz bieten kann; dann fährt die Erzahlung fort wie folgt (VI, 280, 1ff).

Als Punnaka so gesprochen hatte, sagte er: 'Mahārāja, ich werde, wenn ich im Spiel besiegt werden sollte, diesen kostbaren Edelstein dahingeben; was wirst du aber geben?' "Mein Lieber, außer meiner Person und meinem weißen Sonnenschirm soll alles, was mein ist, mein Einsatz sein.' 'Dann, o Herr, verliere keine Zeit mehr. Ich bin von fernher gekommen. Laß den Spielkreis fertig machen.' Der Konig ließ es den Ministern sagen. Die machten schnell den Spielsaal fertig, richteten für den König einen trefflichen Makaci-Teppieh und auch für die übrigen Könige Sitze her, machten

<sup>1)</sup> Gurupūjākaumudī, S 4

auch fur Punnaka einen passenden Sitz und benachrichtigten dann den König daß es Zeit wire Da redete Punnaka den König mit der Gatha an

'Tritt heran an den herbeigekommenen') Preis, o König, solch herr lichen Edelstein besitzest du nicht In rechtmaßiger Weise wollen wir be siegt werden, nicht durch Gewalt, und wenn du besiegt werden solltest. zahle uns schnell (den Gewinn) aus2) \* 89

Da sagte der König zu ihm "Furchte dich nicht vor mir, junger Vann weil ich der König bin, nur auf rechtmaßige Weise, nicht durch Gewalt werden wir siegen oder verlieren 'Als Punnaka das hörte, sprach er in dem er die Könige zu Zeugen dafur anrief, daß sie nur auf rechtmaßige Weise siegen oder verlieren wollten, die Gäthä

Erhabener Furst der Pañcalas³), Surasena, Macchas und Maddas mit samt den Kekakas\*), die sollen sehen, daß unser Kampf ohne Betrug vor sich gehe, daß man uns nichts tue in der Versammlung 37 90

1) Der Kommentator faßt die Worte upägatam raja upehi lakkham als zwei Satze auf mal araja julasalāja kammam upagatam (Ausgabe upagatam) nitihilam

upehi lakkham akkhehi kilanatthanam upagaccha Allem seme Erklarung i t sicherlich unrichtig Upagatam kann unmöglich den angegebenen Sinn haben es gehort zu lakkham und dies ist nicht der Spielplatz sondern worauf auch die un mittelbar folgenden Worte netadisam maniratanam tai atthi weisen der ausge setzte Preis, der Einsatz. In dieser Bedeutung erscheint das Wort in Rv. II 12,4 śraohnira vo nanam laksam ddad aryah pustani sa janasa indrah Im spateren Sanskrit scheint das Wort nur noch in dem Kompositum labdhalaksa vorzukommen dessen Grundbedeutung aber verblaßt ist. Es heißt im Mahabharata und bei Manu kaum mehr als bewahrt erprobt', hochstens Whh IV, 13 17 wo Ringer das Beiwort asakrilabdi alak sah erhalten tritt noch die alte Bedeutung zutage Fur laksa findet sich in der nachs edischen Literatur in der gleichen Bedeutung auch laksia

2) Pali grakaroti fasse ich als Aquivalent von sk. apākaroti das in Verbindung mit ri a oft die Bedeutung bezahlen hat Auch in der Gatha ist offenbar ein Akku

sativ wie jilam zu erganzen

3) Fausboll lest dem Kommentar folgend Parcala paccuagata Die Worte sind aber in Pancalapace uggata zu zerlegen und Parcalapace ist aus Pancalapatj entstanden Uggata findet sich als Attribut zu einem Konigsnamen auch Jat 522 2

(Kālingara) i pana uggato ayam) und 37 (Kālingarājassa ca uggatassa)

1) Die vier ersten dieser Namen wurden im Sanskrit Paucula oder Pancala Surasena Matsya und Madra lauten Die Lekakas werden auch in G 26 des Sam Liccai itaka (530) und zusammen mit den Pancalas und Kurus in G 1 des Kamanita untaka (228) erwahnt. Sie sind naturlich dieselben wie die im Mahabharata un I Ramayana oft genannten Kekayas Kaikayas oder Kaikeyas Die Gatha des Sam kiccanataka gestattet aber noch einen weiteren Schluß Sie lautet atikāvo mahissāso Ajjuno Kekakād) ipo l

sal assabāhu ucchinno isim āsajja Gotamari II

Le kann nicht dem geringsten Zweif I unterliegen daß dieser tausendarm ge Ajjuna der König der Kikakas, der den Rei Gotama ermordete identisch ist mit d m be rulimten Brahmanenfeinde Arjuna Kartavirya dem tausendarmigen König dir Hail ayas Dann sind aber auch trotz all r lautlichen Schwierigkeiten die hekakas oder Kekayas identisch in t den Haihavas. Für diese Identifizierung sprechen auch noch under Momente auf die ich bei anderer Gel genl eit zuruckzukommen gedenke

3) The letzte Pa la lautet un Texte na no sabhā am na karoti kinci der hom

Darauf trat der König, von einhundert Königen umgeben, mit Punnaka in den Spielsaal ein. Alle ließen sich auf den ihnen zukommenden Sitzen nieder. Auf ein silbernes Brett legten sie goldene Wurfel. Punnaka, der es eilig hatte, sagte 'Mahārāja, bei den Wurfeln gibt es vierundzwanzig sogenannte āyas, māli1), sāvaļa, bahula, santi2), bhadrā usw. Wahle dir von diesen einen aya, der dir gefallt.' ,Gut', sagte der Konig und wahlte bahula; Punnaka wahlte sarata. Darauf sagte der König zu ihm: 'Nun denn, mein lieber junger Freund, wirf die Wurfel' 'Mahārāja, ich bin nicht zuerst an der Reihe, wirf du.' ,Gut', sagte der König und willigte ein. Nun hatte er aber eine Schutzgottheit, die in seiner drittletzten Existenz seine Mutter gewesen war. Durch deren Zaubermacht pflegte der König im Spiele zu siegen. Sie befand sich in der Nahe. Der Konig dachte fest an die Gottin und ließ, das Spiellied singend, folgende Gatha vernehmen3).

'Alle Flusse gehen in Krummungen, alle Baume bestehen aus Holz, alle Weiber begehen Sunde, wenn sie emen Verfuhrer finden4)' 1

mentar liest Laront für Larott Ich bin nicht sicher, ob ich mit meiner Übersetzung das Richtige getroffen habe, die Erklärung des Kommentars aber scheint mir mit dem Texto ganz unverembar zu sein 1) So lesen die singhalesischen Handschriften; die birmanischen haben mälikam

2) Das Komma vor santi in Fausbolls Text ist zu tilgen

3) Die folgenden Verse finden sich nur in einer birmamischen Handschrift und sind stark verderbt. Sie machen aber durchaus den Eindruck echter alter Gathas

1) Die Gatha findet sich in teilweise besserer Lesart auch im Kunalaiataka (536, G 18) und in der Pro-aerzahlung des Andabhūtajātaka (62) Fur ramlanadī steht im Andabhütai vamlagata, im Kunalaj in den singhalesischen Handschriften vamlagati, offenbar die beste Lesart, und Ogata, wahrend die birmanischen Handschriften auch hier ramkanati (fur onadi) bieten Im zweiten Pada ist nach den beiden anderen Stellen kathā ranāmayā in katthamayā ranā, im vierten Pāda nirādake in niratake zu verbe-sern. Dagegen verdient die Lesart unserer Gatha labbhamane den Vorzug vor dem labhamana der singhalesischen Handschriften in den beiden anderen Jatakas; die birmanischen Handschriften lesen auch im Kunalaj labhamane (für lubbhamane) Was das Wort nivatake betrifft, so hat Pischel, Philologische Abhandlungen, Martin Hertz dargebracht, S 75, mit Rucksicht auf den Vers im Milindapatiha (S 205f)

sace labhetha khanam va raho va nemantakam vå pi labhetha tädisavi sabba pı ıtthiyo kareyyu papam annam aladdha pithasappına saddhım ||

vorgeschlagen, dafür nimantake zu lesen. Jener Vers kommt aber ebenfalls im Kunalas, vor (G 19), und hier steht für nimantalam gerade wieder niedtakam. Da auch der Kommentar nurdiale im Kunalaj durch raho mantanale paribhedale erklärt, so durfen wir damus wohl folgern, daß miedtaka ein Synonym von nimantaka. Verfuhrer, 1st.

4) Dieser Vers ist offenbar völlig verderbt. Sicher ist nur, daß für patifid patuthā zu le-en ist.

, Der aus Gold verfertigte Wurfel<sup>1</sup>), der vierkantige, acht Fingerbreiten lange<sup>3</sup>), glanzt inmitten der Versammlung<sup>3</sup>) Sei du, (o Würfel), alle Wunsche gewahrend<sup>4</sup> 3

,O Göttin, verleih mir Sieg Sieh, wie wenig Gluck ich habe Ein Mensch, der sich des Mitgefühls der Mutter erfreut 1, schaut immer dis Gute 1 d.

"Ein Achter") heißt mälika, und ein Sechser gilt als sävata") Ein Vierer ist als bahula zu bezeichnen, der aus der Verbindung zweier Verwandter bestehende als bhadraka") ' 5

'Und vierundzwanzig äyas sind von dem trefflichen Weisen erklart worden's) mälika, die beiden käkas, sävata, mandakä, ravi, bahula, nemi, samghatta, santi, bhadrā und titthira's)' 6

Nachdem der König so das Spiellied gesungen und die Wurfel in der Hand durchemandergerollt hatte, warf er sie in die Luft Durch Punnakas Zaubermacht fielen die Würfel zu Ungunsten des Konigs Infolge seiner großen Geschicklichkeit in der Kunst des Spieles erkannte der König, daß die Wurfel zu seinen Ungunsten fielen Er fing daher die Wurfel auf, in dem er sie in der Luft zusammen ergriff, und warf sie wiederum in die Höhe Auch das zweite Mal fielen sie zu seinen Ungunsten Er erkannte es und fing sie in derselben Weise auf Da überlegte Punnaka 'Dieser König fangt die fallenden Wurfel, sie zusammen ergreifend, auf, obwohl er mit einem Yaksa wie mir spielt. Wie kommt denn das ? Er sah ein, daß es die Zaubermacht der Schutzgöttin des Königs sei, und mit weit geöffneten Augen blickte er iene wie im Zorne an Erschreckt floh sie davon und noch, als sie den Gipfel des Cakravalagebirges erreicht hatte, stand sie zitternd da Als der König nun zum dritten Male die Wurfel geworfen hatte, erkannte er zwar, daß sie zu seinen Ungunsten fielen, aber infolge der Zaubermacht des Punnaka konnte er nicht die Hand ausstreel en und sie auffangen Sie fielen zu Ungunsten des Königs nieder Darauf warf Punnaka die Wurfel, sie fielen zu seinen Gunsten. Als er nun sah daß er jenen besjegt hatte, da knackte er mit den Fingern und rief dreimal laut

<sup>1)</sup> Auffallig ist, daß påsa hier Neutrum ist

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ansiatt caturam samathanguli ist caturamsam atthanguli zu lesen wofür man im späteren Pali caturassam atthangulam sagen wurde. Zu caturamsa vgl. Pischel Grunmatik der Prakrit Sprachen. § 76.

<sup>3)</sup> Lies parisamajihe

<sup>4)</sup> Das muß nach dem ganzen Zusammenhange der Sinn von mät inukampiko sein Vielleicht ist mätänukampito zu lesen

<sup>1</sup> Vielleicht ist mätä

1 Lies attlakam

<sup>•)</sup> Dies, nicht säreilia wie die Handschrift hat, ist, wie wir schen werden, die richtige Form

<sup>1)</sup> Lies deibandhusandhika bhadrakam

<sup>1)</sup> Das te hinter palasit I ist zu streichen

<sup>\*)</sup> Über die technischen Ausdrucke dieser und der vorherschenden Catha siche die Bemerkungen im Folgenden

'Ich habe gesiegt, ich habe gesiegt!' Dieser Ruf drang durch ganz Jambudvipa Zur Erklarung dieser Sache sagte der Meister

Sie traten ein, vom Wurfelrausche berauscht, der König der Kurus und Punnaka, der Yaksa Der König erlangte wurfelnd kalı, kata (krta) erlangte Punnaka, der Yaksa 91

Die beiden waren dort beim Spiele zusammengekommen<sup>1</sup>) in Gegenwart der Könige und inmitten der Freunde. Der Yaksa besiegte den an Macht Starksten unter den Mannern. Da erhob sich ein larmendes Geschrei 92

## Das Jātaka und das Mahābhārata

Jeder Leser dieses Abschnittes wird sofort an die bekannten beiden Wurfelszenen des Mahābhārata, speziell an die des Sabhāparvan, er innert werden Das Bild der jūtasālā des Kurukönigs mit den Scharen von Fursten, die mit gespannter Aufmerksamkeit dem Spiele des Königs und des Yaksa folgen, entspricht genau der sabhā des Duryodhana bei dem großen Kampfe des Sakuni mit Yudhisthira, wie sie im Mahābhārata, II, 60, 1ff, geschildert wird Selbst einzelne Wendungen sind in den Gäthās und im Epos identisch G 91 heißt es von den beiden Spielern te pāwsum alkhamadena mattā Den Ausdruck vom Spiel oder Wurfel rausche berauscht kennt auch das Epos, er erscheint hier ebenso wie in der Gäthā in Tristubhstrophen im Ausgang des Pada Mbh II, 67, 4 berichtet der Bote der Draupadi

Yudhisthiro dyūtamadena matto Duryodhano Draupadi tvām ajaisīt | und sie erwidert (5)

mudho rājā dyūtamadena matto hy abhūn nānyat kaitavam asya kimcit Im Śloka wird er dem Metrum zuliebe leise verandert, Mbh III, 59, 10 wird von Nala gesagt

tam alsamadasammattam suhukam na tu kusuna | nuarane bhavao chakto duvuamanam arimdamam ||

Wie Punnaka vor dem Spiele betont, daß es ohne Betrug vor sich gehen solle (G 89, 90) dhammena jiyyāma asāhasena und passantu no te asathena yuddham, so dringt auch Yudhisthira, Mbh II, 59, 10 11, auf 'fair play'

dharmena tu jayo yuddhe tatparam na tu devanam | ayihmam asatham yuddham etat satpurusavratam |

Es sind das Übereinstimmungen, die sich aus den engen Beziehungen der Epik zur Gäthä Poesie erklaren

# Die Apsaras und das Wurfelspiel

Von besonderem Interesse ist die Rolle, die Göttin in der Er zahlung spielt. Aus allem, was wir von ihr erfahren, geht hervor, daß wir

<sup>1)</sup> Ich habe Fausbolls Konjektur samagata für samagate angenommen

sie uns als eine Elfe oder Apsaras denken mussen, wenn auch diese Be zeichnung selbst im Texte nicht vorkommt. Das Jätaka benutzt hier eine Vorstellung, die auch der vedischen Zeit gelaufig war Nach dem Athar y aveda erfreute sich das Wurfelspiel der ganz besonderen Gunst des Apsaras Die Apsaras sind aksakāmā, die Wurfel liebend (Av. II. 2. 5). sādhuderini. gut spielend (Av IV, 38, 1 2), sie haben ihre Freude an den Wurfeln (yd aksesu pramódante, Av IV, 38, 4), sie versehen des Spielers Hande mit ghrta und bringen den Gegner in seine Gewalt (Av VII, 114, 3) Zwei Lieder sind speziell an sie gerichtet, VI 118 und IV, 38, 1-4 In dem ersteren werden zwei Apsaras angefleht, die Betrugereien, die beim Wurfelspiele vor gekommen sind, zu verzeihen Dis zweite wendet sich an eine Apsaras nut der Bitte, im Spiele beizustehen und ist eine, wenn auch nicht den Worten, so doch dem Inhalte nach genaue Parallele zu dem Liede, das im Jataka der Komg vor Beginn des Spieles singt Weshalb die Apsaras beim Spiele Hilfe leisten kann und in welcher Weise sie es tut, geht aus der Jätaka Erzahlung nicht deutlich hervor, hier wird nur gesagt daß der König durch ihre Zaubermacht zu siegen pflegte und daß sie auch diesmal in der Nahe stand und wenigstens das Ungluck abwehrte, bis sie durch den Zornes blick des Yaksa erschreckt das Weite suchte Vielleicht waren schon dem Erzahler selbst die Anschauungen, die hier zugrunde hegen nicht mehr ganz klar Das Atharvahed IV 38 spricht sich über die mäyä der Apsaras (V 3) deutlicher aus Dort heißt es, daß sie mit den auss tanzt (V 3) daß sie die kria Wurfe in dem glaha macht (V I) oder faßt (V 2) oder den kria Wurf aus dem glaha nimmt (V 3)1) Man dachte sich also die Apsaras offenbar als in der Luft tanzend und mit unsichtbaren Handen die Wurfel, wahrend sie in der Luft schwebten, so wendend daß sie zum Glucke fur den begunstigten Spieler fielen

## Die Frauen und das Wurfelspiel

Das Spiellied im Jataka ist indessen meht ganz einheitlich. Der erste Vers ist allerdings auch ein Zauberspruch der beim Wurfelspiele verwendet wurde, er hat aber mit dem Glauben an die Hilfe der Apsars nichts zu tun sondern hangt mit einer ganz anderen Anschauung zusammen, wie das Andabhütajätaka (62) zeigt. Dort wird von einem Könige erzahlt der mit seinem Purohita zu spielen pflegte und dabei steit gewann, weil er beim Wurfeln jene Gäthä sang. Um sich vor ganzlicher Verarmung zu sichutzen nimmt der Purohita eine sehwangere arme Frau von der er weiß daß sie ein Madehen gebiren wird in sein Haus und als das Kind geboren ist laßt er es aufziehen ohne daß es jemals einen Mann außer ihm selbst zu sehen bekommt. Als das Madehen herangewachsen ist macht er sich zu hirem Herrn. Nun beginnt er wieder mit dem Könige in alter Weise zu

<sup>1)</sup> Auf die Bedeutung der einzelnen Ausdrucke wird später naher eingegungen werden.

spielen, und sobald dieser seine Gäthä gesungen hat, sagt er "außer meinem Madchen", und gewinnt, da nun der Zauberspruch des Königs seine Macht verloren hat Der König erkennt, daß sich in dem Hause des Purohita eine nur einem einzigen Manne ergebene Frau befinden musse, und be schließt, sie verfuhren zu lassen Mit Hilfe eines jungen Burschen erreicht er seine Absicht, und sobald das geschehen, verliert der Purohita wieder im Wurfelspiel

Wir haben hier also die Vorstellung, daß ein treues Weib dem Gatten unfehlbar Gluck im Spiele bringt. Die gleiche Vorstellung liegt, wie ich glaube, auch einem Verse des Nalahedes zugrunde, der erst bei dieser Auf fassung seine volle Bedeutung erhalt. Mbh III, 59, 8 heißt es

na calsame tato rājā samāhvanam mahāmanāh | Vaidarbhyāh prel samānāyāh panakālam amanyata ||

'Di konnte der edle König die Herausforderung (des Puskara) nicht langer ertragen, wahrend die Vidarbherin zusah, hielt er die Zeit des Spieles für gekommen. Nala ist überzeugt, daß die Anwesenheit seiner treuen Gattin ihm Gluck bringen werde, daß er nachher trotzdem verliert, liegt daran, daß er von Kall besessen ist

Ahnlich erklart es sich vielleicht auch, daß bei dem Wurfelorakel wie es die Päsakakevali beschreibt¹) eine kumäri, dit ein noch nicht er wachsenes Madchen, die Wurfel weihen und werfen soll. An die Stelle der treuen Frau ist das Madchen getreten, das überhaupt noch von keinem Manne weiß²) Dafur daß die kumari eine Vertreterin der Durgä ist, wie Weber²) vermutet hat und nach ihm Schröter¹) direkt behauptet, liegt jedenfalls ein zwingender Grund nicht vor

## Der Spielkreis

Wichtiger als diese Beitrage zum altindischen Folklore sind die Auf schlusse, die uns das Vidhurapanditajätaka über die Requisiten und die Technik des Spieles gewahrt

Ehe das Spiel beginnt, fordert Punnaka den König auf das jūta mandala fertig zu machen Dieser Ausdruck, der auch im Mahābhārata und Harivamsa (dyutamandala Mbh II 79 32, Har Visnup 61, 54) vor kommt<sup>4</sup>) und fur den sich anderswo die Synonyme kelimandala (s unten),

<sup>1)</sup> In der Einleitung von BA V 3 Schroter Paśakakevali S 17

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Auch im heutigen Spielerglauben findet sich Ahnliches so erzahlt Fontane in seinem Roman Stine (Ges Romane und Erzahlungen AI 242) Stime stand limiter Papagenos Stuhl und mußte die Versicherung anhönn Eine nime Jungfrau bringe Gluck.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Monatsberichte der Kgl. Preuß Akademie der Wissenschaften zu Berlin 1859 S 102f. Indische Streifen. Bd. I. S. 279

A a O S XIII

<sup>4)</sup> Mbb VIII, 74-16 wird in demselben Sinne das einfact e vandala gebraucht blakuitha erklart das Wort hier als dyule s\u00e4risil \u00e4panapattam was sichrich falsch ist 610\* L\u00e4lire, Esties exhiftes

yūdialamandalī (s unten), dhūrtamandala (Yājňavalkya II, 201) finden, ist schon von Pischel erklart worden¹) Es ist der Kreis, der vor Beginn des Spieles um die Spieler gezogen wurde und den sie nicht verlassen durften, ehe sie sich ihrer Verpflichtungen entledigt hatten Nārada XVII, 5 sagt ausdrucklich

asuddhah kıtaro nanvad asraved dvütamandalam 1

'Kein Spieler soll, ehe er seine Schulden bezahlt hat, einen anderen Spielkreis betreten 'Im Mrcchakatika (Ausgabe von K. P. Parab, S. 57f.) zieht Mathura den Spielerkreis (yūdialamandali) um den Bader, der seine Spielschulden nicht bezahlen will, und dieser ruft betrubt aus 'Wie, ich bin durch den Spielerkreis gebunden \* Verflucht! Das ist ein Brauch, über den wir Spieler uns nicht hinwegsetzen können2)' In den Jatakas wird dieser Kreis noch öfter erwahnt Pischel hat auf das vorhin erwahnte Andabhūtajātaka hingewiesen, wo von dem König erzahlt wird, daß er das vuiamandala fertig machen ließ, ehe er mit seinem Purohita spielte (I. 293, 11) Interessanter noch ist eine Stelle aus dem Littarätaka (91)3) Nach diesem Jataka war der Bodhisattva einst ein Wurfelspieler in Benares Dann heißt es wörtlich (I, 379, 23) 'Nun war da ein anderer, ein Falschspieler. Wenn der mit dem Bodhisattva spielte und der Gewinn auf seiner Seite war, so brach er den Spielkreis nicht (kelimandalam na bhindati), wenn er aber verlor, so steckte er einen Wurfel in den Mund und, indem er sagte .Es ist ein Wurfel verloren gegangen', brach er den Spielerkreis und ging fort (kelimandalam bhinditva pakkamati), Die Ge schichte zeigt, daß unter gewissen Umstanden wie beim Abhandenkommen eines Wurfels der Spielkreis seine bindende Kraft verlor4) Lag aber Be-

<sup>1)</sup> Philologische Abhandlungen Martin Hertz dargebracht, S 74f

<sup>2)</sup> Stehe Pischel a a O, der auf Regnaud, den ersten der die Stelle richtig erklart hat, verweist

a) Die Erzahlung dieses Jataka ist in verkurzter Form, aber mit der Gathaauch in die Payasi Sage aufgenommen, siehe Leumann, Actes du sixierne Congrès des Orientalistes à Leide III-, S 485

<sup>1)</sup> Des Geschechte bewesst meanes Erachtens auch, des or Re I, 92, 10. Implia Iritar tipa dimindia martasya deri jaraganty dynh, und Rs. II, 12, 5 s argab pusifir etja sid minati, der Ausdruck vya ä mindi nucht, wie Roth im P. W. (unter m) und Zimmer, Altind Leben S. 288, vermutet haben, bedeutet kann er macht die Wurfel (heimlich) versekwinden! Der Spieler, der die vy vermindert wird ja ni, 192, 10 ausstruckheh als krinu, den richtigen Wurf werfend und darmt gewinnend bezeichnet, durch das Verstecken des Wurfels aber kann ichetstens, wie das Malaka zeigt, das Spiel zu Finde gebracht und so weiterer Verlust abgewendet werden? Wegen der Parallel-kelle Rv. II, 12,4 inspähning zir justifien lakam didad zirgh nyidins si anakan indrah, halte ich en für das Wahrscheinlichste daß vy soviel wie laker, also Finsatz, ist, wie sehen Bollensen übersett (Or und Occ II, 464) und wie auch das kleinere PW angibt. Wie der gewinnende Spieler einen Einsatz nach dem anderen fortnimmt is ommit die Ugas die Tage der Vinnschen und Indra die Guter des Fende fort in die angenommene Bedeutung von krinu verweise ich auf die Ausführungen weiter unten.

trug vor und wurde dieser entdeckt, so wurde der Falschspieler, wie Närada  $\lambda$ VII, 6 vorschreibt, aus dem  $dy\bar{u}lamandala$  herausgetrieben, nachdem man ihm einen Kranz von Wurfeln um den Hals gehangt hatte

### Das Wurfelbrett

Innerhalb des Spielkreises sitzen die beiden Spieler einander gegen under Zwischen ihnen liegt nach der Darstellung des Jätaka ein Brett, das phalaka Dieses Brett war vollkommen glatt, in G 17 des Alumbusa jätaka (523) werden die Schenkel eines Madchens damit verglichen

anupubbā va te ūrū nāganāsasamūpamā

rımatthä tuyham susson, allhassa phalalam yathā ||\*

Im Vidhurapandıtajātaka und ebenso im Andabhūtajātaka (I, 290, 1) ist es, weil es einem König gehört, von Silber Seine Verwendung wird aus dem Vidhurapandıtajātaka nicht ersichtlich, da dort nur erzahlt wird, daß die Diener darauf die Wurfel, die nachher zum Spiele gebraucht werden, niederlegen Im Andabhūtajātaka dagegen wird erzahlt, daß der König beim Spiele die Wurfel darauf wirft (rajataphalake sutannapāsake khipati) Es hatte also nur den Zweck, eine fest begrenzte Fliche zu schaffen, auf die die Wurfel niederfallen mußten

#### Das Adhidevana

Außer in den Jätakas vermag ich das phalaka im Sinne von Wurfelbrett nicht nachzuweisen, doch findet sich in der Sanskrithteratur eine Reihe von Ausdrucken, für die man die gleiche Bedeutung aufgestellt hat Der haufigste unter diesen ist adhidetana das in den Petersburger Wörter buchern durch 'Spielbrett' übersetzt wird Das Wort erscheint zweimal im Atharvaveda

Av V, 31, 6 ydm te calruh sabhdyām ydm calrur adhidévane | alsésu lrtydm ydm calruh punah práti harāmi tám |

Av VI,70,1 yathā māmsam yathā surā yathālsā adhidévane | yathā pumso vrsanyata striydm nihanyate manah | evā te aghnye mano 'dhi vatse ni hanyatām ||

Es findet sich ferner mehrfach in den Ritualtexten in der Beschreibung der Wurfelzeremonien beim Rājasūya und Agnjādheya (Satapatha brāhmana V, 4, 4, 20 22 23, Āpastamba, Śrautas V, 19 2, XVIII 18, 16, Baudhāyana Śrautas II, 8), in der Beschreibung eines Krankheitszaubers (Āpastamba, Grhyas VII 18, 1, Hiranyakeśin, Grhyas II, 7 2) und auch in der Schilderung der sabhā bei Āpastamba, Dharmas II, 25, 12 Kātyā yana braucht in der Darstellung des Rājasūya dafur den Ausdruck dyāla bhūmi (Śrautas XV, 7, 13 15) Nach Āpastamba, Śrautas V, 10, 2, Grhyas VII, 18, 1, Dharmas II, 25, 12, und Hiranyakesin, Grhyas II, 7, 2 befand sich das adhidevana in der Mitte der sabhā, nur Baudhāyana gibt an, daß es beim Agnjādheya im Suden (dal-unalah) zu machen sei \*

Wahrend aus den Stellen des Atharvaveda über die Beschaffenheit des adhiderana nichts zu entnehmen ist, machen die Angaben der Ritualtexte es vollkommen sicher, daß es kein Spielbrett wie das nhalaka war. Satapathabr, V. 4, 4, 20 wird bestimmt, daß der Sajāta und der Pratiprasthātr mit dem ihnen übergebenen sphya, dem bekannten armlangen Holzschwerte, das adhiderana machen (etena sphuena ... adhideranan kurutah). Mit einem sphya kann man aber unmöglich ein Spielbrett herstellen. Der sphya dient indessen öfter dazu, Linien in den Erdboden zu ritzen oder Erde auszuheben. So umzieht (parilikhati) z B beim Somakaufe der Adhvaryu dreimal mit dem sphya die letzte der sieben Fußspuren der Somakuh und hebt dann die Erde über der Spur aus (samullikhya oder samuddhrtya padam), um sie in die sthālī zu werfen1). Ahnlich mussen wir uns auch die Herstellung des adhiderana denken es wurde ein Platz im Erdboden mit dem sphua umritzt und durch Ausheben der Erde vertieft2). Dazu stimmt aufs beste, daß Āpastamba, Hiranyakesin und Baudhāyana an den angefuhrten Stellen fur das Herstellen des adhidevana stets den Ausdruck uddhan verwenden3), der auch sonst vom Aufwerfen eines Grabens, vom Ausgraben der vedi usw. gebraucht wird4), und daß alle drei vorschreiben, das adhidevana zu besprengen (aroks), was naturlich in erster Linie den Zweck hatte, den Staub, der beim Aufwuhlen des Bodens entstand, zu dampfen Wir haben keinen Grund anzunehmen, daß adhidevana im Atharvaveda etwas anderes bedeute als in den Ritualtexten, und da es sich in jenen Liedern nicht um die für rituelle Zwecke bestimmten adhidevanas handeln kann, so durfen wir weiter folgern, daß man in der vedischen Zeit überhaupt keine Spielbretter benutzte, sondern sich mit einer Vertiefung im Boden, innerhalb deren die Wurfel mederfallen mußten, begnugte5) Und daß tatsachlich das gewöhnliche adhiderana in allen Stucken

<sup>1)</sup> Satapathabr III, 3, 1, 5 6; Kātyāyana, Śrautas VII, 6,19 20

<sup>3)</sup> Auch Mahidhara erklart die an den sphya gerichteten Worte İndrasya vijro 'sı itna me radhya (Vajasaneyıs X, 28) yasımdi tean vayrarüpas tena käranena mama radhya dyütabhümau parılekharatipam käryam sädhaya.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Åpastamba, Srautas XVIII, 18,10 tena (namhel sphycna) absacept diductanam uddhatya, usw Oldenberg übersetzt Hiranyakeśin, Griyas II, 7,2 (SBE XXX, S 219) he cievates (the earth at) that place in which they use to gamble, und Åpastamba, Griyas VII, 18,1 (cbd. S 287) he ruses (the earth in the middle of the hall) ha the place in which they gamble, Bulher, Apastamba, Dilarmas II. 25,12 (cbd. II, S 162) (the superintendent of the house) shall russ a playtable Diese Übersetzungen treffen meht das Richtige Auch Haradatta bemerkt zu elektetten Stelle ausdruckheh, daß man das adhaderena mit einem Stucke Holz oder einem sähnlehen Werkzeuge aushebs (tat Iasthadmanddhaut)

<sup>4)</sup> Siehe die im PW. gegebenen Belege.

<sup>4)</sup> Auch Sayana erklärt odhidevana in Av. VI, 70,1 meht als Spalbrett, sondern als Spelplatz: odhy upori divganty amini kitavi ity adhidevanam dytitashhanan, eko aso in Satapathabe. V. 3, 1, 10 adhidevanam dytitashhanan, vel damit Rudmidatta ru Apastamba, Srautas. V, 10,2, yatra dityanti uda adhidevanam.

dem bei Āpastamba, Hiranyakeśin und Baudhāyana beschriebenen glich, goht deutlich aus Av. VII, 114, 2 hervor, wo ein Spieler den Agni autfordert, das ghṛta den Apsaras, Staub und Sand und Wasser aber den Wurfeln zuzufuhren!):

ghrtám apsarábhyo vaha trám agne pāmsún aksébhyah síkatā apáš ca ]
yathābhāgám havyddātim juṣūnā mādanti devā ubháyāni havyd ||
Staub, Sand und Wasser, die hier als das havya der Wurfel bezeichnet
werden, sind eben die Erscheinungen, die sich auf dem ausgegrabenen und
dann mit Wasser besprengten adhidevana einstellen mußten²).

#### Andere Namen des Adhidevana.

Dem adhidevana in den oben aus der Sütraliteratur angefuhrten Stellen entspricht in der Beschreibung des Wurfelzaubers in Kausikas XLI, 12 der Ausdruck ädevana. Daß dieses ädevana mit dem adhiderana identisch ist, ist von vornherein sehr wahrscheinlich; bewiesen wurde es sein, wenn wir die in XLI, 10 gegebene Vorschrift: gartam khanati, 'er grabt das Loch', direkt auf die Herstellung des ädevana beziehen durften'). Bei der abgerissenen Art der Darstellung laßt sich diese Frage kaum entscheiden, doch ist zu beachten, daß Durga im Kommentar zu Nirukta III, 5 garta— ebenso wie das danebenstehende sabhäsihänu— durch akşanırvapanapüha, 'die Unterlage fur das Hinstreuen der Wurfel', erklart Damit meint Durga allerdings vielleicht ein Wurfelbrett'), es ware aber wohl begreiflich, daß garta ursprunglich die gleiche Bedeutung wie adhidetana gehabt

Mätrdatta zu Hıranyakesin, Grhyas II, 7,2 yatra divyantı so 'dhidevano desah, Haradatta zu Apastamba, Dharmas II, 25, 12 yasyoparı kıtava aksaır divyantı tat sithanan adhidevanam

¹) Henry, Le livre VII de l'Atharva Véda, S 119, folgert aus diesen Worten, daß man die Wurfel in feinem Sande gerollt und dann in Wasser abgewaschen habe, und beruft sich dafür auf Kaushasa XLI, 14 Nach Caland, Altind Zauberritual, S 142, bezieht sich das letztere Sütra aber gar nicht auf das Begießen der Wurfel

\*) Der Inder hat in alter wie in neuerer Zeit nicht nur Wurfelphatze, sondern auch ganzo Schachbretter in den Boden eingegraben. Auf einem der Rehefs an den Rails des Stipa zu Bharaut (Cunningham, Tho Stipa of Bharhut, Plate XLV) sind vier Manner dargestellt, die auf einem großen Felsen oder auf der Spitze eines Berges mit markierten Steinen an einem in dreibig Felder geteilten Quadrate irgendein Spiel spielen, als der Felsen sich spaltet. Durch den Riß, der in einer Lime sowohl durch den Felsen als auch durch jenes Quadrat hindurch geht, wird es ganz deutlich, daß sich der Kunstler das letztere nicht als beweigliches Brett, sondern als in den Erdboden eingeziechnet dachte. Fast 2000 Jahre junger ist das Zeugnis Nilakanthas, der in seinem Nitmayühla in dem Abschnitt über das Schachbreits, daß man das Schachbreitt durch Ziehen von Limen auf einem Tuche oder einem Brette oder auf dem Erdboden herstellen solle (pate phale via bhue) wälha); siehe Monatsberichte dar Ak, der Wiss, zu Berlin, 1873, S 711.

3) Vgl. Caland, Altindisches Zauberritual, S 141.

') An einen 'Wurfeltisch' (PW.), an dem gespielt wurde, ist aber auf keinen Fall zu denken, da ein solches Gerät auch heute noch in Indien unbekannt ist.

hatte und spater auf das Gerat, das dem gleichen Zwecke diente, über tragen worden ware

Auch der Reveda kennt das adhiderana, allerdings wieder unter anderen Namen In dem Verse Rv X. 43. 5 krtám ná kvaghní ví cinoti dévane erklart Durga zu Nirukta V. 22 devane durch astare\*, also offenbar 'auf dem Wurfelplatze'1) Daß devana einfach 'das Spielen' bedeuten kann, hat sicherlich auch Durga gewußt, wenn er das Wort trotzdem hier als Wurfel platz faßt, so, glaube ich, durfen wir seine Deutung, gerade weil sie nicht die nachstliegende ist, nicht ohne weiteres verwerfen, und wir werden sehen, daß sie in der Tat besser in den Zusammenhang paßt als die herkömmliche

Mit größerer Sicherheit laßt sich noch ein anderes revedisches Wort als Synonym von adhidevana erweisen, namlich irina Es findet sich zwei mal ım Aksasukta (X, 34) In V 1 werden die Wurfel erine varvrtānāh, in V 9 irine nuùptāh genannt. Sāvana erklart das Wort in beiden Fallen durch asphara, Durga zu Nirukta IX, 8 durch asphurakasthana") Pischel hat die Vermutung ausgesprochen, daß das irina ein Brett mit Löchern war, in die die Wurfel entweder fallen mußten oder nicht durften3) Allein von einem solchen Brette ist niemals die Rede, das phalaka ist ja im Gegen teil, wie wir oben sahen, vollkommen glatt. Wenn wir aber bedenken daß ırına, wie Pischel selbst gezeigt hat, an anderen Stellen 'Loch in der Erde' bedeutet, so werden wir kaum daran zweifeln konnen, daß es hier das adhidevana, das 1a auch nichts weiter als eine Vertiefung im Erdboden ist, bezeichnet.

Aus dem Mahabharata gehören noch zwei andere Ausdrucke hierher Mbh IX, 15, 8 wird von den Kampfern gesprochen, die das Leben dahin geben yuddhe pranadyatabhidevane, 'in der Schlacht, dem abhidevana fur das Spiel um Leben und Tod' Und Mbh II, 56, 3 4 ruhmt sich Sakum

alahan dhanumsı me viddhi saran al.sams ca Bharata

aksanam hrdavam me nyam ratham ııddhı mamas nhuram Es leuchtet ohne weiteres ein, daß abhiderana mit adhiderana und äsphura mit dem oben aus Sayanas und Durgas Kommentaren angeführten asphära oder äsphurakasthäna identisch ist, beide Wörter bezeichnen also wieder die im Boden angebrachte Vertiefung, nicht das Wurfelbrett, wie das kleinere PW wenigstens für abhidevana angibt4) Bei dieser Deutung

<sup>1)</sup> Das Wort asidra ist sonst allerdings in diesem Sinne nicht belegt, vgl aber das Kompositum sabhāstāra

<sup>1)</sup> äsphärakasthäna in der Ausgabe Roths

<sup>\*)</sup> Vedische Studien Bd II, S 225

<sup>1)</sup> Nilakantha erklärt dephura in II, 56 4 ganz richtig als alequinydeapatand disthanam, wahrend er zu II, 59 4 von einem dephura genannten Wurfeltuche (daphurdkhyendisapdianardsasd) mit dem die sabl d bedeckt sei spricht Er denkt hier offenbar an ein Tuch, wie es heute beim Caupur und Pacisi Spiele gebraucht wird vel seine oben angeführte Frklärung von mandala in Mbh VIII, 74 15 Le liegt aber nicht der geringste Grund vor, die Benutzung eines solchen Tuches schon der

paßt auch der Vergleich in II, 56, 4 ausgezeichnet: der Streitwagen ist der Wurfelplatz, von dem aus der Kampfer die Pfeile der Wurfel abschießt<sup>1</sup>). Auch bei dem Spiele zwischen Rukmin und Baladeva, wie es im Harivamsa geschildert wird, werden die Wurfel offenbar einfach auf die Erde geworfen<sup>2</sup>); sonst ware es kaum verstandlich, weshalb Baladeva seinen Gegner auffordert, die Wurfel 'auf diesem staubigen Platze' (dese 'smins tv adhipānsule) zu werfen (Har. Visnup. 61, 37).

## Der Paţţaka.

Endlich sei hier noch der paṭṭaka angefuhrt, der in der Einleitung zur Pāšakakevalī erwahnt wird³). Da paṭtaka auch sonst Tafel oder Brett bedeutet, so sehe ich nicht ein, weshalb Schröter sucrpaṭṭake hier 'auf ein weißes Tuch' ubersetzt¹). Die Auffassung als Wurfelbrett liegt jedenfalls am nachsten. Dies ist die einzige Stelle in der Sanskritliteratur, wo ich die Verwendung eines dem phalaka der Jāṭakas analogen Wurfelbrettes mit einiger Sicherheit nachweisen kann, doch ist auch dieser Nachweis nur von sekundarer Bedeutung, da es sich in der Pāšakakevalī ja nur um ein Wurfelorakel, nicht um das eigentliche Wurfelspiel handelt

## Das Akṣāvapana.

Allerdings gibt es noch einen Ausdruck, fur den das PW. 'Spielbrett' als Bedeutung angibt und der nicht mit adhiderana identisch sein kann das Satapathabr. V, 3, 1, 10 und Kätyäyana, Śrautas XV, 3, 30 belegte akṣārapana. Das akṣārapana kann unmöglich in einer im Boden angebrachten Vorrichtung bestanden haben, sondern muß ein bewegliches Instrument gewesen sein, da es als die daksinā fur den akṣārāpa, den königlichen Wurfelbewahrer, beim Rāṇasūya bestimmt wird. Der Samkṣiptasāra gibt nun in der Tat die Erklarung dyūtakāle yatrākṣāh prakṣipyante tad akṣārapaṇam In anderen Kommentaren aber wird es als ein Behalter zur Aufbewahrung der Wurfel erklart, so bei Sāyana akṣārapanam pātram

epischen Zeit zuzuschreiben. Wer die Schilderung der Hernelitung des Spielsaales in Vidhumpanditajätaka vergleicht, wird kaum bezweifeln, daß die Worte upzatirnā sabhā nichts weiter bedeuten als "die Spielhalle sit (mit Teppiehen zum Sitzen) belegt". Zur Etymologie von äsphura vgl. Rv. X, 34, 0, wo es von den Wurfeln heißt upfür sphuranti.

<sup>&#</sup>x27;) Ein drittes Wort, für das das kleunere PW im Ansehluß an Nilakantha die Bedeutung Thett, Spielbrett' aufstellt, ist phala in dem sehwengen Verso Mbh IV, 1, 25 In dem größeren PW wurde es alt 'Auge auf einem Wurfel' erklart, aber weder die eine noch die andere Bedeutung paßt in den Zusammenhang. Wir werden auf den Vers später zuruckkommen.

<sup>2)</sup> Im ubrigen ist hier, wie wir schen werden, nicht das einfache, sondern das mit dem Brettspiel kombinierte Wurfelspiel gemeint

<sup>1)</sup> In BA, Schröter a. a O S 17

M. A. O. S. XII Auch Weber spricht (Monatsber, S.162, Ind. Streifen, Bd. I, S. 270) von einem 'reinen Tuche', in der Übersetzung (S. 286) aber von einer 'n inen Tafel'.

alsä upyante 'sminn ity alsäiapanam alsasihänäiapanapäiram und in zwei Randglossen, die Weber anfuhrt alsasihäpanapäiram iti Mädhavah und dyülaramanapäiram alsäivapanam. Fur die Richtigkeit der zweiten Er klarung spricht vor allem die ausdruckliche Angabe der Texte, daß das alsäivapana mit einem Haarseil versehen war (väladämnä prabaddham, väladämabaddham), was wohl für einen zum Tragen bestimmten Wurfel behalter paßt, für ein Spielbrett aber doch ganz unangebracht ware. Dazu kommt, daß äivapana auch sonst nur die Bedeutung 'Gefaß, Behalter' hat Lich kann also in alsäivapana nur einen Wurfelbehalter erkennen, und ein solcher ist jedenfalls ein durchaus geeignetes Geschenk für einen alsäiäpa<sup>1</sup>)

### Die Pāsakas

Die Wurfel heißen in der Prosa des Vidhurapanditajataka (VI, 281, 11 15 19 20 21, 282, 4 8 11) und des Andabhūtajātaka (I, 290 1) pāsaka Daneben steht die kurzere Form pāsa (I, 293, 12), die auch in G 3 des Smelliedes erscheint Im Sanskrit entsprechen päśaka und päśa langere Form wird von Amara (II, 10, 45), Mankha (967) und Hemacandra (Abhıdhānacınt 486) angefuhrt Belegt ist sie im Sthavirāvalicarita VIII., 355, wo von Cānakya erzahlt wird, daß er mit falschen *pāśalas* (*kutapā*salath) gespielt habe, und mehrfach in der Päsakakevali (Vv 49 102 125, und in den Einleitungen von BA und BB ) Die kurzere Form findet sich ebenfalls ım Mankhakośa (886), ın der Pasakakevali (V 16 und ın der Ein leitung von BB), in Nilakanthas Kommentar zu Mbh III, 59, 6, IV, 1, 25, XVII. 1 Hemacandra (Abhidhanacint 486, Anekārthas II, 543, Unādi ganay 564) kennt aber auch die Form prasala, und diese wird in dem ersten Wurfelorakel des Bower MS (Z 2)2) tatsachlich verwendet Da sowohl nisaka als auch prasaka erst aus verhaltnısmaßıg spater Zeit belegt sınd, so sind beide wahrscheinlich nur Sanskritisierungen eines volkssprachlichen wisala Welche von beiden die richtige ist, wage ich nicht zu entscheiden Die Bezeichnung als 'Schlinge' oder 'Fessel' erscheint wenig passend für den Wurfel, präsaka andererseits könnte von präs gebildet sein ahnlich wie unser 'Wurfel' von werfen, doch spricht gegen diese Ableitung, daß die Wurzel as mit pra, soweit ich weiß, niemals in Verbindung mit einem Worte fur Wurfel gebraucht wird

Die päislas waren nach G 3 des Spielliedes und nach der Prosa erzahlung des Vidhurapanditajataka (VI, 281, 10) und des Andabhüta jätaka (I, 290, 1) aus Gold gemacht Marchenkönige haben nur goldene und silberne Sachen, in Wirklichkeit wird man sich auch mit weniger kost-

Unter deapana wird ubrigens im größeren PW für algatupana die Bedeutung Würft beeher aufgestellt Daß es diesen in Indien nicht gab, wird nachher gezeigt werden

<sup>\*)</sup> Ind Ant Vol XXI p 135, Bower Manuscript edited by Hoernle, p 192

baren Stoffen begnugt haben Die beim Orakel verwendeten påśakas waren nach der Påśakakevali¹) aus Elfenbein oder aus Svetärkaholz verfertigt, nach der tibetischen Version wurden sie bei Nacht aus den Wurzeln des Sänduly abaumes geschnitten²)

Was thre Form betrifft, so meint Schröter3), sie waren wohl vierseitig (d h pyramidenförmig) gewesen, wobei die nach unten fallende Seite die entscheidende gewesen sein musse<sup>4</sup>) Diese Vorstellung ist ganz falsch Eine Kenntnis des modernen pāśaka wurde Schröter vor diesem Irrtum bewahrt haben Der pāśaka, wie er noch heute beim Caupur gebraucht wird, ist ein rechtwinkliges vierseitiges Prisma, ungefahr 7 cm lang und 1 cm hoch und breit5) Nur die vier Langseiten sind mit Augen versehen, die beiden Schmalseiten, die bei der ganzen Form des Wurfels überhaupt nie oder doch nur durch einen Zufall oben oder unten liegen können, sind unbezeichnet Dieselbe Form hatte der pāsaka sicherlich schon in alter Zeit Er wird in der Päsakakevalis) caturasra, in G 3 des Spielliedes catu ramsa, vierkantig, genannt, was darauf schließen laßt, daß die Kanten an den Schmalseiten abgerundet waren, um ein Liegenbleiben des Wurfels auf diesen völlig unmöglich zu machen. Auch das Maß des Wurfels wird in beiden Texten angegeben. Nach der Gäthä hatte er eine Lange von 8 angula, nach der Pāsakakevalī scheint er 1 angula oder 1 angula und 1 yara breit und daumenlang gewesen zu sein, doch sind die dort gebrauchten Ausdrucke night ganz klar?)

In betreff der Augenzahl des einzelnen päsaka laßt sich mit Sicherheit behaupten, daß die vier numerierten Seiten die Zahlen von 1 bis 4 trugen Bei den zahlreichen Wurfen, die in den verschiedenen Wurfelorakeln an gefuhrt werden, handelt es sich immer nur um diese Zahlen, die Tatsache wird außerdem ausdrucklich bezeugt durch Nilakantha der zu Mbh IV, 50,24 bemerkt kramenaikadiutricaturankänklitah pradesar ankacatustayarän päso bhatati. Die modernen beim Caupur gebrauchten Wurfel sind in dieser Hinsicht verschieden, die mir vorliegenden sind der Reihe nach mit

<sup>1)</sup> Einleitung in BB étetärkagajadantam va

<sup>\*)</sup> Monatsberichte der Kgl Preuß Akad der Wissenschaften zu Berlin 1859, S 100, Ind Streifen Bd I, S 276 Das Knuškasutra VIII, 15 zahlt Aegle marmelos, den Bilva oder Sandily abaum unter den zu res faustae gebrauchten Holzarten auf

<sup>3)</sup> A a O S XIII

<sup>4)</sup> Diese Anschauung teilte auch Weber (Monatsber S 162), der aber spater durch Wilsons richtige Definition von pdsaka a diee, particularly the long sort used in playing Chaippai veranlaßt, der Wahrheit sehon naher kam, sieho Ind Streifen, Bd I, S 278, Note 3

<sup>4)</sup> Ich urteile nach Exemplaren die ich der Gute des Herrn Dr. A. Freiherrn von Stadt Holstein verdanke

<sup>1)</sup> In der Einleitung in BB Schröter a a O S 18

<sup>1)</sup> Schröter liest angulam röyavidhikam || angustam mänavistirnam, was ich zu angulam rö yavidhikam || angustamänavistirnam verbessern möchte

1, 2, 6, 5 Augen bezeichnet, wahrend die bei Hyde, Historia Nerdiludii, S 681), abgebildeten 1, 3, 4, 6 Augen zeigen²)

### Die Vibhitakafruchte

Fur die alteste vedische Zeit laßt sich der Gebrauch der wäsakas nicht nachweisen Nach den Liedern des Rg und Atharvaveda verwendete man vielmehr beim Würfeln den tibhīdaka, die Nuß des Vibhīdaka oder Vibhī takabaumes (Rv VII, 86, 6, X, 34, 1, Av Paipp XX, 4, 6 nach Roth)3) Die Wurfel heißen daher die braunen (babhru, Rv. X, 34, 5, Av. VII, 114, 7), am windigen Orte geborenen (pravateja, Rv. X. 34, 1) In der Ritualliteratur werden die beim Agnyadheya, Rajasuya und bei Zauberzeremonien ge brauchten Wurfel in den Texten selbst nirgends als Viblitakafruchte charakterisiert, die Kommentatoren erklaren aber mehrfach den dort vor kommenden Ausdruck aksa in diesem Sinne, so Agnisvāmin zu Latvāvana, Śrautas IV, 10, 22, Rudradatta zu Āpastamba, Śrautas V, 19, 2, Matrdatta zu Hiranyakesin, Grhyas II, 7, 2, Därila zu Kausikas XVII, 17, XLI, 13 Zum Teil aber handelt es sich dabei um Imitationen von Fruchten, wenigstens gibt Savana zu Taittirivas I, 8, 16, 2 (Bibl Ind Vol II, S 168) und Sata pathabr V, 4, 4, 6 an, daß beim Rajasūya einige goldene Vibhitakafruchte als Wurfel benutzten4) Ob mit den vaibhītaka Wurfeln, die Āpastamba, Dharmas II, 25, 12 bei der Beschreibung der Einrichtung einer Spielhalle erwahnt die Fruchte gemeint sind, ist nicht ganz sieher, da Haradatta raibhitakan durch ribhitakarrksasya rikarabhūtan erklart, also vielleicht Wurfel die aus Vibhitakaholz gemacht sind, darunter versteht

Aus der epischen und klassischen Literatur ist mir ein direktes Zeugnis für den Gebrauch der Vibhitakanusse beim Würfeln nicht bekannt, es lassen sich dafür aber Namen des Baumes wie aksa und kali (Amara II, 4,58, Halayudha II, 463, Mankha 968, Hemacandra Abhidhanacint 1145, Anckarthas II, 466, 543) und die Sage anführen nach der Kali aus Nalas Körper in den Vibhitakabaum führ, der seitdem verflücht ist (Mbh III, 72, 38, 41).

Was die Form betrifft, in der man die Vibhitakafruchte benutzte, so mag hier zunachst die Ansicht eines modernen Pandit angeführt werden von der uns Roth unterrichtet<sup>3</sup>) Dieser Pandit richtete die Nusse zum Spiele her, indem er ihnen zwei Seiten machte, auf die eine schrieb er på,

Darnach auch bei A van der Linde, Geschichte und Literatur des Schach spiels, B l I, S 80

<sup>)</sup> Es mag hier auch noch crwahnt werden daß nach der tibetischen Version der Pakakakevah die vier Seiten des Wurfels mit Buchstaben, namlich a ya, en d i bezeichnet waren siehe Weber, Monatsber S 100, Ind Streifen, Bd I, S 270

Ygl Roth, 7DMG II, 123 und besonders Gurupujākaumudi, S 1ff
 Auch Āpastamba, Śrautas AVIII, 19, 1 5, spricht von goldenen Wurfelm

<sup>(</sup>saucarada alsan)

<sup>1)</sup> Gurupāj kaumudi, S 3

d 1 Pāndara, auf die andere kau, d 1 Kaurara Die so zurechtgemachten Nusse wurden nach dem Pandit als Kreisel benutzt, man faßte die einzelne Nuß an ihrem unteren stielartigen Fortsatz, zwirbelte sie mit drei Fingern und heß sie tanzen Die Seite, die nach oben fiel, entschied Diese ganze Erklarung ist, wie schon schon Roth bemerkt hat, durchaus unwahrschein lich und mit dem, was uns sonst über das Spiel berichtet wird, völlig un vereinbar Sie ist daher nichts weiter als ein Einfall, dem irgendwelcher Wert nicht beizumessen ist

Da die Nusse funf Seitenflachen haben, so nahm Zimmer an, daß die einzelnen Seiten der Reihe nach mit 1, 2, 3, 4, 5 Augen versehen waren 1) Meines Erachtens ist das aber deshalb unmöglich, weil bei einem derartigen Wurfel keine Seite als die obenliegende und damit entscheidende betrachtet werden kann. Die Form der Nusse schließt somit schon von vornherein jegliche Unterscheidung der einzelnen Seitenflachen aus, und in der Tat ist eine solche bei der Art des Spieles, die Baudhäyana und Äpastamba für das Agnyädheya und Räjasüya vorschreiben, auch gar nicht vonnöten, zu diesem Spiele können die Nusse, wie wir sehen werden, ohne weiteres in ihrer naturlichen Gestalt verwendet werden. Das gleiche durfen wir aber auch für das gewohnliche Spiel annehmen, da sich zeigen wird daß sich dieses wenigstens prinzipiell nicht von dem rituellen Spiele unterschied

## Die Kaurimuscheln

Eine dritte Art von Wurfeln waren die Kaurimuscheln, sk kaparda und kapardaka Allerdings vermag ich das Spiel mit Kauris mit Sicherheit erst aus verhaltnismäßig sehr spater Zeit nachzuweisen. Nach Yājūkadevas Paddhati zu Kātyayana Śrautas IV 9, 21 gebrauchte man Kauris zu dem Wurfelspiel beim Agnyadheya. Mahīdhara zu Vajasaneyis X, 28 und Sayana zu Taittiriyas I, 8 16 2 (Bibl Ind Vol II, p 168) und Śatapathabr V, 4, 4, 6 geben an daß bei der Übergabe der funf Wurfel an den König beim Rajasūya aus Gold verfertigte Kauris die Rolle der Wurfel vertreten Auch Rv I 41 9 soll nach Sāyana von einem Spiele mit Kauris die Rede sein. In dem letzten Falle hat Sāyana nach dem was wir sonst über das vedische Wurfelspiel wissen, sicherlich Unrecht aber auch die übrigen An gaben der Kommentatoren sind naturlich nur für ihre eigene Zeit, nicht für die Zeit der von ihnen erklarten Texte beweisend. Heutzutage werden Kaurimuscheln als Wurfel beim Pacisī Spiele verwendet

Es ist klar, daß das Spiel mit solchen Muscheln viel einfacher gewesen sein muß als das mit wirklichen Wurfeln wie den päśakas. Jede Markierung der Seiten durch Zahlen ist ausgeschlossen, und es kann sich nur darum gehandelt haben ob die Muscheln mit der gewolbten Seite nach oben oder nach unten fielen. Das wird denn auch von Mahidhara ausdrucklich festgestellt, nach ihm siegt der Spieler, wenn alle Kauris entweder nach oben

<sup>1)</sup> Altınd Leben, S 284

oder nach unten fallen yadā paūcāpy alsā elarūpāh patanty uttānā avāūco rā tadā deutur jayah Dasselbe besagt der von Sāyana zu Śataputhabr V, 4 4 6 zitnerte Vers

pañcasu tv ekarūpāsu jaya eva bhavısyatı

Und damit stimmt auch die Beschreibung überein, die Yājnikadeva von dem Vorgang gibt 'Darauf breiten die Opferpriester, der Brahman und die anderen, nordheh vom ishära ein Stierfell aus, setzen darauf ein Messing gefaß mit der Öffnung nach unten, nehmen funf Kaurimuscheln in die Hand, und, nachdem sie gesprochen haben "Durch Gleich (samena) siege ich, durch Ungleich (tisamena) wirst du besiegt", wurfeln sie viermal auf dem Messinggefaß. Die Ausdrucke sama und tisama sind also nicht wie Hille brandt, Ritualliteratur, S 108, will, als gerade und ungerade zu ver stehen, sondern samena bezeichnet den Fall, daß alle funf Vuscheln in gleicher Weise mit der Wölbung nach oben bzw. nach unten fallen, tisamena das Gerenteil

### Die Salākās und Bradhnas

Wenn auch vielleicht nicht direkt als Wurfel zu bezeichnen, so doch nach Form und Gebrauch diesem sehr almlich war die solläte, das Spanchen Pämmi erwahnt die saläkäs in II, 1, 10 zusammen mit den Wurfeln, und die Kasikä bemerkt zu der Stelle, daß man beide zu einem Spiele namens Pañeikä benutze In der Näradasmrti (XVII, 1) und in Sayanas Kommentar und Ar IV, 38, 1, VII, 52, 5 werden die salakas ebenfalls neben den Wurfeln genannt, und nach Yajāikadevas Paddhati zu Kātyāyana, Śrautas IV, 9, 21 wurden sie zum Spiele beim Agnyādheya benutzt, wenn Kaurimuscheln nicht zu erlungen waren

Auch dem Epos ist das Spunchenspiel bekannt Mbh V, 35, 44 wird under den sieben Leuten, die nicht als Zeugen auftreten durfen, auch der saläkadhutta aufgezihlt. Das Wort ist gebildet wie das bei Amara II, 10, 44, Hemacandra, Abhidhanac 485 überlieferte alsadhürta, das im Pali als alkhadhutta belegt ist (Jät I, 379, 23), und bedeutet nicht, wie das Peters burger Wörterbuch vermutet, 'Vogelsteller', sondern, wie Nidakantha er klart, 'einen, der mit einer säläka oder einem paša oder ahnlichen Dingen Wahrsagerei usw betreibend andere Leute betrugt' (salakayā pāšādinā tā dakunādikam uktrā yo'nyan vañcayati) Wir ersehen aus dieser Erklarungzu gleich, daß man die sālākā genauwie die pāšakas zu Orakelzwecken benutzte

Ihr Aussehen ergibt sich aus dem Namen, es waren Spanchen, deren obere und untere Seiten irgendwie verschieden bezeichnet waren. Dazu stimmt, daß nach der Käsikä beim śalālā Spiele genau wie beim Spiele mit Kaurimuscheln derjemige siegte, dessen Spanchen alle eine und dieselbe Flache entweder nach oben oder nach unten lehrten.

Ganz ahnlich wie die *śalākās* waren offenber die *bradhnas*, die in der Nāradasmit XVII, I zwischen a*l.sa* und *śalākā* aufgezahlt werden Kanna lākara erkļart das Wort als 'Lederstreften' (*carmanatikā*)

#### Aksa

Alle die verschiedenen Wurfelarten, mit Ausnahme der śalākās und bradhnas, konnen durch den Ausdruch aksa, p akkha, bezeichnet werden, der in der gesamten indischen Literatur von den altesten Zeiten bis auf den heutigen Tag haufig vorkommt. Diese Allgemeinheit des Ausdruckes bringt eine gewisse Unsicherheit mit sich. Außer in solchen Fallen, wo der aksa naher charakterisiert wird oder wo das Wort in demselben Texte mit einem der spezielleren Ausdrucke wechselt, wie zum Beispiel [in den Gäthäs des Vidhurapanditajātaka, wo es neben pāsa erischeint, oder]\* in Rv. X, 34, wo es neben vidhīdaka steht, ist es von vornherem oft schwer, zu sagen, was wir uns darunter vorzustellen haben. Wir sind hier zum Teil auf die Kommentatoren angewiesen, zum Teil konnen wir auch aus den Angaben über das Spiel selbst Ruckschlusse auf das gebrauchte Material machen da, wie wir sehen werden, das Prinzip des Spieles ganz verschieden war, je nachdem mit Vibhitakanussen oder pāšakas oder Kaurimuscheln gespielt wurde.

Es sind im wesentlichen drei Kategorien von Texten, für die eine Fest stellung des Begriffes alsa von Wichtigkeit ist, die vedischen Lieder, die Ritualliteratur und das Mahäbhärata. In den Liedern des Rg und Atharva veda werden wir unter alsas nach dem oben Gesagten sicherlich überall Vibhitakanusse zu verstehen haben. Auch in der Ritualliteratur scheint mir alsa stets die Vibhitakanuß oder eine Imitation derselben in Gold zu bezeichnen. Wie wir sahen, behaupten die Kommentatoren an einigen Stellen allerdings, daß man auch sei es naturliche, sei es in Gold nach gebildete Kaurimuscheln beim rituellen Spiele gebrauchte, aus den Toxten selbst laßt sich das aber nicht erweisen. Alles was wir hier über die Methode des Spieles erfahren paßt nur auf das Nussespiel und ist mit der Methode des Kaurispieles, wenigstens in der Form die wir oben kennengelernt haben, unvereinbar. Die Behauptungen der Kommentatoren sind also, wie sehon gesart, höchstens für den Brauch here einenen Zeit beweisend.

Was das Wort alsa im Mahābhārata betrifft, so wird es von Nilakantha stets durch pāsa erklart!) Die Schilderung des Spieles zwischen Sakuni und Yudhisthira im Sabhāparvan, zwischen Nala und Puskara im Āranya parvan weist aber deutlich darauf hin daß hier das alte vedische Spiel mit Vibhitakanussen gemeint ist') das Nilakantha vermutlich gar nicht inehr kannte. An anderen Stellen scheint aber in der Tat unter alsa der pāšala verstanden werden zu mussen. In Mbh IV, 7, 1 ist von alsas aus Katzen auge und aus Gold³), in IV 1 25 von solchen aus Katzenauge, aus Gold

<sup>1)</sup> Siehe die S 120 gegebenen Belege

<sup>2)</sup> Den Beweis dafür hoffe ich im Folgend n zu hefern

<sup>3)</sup> rendurqurupin pratomucya kār canān alķān sa lakse parijrhya rāsasā!
Nilakantha der hier offenbur an das Caupur oder an das Wurft lechach denkt, will allerhines ur neid vragatight und kār canān šāras ergunten und akan für sein nehmen.

und aus Elfenbein, von schwarzen und roten alsas die Rede<sup>1</sup>), und wenn nan auch Vibhitakanusse und Kaurimuscheln in Gold nachahmte, so sind doch Nachahmungen in Steinen und Elfenbein oder gar in verschiedenen Farben sehr unwahrscheinlich und jedenfalls nirgends bezeugt. In Mbh. IV, 68 wird ferner erzahlt, wie König Viräta sich mit Yudhişthira wahrend des Wurfelspieles erzurnt und voller Wut seinem Gegner mit einem Wurfel ins Gesicht schlagt, so daß ihm die Nass blutet (V. 46):

tatah prakupito rājā tam akseņāhanad bhršam | mukhe Yudhisthiram kopān naitam ity eva bhartsayan ||

Auch hier kann mit dem aksa unmöglich die haselnußgroße Vibhitakafrucht gemeint sein, mit der man einen Schlag überhaupt nicht führen kann. Der Dichter kann hier nur an einen päsaka gedacht haben, der allerdings lang und sehwer genug ist, um zum Schlagen zu dienen.

Nun ist es gewiß kein Zufall, daß alle diese Stellen, wo wir alsa im Sanne von påsaka nehmen mussen, gerade im Vırātaparvan vorkommen, d h. n dem Parvan, in dem auch sonst zum Teil andere und offenbar spatere Sttten und Gebrauche zutage treten als in den ubrigen Teilen des Epos<sup>2</sup>). Ich sehe daher keine Schwierigkeit in der Annahme, daß alsa im vierten Buche des Mahäbhärata eine andere Bedeutung zukommt als in den ubrigen Buchern und daher hier auch ein anderes Spiel gemeint ist als in jenen<sup>3</sup>).

eaudüryarüpän kälicanäms ca särin | udam svetaraktasärınām särıphalakasya copala kanam | aksān päšāms ca Mir erschemt diese Konstruktion unmoglich, wenn ich auch die Beziehung auf ein mit dem Brettspiel kombiniertes Wurfelspiel für richtig halte

1) vardüryän käñcanän däntän phalair jyotirasaih saha |

krynākṣāi lohifākṣāmā ca nuvarisyāmi manoramān []
Der zweite pāda ist mur unklar. Nilakantha falit hier dāntān als šārin und bezielt
daraut taidāryān, kālicanān und ystirasah, das rot und weiß bedeuten soll. Auch
kṛṣnākṣān und lohifākṣān erklart er durch šārn. Pholanh unschreibt er durch šārstīda
panārhāni. koḥānyakkām kāshādainyajāni phalalāni tah, wobei er aber an "Brette
aus Holz usw., mit Feldern versehen, zum Aufstellen der Stemo denkt, nicht an
'hollowed vessels for ratting the duce', wei Riph.ins', Position of the Ruling Caste in
Ancient India, JAOS Vol. XIII, p. 123, meint Er hat her also dasselbe Spiel wie
in IV, 7, 1 im Auge. 'Auch Harivamša II, 61, 37 werden schwarze und rote aksas
erwähnt

<sup>2)</sup> Der Grund ist wahrscheinlich der, daß für den Inhalt des vierten Buches – abgeschen von didaktischen Stellen – keine alten Quellen vorlagen, durch die sich der epische Dichter gebunden fühlte, wahrund er sich in den anderen erzählenden Buchern an ältere Schilderungen ansehloß

<sup>4)</sup> Genaueres hieruber später Daß auch der moderne Inder sich unter dem alse im Virätipara en einen pääda vorstellt, zeigt das in der Bombayer Ausgabe diesem Para in vorgeheftete Büld, auf dem Yudhisthira mit zwei päädata in der Hand dargestellt ist. Für unsere Frage beweist das freilich nichts, da man sich heutzutage wohl ebenso wie sehen zu Niläkanthas Zeit das Wurfelspiel überall im Mahābhārata als das pääda Spiel dienk.

## Die Zahl der Würfel.

Über die genaue Zahl der Wurfel, die beim Spiele gebraucht wurden, geben uns die Jätaka-Stellen keine Auskunft. Der standig wiederkehrende Ausdruck päsale oder päse khipati (Jät. I, 290, 1; 293, 12; VI, 281, 19 u. ö.) und die ganze Schilderung des Spieles im Vidhurapanditajätaka uberhaupt zeigen nur deutlich, daß bei dem Spiele mit päšalas jeder Spieler mehrere Wurfel zugleich warf.

In der Einleitung zu dem ersten Wurfelorakel des Bower Manuscripts ist von  $p\bar{a}\dot{s}akas$  im Plural die Rede¹), und da die nachher aufgefuhrten einzelnen Wurfe jedesmal aus drei Zahlen bestehen, so durfen wir mit Sicherheit annehmen, daß man drei  $p\bar{a}\dot{s}akas$  verwendete. Da es aber hier bei den Wurfen auch auf die Reihenfolge der Zahlen ankam, — es werden z. B. die Wurfe 421, 214, 142, 241, 412 voneinander unterschieden — so mußten naturlich auch die einzelnen  $p\bar{a}\dot{s}akas$  noch irgendein Abzeichen haben, damit man sie als ersten oder zweiten oder dritten erkennen konnte. Darauf bezieht sich nun offenbar die Angabe (Blatt ½, Z. 3), daß sie mit einem Topfe, einem Diskus und einem Elefanten versehen waren (kumbha-kärimätaigayuktä palantu)²). Der durch das Bild eines Topfes gekennzeichnete  $p\bar{a}\dot{s}aka$  galt also immer als der erste, der mit dem Diskus war der zweite, der mit dem Elefanten der dritte. Fur die Wahl dieser Zeichen war sicherlich maßgebend, daß alle drei gluckbringende Symbole sind²).

<sup>1)</sup> Blatt Ib, Z. 2f.: prāsakā patantu, Z. 4. samakṣā patantu.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Diese Erkhrung von kumbhakärimdanga hat Hoernle, Ind Ant Bd XXI, S. 132 gegeben. In seiner Ausgabe des Bower MS, S 197, hat er sie fallen lassen. Hier ubersetzt er die fragliche Stelle Tet them fall as befits the skill of Kumbhakäri, the Mätanga voman" und ment, es lage hier vielleicht eine Anspielung auf eine in einer buddhatsischen Legende erwahnte Candila Frau Kumbhakäri vor. Aber abgesehen davon, daß die Worte doch wohl kaum jene Übersetzung zulassen, seheint nur eine solche Anspielung deshalb ganz unwahrscheinlich, weil in dem Texte sonst nurgends Beziehungen zum Buddhismus zutage treten, das Schriftelen verrit im Gegenteil durch den namaskära an Nandrudresvara, die Achra s., Išvara, Mänibhadra, alle Yakşas, alle Devas, Siva, Sasţii, Prajāpati, Rudra, Vaisravana und die Marutas (Blatt 1º, Z, 1—2), durch die Erwalnung von Siva, Närāyana, Visnu, Janārdana (Blatt 1º, Z, 4—5) und durch die Vorschrift, seine Habe an die Brahmanen zu verschenken (Blatt III°, Z, 4), daß es einen orthodoxon Hindu zum Verfasser hat.

<sup>\*)</sup> Ganz anders denkt sich Hoernle die Sache. Er nimmt an (Ind. Ant. Bd. XXI, S.132), daß die Wurfel auf eine Tafel geworfen wurden, die in zwölf Felder geteilt war; jo drei dieser Felder wären der Reihe nach mit den Ziffern 1, 2, 3, 4 bezeichnet gewesen. Aber für das Vorhandensein einer solchen Tafel haben wir nicht den gomsten Anhaltspunkt; das Wort ritt (Blatt 1); Z. 4), das Hoernle mit 'dingram' übersetzte, gibt er selbet später in seiner Ausgabe (S.197) durch 'process of dirination' wieder. Die Gestalt der pääslas sehent mir den Gebrunde niene Dagrummes sogar auszuschließen. Hatte man diese stabälnlichen Wurfel auf eine derartige Tafel geworfen, so hatten sei so und so oft über die Grenze der Felder hinausgeragt, und es hätte zweifelhaft bleiben müssen, welche Zahl gement sei. Durch diese Erwägung erledigt sich meiner Ansicht nach auch das, was Schröter a a. O. S. XV, über den Gebrauch eines Zahlenbrettes vermutet.

Auch in der Päśakakevali werden fur jeden Wurf drei Zahlen angegeben, und es wird dabei ein Unterschied in der Reihenfolge der Zahlen gemacht, aber hier wird in der Einleitung nur von einem päśaka gesprochen!) Es wurde also bei dem Orakel der Päśakakevali ein päśaka dreimal hintereinander geworfen, wie das in BB. auch ausdrucklich gesagt wird:

trivāram prārthayed devīm mantrenānena mantravit |

trivāram dhārayet pāšam pašcād detī hi nirdišet\*) ||
Der Gebrauch von einem oder drei Wurfeln beim Wahrsagen beweist

Der Gebrauch von einem oder drei Wurfeln beim Wahrsagen beweist naturlich nichts fur das eigentliche Wurfelspiel Ebensowenig kommt aber fur dreses Yājnikadevas schon oben S. 123 angeführte Angabe in Betracht, wonach man beim Agnyādheya mit funf Kaurimuscheln oder, falls diese nicht zu haben waren, mit funf Spanchen viermal hintereinander wurfelte. Yājnikadeva hat hier sicherlich das in der Kāšikā zu Pān. II, 1, 10 beschriebene Pañeikāspiel im Auge, wenn auch in der Kāšikā selbst die Kaurimuscheln nicht direkt erwähnt sind, sondern nur funf akşas oder kalākās als Spielmaterial genannt werden<sup>3</sup>). Es ware aber naturlich ganz falsch, aus diesem Muschel- oder Spanchenspiel, das schon dadurch, daß es einen besonderen Namen fuhrt, als eine Abart des Spieles charakterisiert wird, auf das eigentliche Wurfelspiel zu schließen

Eine Funfzahl von Wurfeln wird ferner in den Ritualtexten vielfach in einer Zeremonie des Rājasūya erwahnt Taittiriyahr. I, 7, 10,5; Āpastamba, Šrautas. XVIII, 19,5; Āstapathabr. V, 4, 6, Kātyāyana, Śrautas XVI, 7, 5 Auf diese Stelle hat Weber großes Gewicht gelegt<sup>4</sup>), ich glaube aber spater zeigen zu können, daß die dort genannten funf Wurfel überhautt micht zum Spiele benutzt wurden<sup>§</sup>)

Im ubrigen ist in den Beschreibungen des Spieles in den Ritualtexten immer von sehr hohen Wurfelzahlen die Rede. Beim Agnyädheya brauchte man nach Baudhäyana, Śrautas. II, 8, 49 Wurfel, nach Äpastamba, Śrautas V, 19, 4 empfing der Opferherr dabei 100 Würfel \* Beim Rājasūya wurden nach Äpastamba, Śrautas. XVIII, 19, 1 zunachst über 100 oder über 1000 Wurfel auf das adhiderana geschuttet; nach XVIII, 19, 5 werden dann den Gerensvielern des Königs 400 Wurfel wergeschüttet \*

<sup>1)</sup> In BB.: muhūrte šubhavelāyām pāšakam kārayec chubham, om namah pāšendracūdāmane kāryam satyam tada satyam vada svāhā, pāšakam bhuvi cālayet

<sup>3)</sup> Vgl Schröter a a O S XIV, der Webers Auffassung mit Recht verwirft 3) Auf dasselbe Spiel gehen naturlich auch die S 123 angeführten Bemerkungen Mahülbaras und Sānans

<sup>1)</sup> Über die Königsweihe, den Rajasûya, S 71f

<sup>\*)</sup> Ich will noch bemerken, daß das Vorkommen von alga zur Bezeichnung der Zahl 5 nichts für den Gebrauch von fünf Wurfeln bewest. Es handelt sich in diesem Falle gar nicht um das Wort alga, "Wurfel", wie die Petersburger Wörterbucher angi ben, sondern alga ist hier das Synonym von indriga, "Sinnesorgan". Erwählt mös auch werden, daß sich Kathäantisägane CXXI, 104 en Spuler dem Siva gegenüber als trigulga bezeichnet, es geschicht das aber um des Wortspieles willen und kann daher für unsere Frige kaum etwas bewesen.

So merkwurdig diese Angaben auf den ersten Blick erscheinen mögen, so stimmen sie doch durchaus zu den Andeutungen, die uns im Epos und im Rgyeda über die Zahl der Wurfel gemacht werden

Îm Mahābhārata wird allerdings eine genaue Zahl der Wurfel, soviel ich weiß, nicht genannt, es wird aber stets von 'Wurfeln', die der Spieler wirft, gesprochen, und in Mbl. III, 34, 4 heißt es, daß Sakum bei dem Spiele mit Yudhisthira 'Haufen von Wurfeln' geworfen habe

mahāmāyah Śakunih pārvatiyah sabhāmadhye praiapann al sapūgān | amāyinam māyayā pratiyajaisil tato 'pašyam vrjinam Bhīmasena || Der Ausdruch alsapūga weist deutlich auf den Gebrauch einer großen Anzahl von Wurfeln hin

Die Angaben des Rgveda sind bestimmter Nicht nur wird hier in Rv X, 34, 12 von einem 'großen Haufen' gesprochen (yó vah senānir mahato ganasya), in Rv X, 34, 8 wird auch eine bestimmte Zahl genannt tripañ cāśáh krilati vrdia esām Das Wort tripañcāśáh hat mannigfache Erklarungen gefunden Ludwig ubersetzt es fragend mit 'dreimal funf' Ihm folgt Weber1), der tripañcāsah in tripañcasah verandern mochte. Auch nach Zimmer<sup>2</sup>) bedeutet tripañcāśáh 'zu ie dreimal funf' oder 'zu ie funfzehn' und ist entweder ein Adverb oder ein Adiektiv mit dem Taddhitasuffixe &a Alle diese Erklarungen erscheinen mir unannehmbar, sie sind auch nur dem Wunsche entsprungen, die unverstandlich erscheinende hohe Zahl her abzumindern Roth und Graßmann übersetzen in Übereinstimmung mit Sāyana 'aus 53 bestehend' Gegen diese Deutung laßt sich von rein sprach lichem Standpunkte aus nichts einwenden andere Erwagungen führen aber doch dazu in tripañcasa eine Bildung wie vedisch trisapta trinaia. klassisch tridaša, dvidaša zu sehen und es dementsprechend als '3 mal 50' zu fassen Das Wort erscheint namlich noch einmal in Av XIX, 34, 23)

yā grtsyas¹) trīpañcasīh šatam krtyākītas ca yé | sarvān vināktu tējaso `rasām jangidas karat \|

Hier empfiehlt schon die Zusammenstellung von tripañcāša mit šata das Wort als 150 zu fassen und zu übersetzen 'Die hundert und funfzig grisse (Hexen ')'s) und die hundert Zauberer, sie alle möge der jangida von ihrer Kraft trennen und saftlos machen'

Eine weitere Stutze erhalt diese Auffassung durch Rv I 133, 3, 4
avāsām Magharañ jahi sardho yātumatinam |
ydsam tisrah pañcasato 'bhirlangair apāvapah ||

<sup>1)</sup> Über den Rajasuya S 72 2) Altınd Leben S 284

<sup>3)</sup> Diese Stelle hat schon Geldner, KZ XXVII 217f, zur Erklarung von tr. pañedáu in Rv X, 34, 8 herangezogen Er faßt aber das Wort in beiden Fallen als 53 auf und meint diese Zahl sei zum Ausdruck einer unbestimmten Vielheit gebraucht 1) Dies ist die Lesung die Sayana vor sich hatte und die durch die unten an

geführte Stelle aus dem Rgveda gestutzt wird

<sup>4)</sup> Bloomfield, SBE Vol MIII, p 671 vergleicht die in Vajasaney is AVI, 25 erwahnten grisah

Die hier genannten yātumatıs sind offenbir mit den grtsis des Atharvaveda identisch, und hier erklart auch Sāyana tisrah pañcāśálah durch trigunita pañcāśalsamkhyām sārdhaśalam. Es ist also zu übersetzen 'Schlag meder, o Maghavan, die Schar dieser Hexen, von denen du hundertundfunfzig durch deine Angriffe mederwarfest'

Ebenso mochte ich nun auch in Rv. X, 34, 8 übersetzen "Zu hundert undfunfzig spielt ihre Schar '\* Ob man daraus den Schluß ziehen darf daß in rgvedischer Zeit genau 150 Wurfel zum Spiele benutzt wurden, ist frei lich nicht ganz sicher, 'hundertundfunfarg' könnte hier vielleicht einfach zum Ausdruck einer großen unbestimmten Venge dienen, wie das sicherlich in Av XIX, 34, 2 und Rv. I, 133, 4 der Fall ist. Wie dem aber auch sein mag die Stelle beweist jedenfalls, daß zu dem Spiele der rgvedischen Zeit genau so wie zu dem Spiele, das die Ritualtevte und der Verfasser des Vanaprivan im Auge haben, also, mit anderen Worten, zu dem Spiele mit Vibhitakanussen eine große Anzahl von Wurfeln nötig war

Diesem Ergebnisse scheint Rv I, 41, 9 zu widersprechen, wo nach den einemisischen Erklarern von vier Wurfeln, die der Spieler in der Hand halt, die Rede ist Ich glaube spater zeigen zu können, daß jene Erklarung zwar durchaus richtig ist daß aber daraus micht auf ein Spiel mit vier Wurfeln zu sichließen ist, wie das zum Beispiel Zimmer, Altind Leben, S 283, getan hat

#### Glaha

Wurfelplatz oder Wurfelbrett und Wurfel waren die einzigen Requisiten des Spielers. Die Wurfel wurden wie die Schilderung des Vidhura panditajätaka deutlich zeigt mit der Hand nicht wie bei uns mit einem Beicher geworfen. Das gleiche Verfahren galt sicherlich schon in vedischer Zeit, aus Av VII, 52, 8

kriam me daksine haste jayo me savya dhitah |

durfen wir wohl schließen, daß man behebig mit der rechten wie mit der Inken Hand wurfelte Auch heutzutage wird sowiel ich weiß, nie ein Wurfelbecher benutzt Es kann daher auch in der schon oben angeführten Stelle aus dem Mahäbharata (II, 56 3)

glaha unmöglich den Wurfelbecher bedeuten wie im Petersburger Worter buch vermutet wird! glaha unmöglich den Wurfelbecher bedeuten wie im Petersburger Worter buch vermutet wird! glaha, von der Wurzel glah die wie sehon die indischen Grammatiker geschen haben mit grah identisch ist (Pän III, 3 70)?) bezeichnet vielmehr zunachst den Griff, die Wurfel, die man zum Wurfe bereit in der Hand gepackt halt, den Wurf in konkreten Sinne \* Diese

Aus demselben Grunde kann ich auch für algerapana und phalaka nicht die Bed utung Wurf liecher anserkennen sieche S 120 Ann 1 S 126 Ann 1
 Pysel el Ved Stud I 83 hat das allerlings in Zweiß gezogen aber Rv

<sup>34 4</sup> yasydgribhal relaine rijy dleah scheint mir doch nicht ausreichend um eine All itung von \*gradh zu reel türtigen

Bedeutung liegt lier noch vor, die glahas, die in der Faust zusammengehaltenen Wurfel, gleichen dem Bogen, die einzelnen Wurfel, die beim Werfen daraus hervorgehen, den Pfeilen<sup>1</sup>) Daher können Mbh VIII, 74, 15 die glahas selbst mit Pfeilen verglichen werden

adyāsau Saubalah Krsna glahāñ jānātu vai śarān |

durodaram ca Gandīvam mandalam ca ratham prati ||

'Heute, o Krsna, soll jener Sohn des Subala erkennen, daß die Pfeile die Wurfe sind, das Gändiva der Spieler<sup>2</sup>) und der Wagen der Spielkreis

In Mbh II, 76, 23 24 macht Sakuni den Vorschlag, um die Verbannung zu spielen

anena vyavasäyena divyāma purusarsabhāh | samutksepena carkena vanavāsāya Bhārata ||

'Mit diesem Übereinkommen wollen wir spielen, ihr Helden, und mit einem Wurfe<sup>3</sup>)\* um das Leben im Walde, o Bhārata '

Dann fahrt der Erzahler fort

pratijagrāha tam Pārtho glaham jagrāha Saubalah | jitam ity eva Śakunir Yudhisthiram abhāsata ||

'Der Sohn der Prthä nahm den ') an, den Wurf ergriff der Sohn des Subala "Gewonnen!' sagte Sakum zu Yudhisthira"

Daß glaha hier wirklich die zum Wurfe bereitgehaltenen Wurfel sind, zeigt der genau entsprechende Vers II. 60, 9, wo aksän für glaham steht

tato jagrāka Šakunıs tān aksān aksatattvavīt | jitam ity eva Šakunir Yudhisthiram abkāsata ||

Diese Bedeutung 'Wurf' ist im Mahābhārata weiter verbreitet, als es nach dem Petersburger Wörterbuch der Fall zu sein scheint, wo sie nur für II, 65, 39 glaham divyāmi cārvangyā Draupadya, II, 71, 5 imām sabha madhye yo vyadetīd glahesu, und V 48, 91 milhyāglahe nirjitā vai irsamsaih, anerkannt wird In Mbh II, 59, 8

al saglahah so 'bhibhaiet param nas tenawa doso bhavatiha Pāriha | soll glaha 'Wurfeler' bedeuten es ist aber zu übersetzen 'Der Wurf') ist es, der unsern Gegner besiegt, durch ihn nur entsteht hier ein Übel, o Solm der Prthä '

Fur eine Reihe von Stellen außer der schon besprochenen  $\Pi$ , 76, 24 wird 'Einsatz' als Bedeutung von glaha aufgestellt, wahrend mir auch hier

<sup>1)</sup> Nîlakantha erklart glahân hier durch panan

<sup>1)</sup> Im großeren PW wird hier für durodara Wurfelbecher als Bedeutung an gegeben, Bohtlingh hat aber diese Erklarung selbst aufgegeben, da sie im kleineren Wörterbuch fehlt Nilakantha erklart durodara als paśa, was sieher falsch ist, vgl die unten angeführte Stelle Wih VII, 130 20

<sup>1)</sup> Über samutkeepa siehe S 132, Anm 2

<sup>4)</sup> Ich beziehe tam auf samutkepa Nilakantha zieht glaham sowohl zu pratija grāka als auch zu jogrāka und fallt es emmal als Eurestz, das andree Mal als Nurfel prutijagrāka tam glaham nagicakāra tatah Saubalo glaham jagrāka pākam pātitarān 1 Nilakantha pākšidkino glahah pano jagparājagarāpo ryavahāruk

<sup>-)</sup> Miakanina pasaanino gaman pano jagaparojagarapo tyakamini

nur Wurf' zu passen scheint. Wenn der Kampf unter dem Bilde des Spieles geschildert wird, werden die Vorkampfer als die glahas der Heere bezeichnet. So bei dem Zusammentreffen des Karna und Arjuna, VIII, 87, 31—33

tāvakānām rane Karno glaho hy tīsiā tršāmpate |
tathava Pāndaveyānām glahah Pārtho 'bhavat tadā ||
ta eva sabhyās tatrāsan preksakāš cābhavan sma te |
tatravsām glahamānānām dhruvau jayaparājayau ||
tābhyām dyūlam samāsaklam vzyayāyetarāja ca |
asmālam Pāndavānām ca sthitānām ranamārdhan!

VI, 114, 44 erzahlt Sanjaya

tāvakānām jaye Bhīsmo glaha āsīd visāmpate | tatra hi dyūtam āsaktam vijayāyetarāya vā ||

VII, 130, 20, 21 sagt Drona

senām durodaram²) viddhi šarān alsān visāmpate | glaham ca Saindharam rājams tatra dyūtasya niścayah || Saindhaie tu mahad dyulam samāsaktam paraih saha |

Es ist meiner Ansicht nach ausgeschlossen, daß glaha hier Einsatz' be deute Man kann doch unmöglich sagen, daß das Spiel um Sieg oder Unter gang am Einsatz hange oder daß die Entscheidung des Spieles auf diesem berühe Der Sieg wird vielmehr durch den Wurf bedingt, Karna und Arjuna, Bhisma und Samdhava sind also die Wurfe, mit denen die feind lichen Heere um den Sieg spielen

Als Sakunı zuerst mit dem Vorschlage kommt, um die Verbannung zu spielen, sagt er (II, 76 9)

amuñcat sthavvo yad vo dhanam pūjitam eva tat | mahādhanam glaham tv ekam śrnu bho Bharatarsabha || In II, 76, 22 wiederholt er

esa no glaha evarko vanavāsāya Pāndavāh

In III, 34, 8 erinnert Yudhisthira den Bhímasena an die Sache tvam capi tad rettha Dhanamjayas ca punar dyutāyāgatāms tām sabham

yan mām bravid Dhrtarāstrasya putra eLaglahārtham Bharatānam sam [ Lsam [

Es wird also immer wieder betont, daß es sich bei dem Spiele um die Ver bannung um einen einzigen glaha handelt. Das wird aber nur verstandlich, wenn man glaha als 'Wurf faßt, es ist ein einziger Wurf, der über die Ver bannung der Kauravas oder der Pandavas entscheiden soll. Auch die Konstruktion von glaha mit dem Dativ des Eingesetzten in II, 76, 22 spricht dafur, glaho tanarūsūya entspricht genau dem samutksepo ranarūsūya in dem oben angeführten Verse II, 76, 241)

<sup>1)</sup> Nilakantha durodaram dyutakarmam

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Nilakantha erklärt dort samulisepera ekenawa vacanopalsepena sakri cythriamatrenety arthah Im größeren PW wird 'Aufheben der Hand, im kleineren

Daß glaha an anderen Stellen des Epos und in der spateren Literatur außer 'Wurf' auch 'das, was bei dem Wurfe auf dem Spiele steht' bedeuten kann, soll nicht geleugnet werden Bisweilen ist es schwer, zu entscheiden, welche Bedeutung vorliegt So bezeichnet z B Yudhisthira in II, 65, 12 den Nakula als glaha und zugleich als dhana

Nakulo glaha evarko riddhy etan mama tad dhanam 1 Ich glaube, daß auch hier zu übersetzen ist 'Nakula (gilt) der eine Wurf, wisse, daß dies mein Einsatz1) ist', und daß Yudhisthira auch hier hervor heben will, daß er den Nakula auf einen Wurf setzt Jedenfalls ist an 'Wurf' als Grundbedeutung von glaha festzuhalten, und 1ch hoffe spater zeigen zu können, daß sie auch in Av IV, 38, 1-3 anzunehmen ist

### Die Technik des Pāsaka Spieles

Die außere Technik des pāśaka Spieles wird in der Jātaka Stelle sehr anschaulich geschildert Wie schon erwahnt, nimmt der Spieler die Wurfel in die Hand Dunn rollt er sie in der Hand durchemander (hatthe vattetva) und wirft sie nach oben in die Luft (ākāse khim) Fallen sie ungunstig, so hat er das Recht, sie wieder aufzufangen, solange sie noch in der Luft schweben, und den Wurf zu wiederholen, von diesem Rechte macht ja der König Gebrauch, bis es ihm durch Punnakas Zuubermacht unmöglich gemacht wird, die Wurfel zu fangen In der Fahigkeit, im Nu zu erkennen, ob die Wurfel richtig oder falsch fallen besteht wie der Erzahler hervor hebt, die Geschicklichkeit des Spielers (raia jūtasi ppamhi sukusalatāva pāsale attano parājayaya bhassante ñatvā)

Auch im Mahabharata wird bekanntlich öfter die Geschicklichkeit, die dus Wurfelspiel erfordere, betont In II, 56 3 bezeichnet Sakum das Spiel als eine Fertigkeit in der der Kundige den Unkundigen besiegen konne aksān ksipann aksatah san vidvān airduso jaye

In II, 48, 20 21 ruhmt er sich seiner Geschicklichkeit im Spiele

devane kusalaś cāham na me sti sadrso bhuvi trisu lokesu Kauravya tam tvam dyute samāhiaya || tasyālsalušalo rājann ādasye 'ham asamšayam |

rānam sriyam ca tām diptam tvadartham purusarsabha wihrend er andererseits von Yudhisthira wegwerfend sagt, er liebe zwar die Wurfel, verstande aber nichts vom Spiel (II, 48 19)

dyūtapriyas ca Kaunteyo na sa jānāti devitum2)

I udhisthira selbst halt sich naturlich für einen guten Spieler und ruhmt sich

das Hinwerfen eines Wortes, Anspielung auf für samutigepa angegeben. Die Über einstimmung von II, 76 22 und 24 zeigt, daß alles das nicht richtig ist

<sup>1)</sup> dhang kehrt in dem alten vedischen Sinne von Finsatz in der Schilderung des Spieles immer wieder siehe II, 60, 7, 61 2 6 10 13 17 20 23 27 30, 65 4 of a D

<sup>1)</sup> Der Vers wird mit der Abweichung en für sa in II 49 39 wiederholt

ın IV, 7, 12 seiner Geschicklichkeit genau so wie Śakuni alsan prayoktum

Man könnte wegen der Ähnlichkeit der Ausdrücke versucht vein, diese Stellen im Sinne der Jätaka Erzahlung zu deuten. Es ist dabei aber doch zu bedenken, daß es sich im Mahäbhärata nicht um das Spiel mit päšakas, sondern um das Nussespiel handelt!), bei dem es auf das rasche Erkennen von Augenzahlen gar nicht ankommen kann und ich glaube daher, daß die Geschicklichkeit, von der im Mahäbhärata die Rede ist, in etwas anderen beruht, numlich in der Zahlkunst, die wir spiter kennenlernen werden

## Die Ayas und ihre Namen

Kehren wir jetzt zum Vidhurapanditajataka zuruck. Nach der Dar stellung des Jätaka gab es 24 verschiedene äyns von denen jeder der beiden Spieler sich vor Beginn des Spieles einen wahlt. Wem es dann gelingt den gewahlten zu werfen der hat gewonnen

Es kann darnach keinem Zweife' unterhegen, daß äya soviel wie 'Wurf', dh eine bestimmte Anzahl oder Verbindung von Wurfelaugen bedeutet und das wird durch die Päsakakevah bestatigt. Hier wird in V 168 der Wurf 431 ausdrucklich als äwa bezeichnet.

catuskadau trikam madhye padam carrāvasānikam | esa āyah pradhānas tu sakatam nāma nāmatah || Und auch in V 35 ist sicherhoh zu leven

padam purvam trikam madhye catuskam cāvasānikam | āyo\*) 'yam vijayo nama tasya vak vāmi cintitam ||

Da man, wie wir schon sahen, beim Wurfel Orakel entweder drei vier seitige, durch Abzeichen unterschiedene Wurfel auf einmal oder einen vier seitigen Wurfel dreimal hintereinander warf, so ergeben sich 64 verschiedene Wurfe, denen sowohl in dem ersten Wurfel Orakel des Bower Manuscripts als auch in der Päsakakevali besondere Namen beigelegt werden. In der erstgenannten Schrift, wo die Permutitionen jeder Gruppe die gleichen Namen trazen, sind es die folgenden<sup>3</sup>)

444 cantayanta () 321 dundubhi 333 mariki 442 trsa 222 patlabandha 422 presya 111 kūlariddhi 332 tri; 443 sāpata () 114 karna 343 māli () 322 sorā

genommen hat

<sup>1)</sup> Nur in Mbh IV 7,12 ist wohl cher an das palsaka Spiel zu denken siehe S 125f 2) BA dydyam LU anko LF prasno BB palso was Schröter in den Text auf

<sup>4)</sup> Die Reihenfolge ist die in dem Werk befolgte
4) Die Permutationen 434 und 334 werden als zwister und dritter & pota be zeichnet und so analog bit den folgenden Gruppen

<sup>\*)</sup> Der Name steht im Text bei 334 und f hit verschentlich bei 343 und 433

324 vahula1)

414 Lūta

421 bhadrā2)

331 kāna oder kana3)

311 сийсипа

221 vañci oder vañci 112 kharī4)

341 šakti oder šakti

Die meisten dieser Namen kehren in der Pāsakakevali wieder, doch

ist die Verteilung auf die einzelnen Wurfe nicht immer dieselbe. Ich gebe ım folgenden eine Liste, indem ich den Namen, den die Gruppe in dem ersten Wurfel Orakel des Bower Manuscripts (B MS) fuhrt, voranstelle<sup>5</sup>)

- 111 B MS kālaviddhi P šohhana
- 112 B MS lharī P lartarī Dies ist die Lesart von BA und BB, LE und LU lesen patitā visakartarī fur patitā tava kartarī. Ich habe keinen Zweifel, daß kartari aus khari oder dem synonymen garda bhī8) verderbt ist
- 113 B MS cuñcuna P ciñcini Die beiden Ausdrucke sind naturlich identisch
- 114 B MS Larna P Larnikā (auch in G) Eine Handschrift hat nach Hoernle, Bower Manuscript, S 219, kartarī Die langere Form kar nıkā ist dem Metrum zuliebe gewahlt. Das Geschlecht schwankt auch sonst bei diesen Namen zwischen Maskulinum und Femi nınum
- 121 B MS khari P kein Name Vielleicht ist paso 'yam (so LE, BA pāśake, BB pāsakah, LU pāśaka) in pāśo 'yam patitas tava an die Stelle des ursprunglichen Namens getreten, wie bei 411 patitam hy atra kāranam in BB durch pāšake patitam tava ersetzt worden ist
- 122 B MS vaño: P vasa Fur vaso liest BB vaso, Schröter hat vamo in den Text gesetzt vaso und paso sind sicherlich Verderbinsse von pañci.
- 123 B MS dundubh: P dundubh: nach BA und LU Femininum. nach BB Maskulinum
- 124 B MS bhadrā P bhadra, mit Wechsel des Geschlechts wie vorher

<sup>1)</sup> Die Gruppe 234 fehlt im Text

<sup>2)</sup> Die Gruppe 124 fehlt im Text Bei 412 fehlt der Name und der Spruch

<sup>3)</sup> Bei 313 steht kanah tantra, bei 133 kanatantrah was sich vielleicht auf den Begleitspruch bezieht und 'der Spruch für den kana Wurf zu übersetzen ist. Hoernle scheint, nach seiner Bemerkung auf S 197, Anm 3 zu urteilen, die Namen überhaupt nicht als die Namen der Wurfe sondern als die der Spruche zu betrachten, was nicht richtig sein kann, da sie wie wir sehen werden, auch außerhalb der Orakel beim Wurfel spiel vorkommen

<sup>4)</sup> Die Gruppen 121 und 211 fehlen

a) BA, BB, LE und LU sind die von Schröter für seine Ausgabe benutzten Handschriften G ist das Manuskript einer anderen Rezension, von der Hoernle Auszuge mitgeteilt hat. In der dritten Rezension, die sich im Bower Manuskript findet, sind Wurfnamen selten Merkwurdigerweise hat Schröter, wie aus seinen Bemerkungen auf S AVII hervorgeht die Namen zum Teil gar meht als solche erkannt

<sup>4)</sup> Siehe daruber S 140

- 131 B MS cuñcuna P dundubhi, m, das in B MS 132 bezeichnet Die Lesung dundubhi ist aber nicht sicher, LE und LU haben subho 'yam fur dundubhih Es liegt die Vermutung nahe, daß dundubhih aus cuñcunah, cuñcunih oder ciñcunh verderbt ist
- 132 B MS dundubhi P dundubhi, nach BA und LE Femmunum, nach LU Maskulmum
- 133 B MS kāna P manthin Die Lesung manthinah beruht auf Konjektur, LE und LU haben manthānah, BA mathaneh, BB chinnam 134 B MS šaklī P vijaya
- 141 B MS Larna P kein Name
- 142 B MS bhadrā P dundubhi, nach BA Femininum, nuch BB, LE und LU Maskulinum. In B. MS bezeichnet dundubhi 132
- 143 B MS śaktī P śaktı oder saktı LU hest falschlich satyā fur śaktyā
- 144 B MS kuta P ersa (auch in G), das in B MS 244 bezeichnet
  - 211 B MS lhart P dundubht In B MS 1st dundubht der Name von 213
  - 212 B MS pañci P dundubhi, nach BA und LU Femminum, nach BB und LE Maskulinum In B MS bezeichnet dundubhi 213
  - 213 B MS dundubh: P dundubhi, nach BA Femininum, nach BB,
  - LE und LU Maskulınum

    214 B MS bhadrā P bhadra, mit Wechsel des Geschlechts wie vorher
  - 221 B MS pañer P pattri, wofur LE putri bietet Ich bin überzeugt, daß beides nur Verderbinsse von pañer sind
  - 222 B MS pattabandha P kem Name
  - 223 B MS saja P kūta Fur kūto 'yam hest aber LE rātsetham was sajenam als ursprungliche Lesart wahrscheinlich macht
  - 224 B MS presya P prasna (auch in G) Eine Handschrift hat nach Hoernle, Bower Manuscript, S 218, kuta 1ch bezweifle meht, daß prasno 'yann aus presyo 'yann verderbt ist, vgl 429.
  - 231 B MS dundubhi P dundubhi, nach BA und LE Femininum, nach BB und LU Maskulinum
  - BB und LU Maskuinum

    232 B MS sajā P kuta In B MS bezeichnet kūta 144 und seine
    Permutationen
  - 233 B MS trit P dundubht, nach BA Femminum, nach BB, LE und
  - LU Maskulınum In B MS bezeichnet dundublī 231
    234 B MS rahula P bahulā, mit Wechsel des Geschlechts wie vorher
  - 241 B MS bhadrā P dundubh: nach BA und BB Maskulmum, nach LE und LU Feminium, in BA und BB außerdem auch rra ge nannt In B MS bezeichnet rrag 244, dundubh 231
  - 242 B MS presyā P kein Name
  - 243 B MS vahula P kem Name
  - 244 B MS trea P trea, das sich auch in der Rezension des Bower Manuscripts findet

- 311 B MS cuñcuna P dundubhs, nach BA und LU Femininum, nach BB und LE Maskulinum In B MS bezeichnet dundubhi 321, vgl aber auch die Bemerkung unter 131
- 312 B MS dundubhī P dundubhī, nach BA und LU Femmunum, nach BB und LE Maskulnum
- 313 B MS kāna P pātrika, n pātrikam findet sich nur in LU BB hat anstatt dessen pāšakah, BA und LE pāsake, was Schroter in den Text aufgenommen hat
- 314 B MS sakti P sakti, fem
- 321 B MS dundubhi P Lartari Anstatt patită tava Lartari hest BA patită visalartari, was Schröter in den Text gesetzt hat Ich glaube, daß Lartari auch hier Verderbins von Lhari ist, das in B MS 121 bezeichnet, vgl die Bemerkung zu 112
- 322 B MS sajā P bahulā In B MS bezeichnet rahula 324
- 323 B MS viti P tripadī
- 324 B MS rahula P saphalā Ich bin uberzeugt, daß saphalā aus bahulā verderbt ist Die Femininform erscheint in P auch sonst, siehe 234, 322
- 331 B MS kāna P dundubhi, nach BA und LE Femininum, nach BB und LU Maskulinum In B MS bezeichnet dundubhi 321
- 332 B MS viti P kein Name Vielleicht stand aber der Name ur sprunglich an Stelle von päśake in päśake patitan (LU paśakas patitas) tava, vgl die Bemerkung zu 121
- 333 B MS navilli P kem Name falls er nicht in niscitam (BB niscauam) stecken sollte
- 334 B MS māli P malinī Die beiden Namen sind naturlich identisch G hat prechalā
- 341 B MS šakti P kem Name
- 342 B MS vahula P kem Name
- 343 B MS mālı P kein Name In G wiederum prcchakā
- 344 B MS sāpata P sakatı Fur sakatı hest BB sakato Beide Formen sınd zweifellos verderbt aus sāpatā, der Femininform zu sāpata Den Beweis hefert die Fassung in G trikam purram catuskau drau drsyate tara sampadā, wo fur sampadā naturlich sāpatā zu lesen ist Wahrscheinlich steckt sapata auch in dem stark verderbten Verso der Rezension des Bower Manuscripts dhanadhānyas ca te pūrnnā asti saricasya sampadā
- 411 B MS karna P kārani So hest Hoernle, Bower Minuscript, S 220 LE und LU lesen kāranam das sich auch in G findet Eine Handschrift hat nach Hoernle rraa BA und BB haben keinen Namen, da sie den Versschluß geandert haben Daß kārani das naturlich auf karna zuruckgeht, die richtige Form ist, beweist die Lesart patitä für patitam in BA und LE Es

hat Geschlechtswechsel stattgefunden wie in den oben angefuhrten Fallen

- 412 B MS bhadra P kein Name
- 413 B MS šaktî P šaktı, fem
- 414 B MS Lūta P Lūta Der Vers lautet in allen von Schröter be nutzten Handschriften richtig dairānukūlyatah sādhu kūto 'yam pahlas tara Schröter hat falschlich sādhu kūto zu sādhukīto ver andert
- 421 B MS bhadra P kem Name
- 422 B MS presyā P presya Die richtige Lesart presyo 'yam palitas tara steht in BA, Schröter hat die falsche Lesart von LE und LU preksyo 'yam in den Text gesetzt In G findet sich die Feminin form preksä (preksyam palitä tara), die naturlich in presyā zu verbesern ist Der Wechsel des Geschlechts ist wie in den oben angeführten Fallen
- 423 B MS vahula P kem Name
- 424 B MS trea P kein Name
- 431 B MS salfi P śakata, n BB hest aber śakata, LU śakunam fur sakatam Unter 344 haben wir śakati, śakata als Verderbnis von śāpatā kennengelerit, hier ist śakata oftenbru aus śakī verderbt Dafur spricht auch, daß in der Fassung von LU εκα äyah prudhanas tu śakunam nāmnā manoramam ein zweisilnger Name durch das Metrum gefordert wird
- 432 B VIS rahula P kein Name
- 433 B MS mālī P mārjanī Da unter 334 dem malī des B MS ein mālinī in P entspricht, so hege ich keinen Zweifel, daß mārjanī aus mālinī verderbt ist
- 434 B MS săpata P saphală Auch hier ist saphală sicherheh aus săpată verderbt Fur die Femininform vergleiche die Bemerkungen zu 334
- 441 B MS Lüta P Lüta Der richtige Name steht in BA, LE und LU lesen 'dhruro, BB kasto fur küto G hat prechakā, andere Hand schriften nach Hoernle, Bower Manuscript, S 216, krakacah
- 442 B MS 1750 P 1750 Der Name steht auch in G und in der Re zension des Bower Manuscripts
- 443 B MS śāpata P rāmā
- 444 B MS cantayānta (\*) P kem eigentlicher Name, die drei Vieren werden aber als die drei weisen Stiere bezeichnet (rranhäß ca trayo untra zahtäs te rucal sanäh.)

Die Namen der Wurfe in der Päsäkakevall sind al-o, wenn man von dem Geschlechtsunterschied und kleinen Verschiedenheiten im Bildungs suffixe absieht, in 18 Fallen denen des ersten Orakels im Bower Manuscript völlig gleich, in zwei Fallen so ähnlich, daß ihr Zusammenhang noch deut lich erkennbar ist (113 ciñcini fur cuñcuna, 411 kāranī fur karna) In 16 Fallen fehlt der Name, doch besteht bei 121, 332, 333 der Verdacht. daß er erst durch handschriftliche Verderbnis geschwunden ist. In 13 Fallen braucht die Paśakakevali die Namen anders Zum Teil werden wir es auch hier mit handschriftlichen Verderbnissen zu tun haben, so bei 223 kūta (aber handschriftlich auch vätsä) für sajā und vielleicht daher auch bei 232 kūta fur sajā In anderen Fallen aber scheinen schon Versehen des Verfassers selbst vorzuliegen, so, wenn er dundubhi (eigentlich 132, 213, 231, 321) fur 142, 211, 212, 233, 331 verwendet, vrsa (eigentlich 244) fur 144, vrsa (eigentlich 244) oder dundubhi (eigentlich 231) für 241, kartari, falls dieses aus Lharī entstellt ist, (eigentlich 121) für 321, bahulā (eigentlich 324) fur 322 Auch bei dundubhi (eigentlich 132 und 321) für 131 und 311 liegt vielleicht ein Versehen des Verfassers vor, dundubh könnte aber auch aus dem zu erwartenden cuñcuna verderbt sein. In 16 Fallen endlich hat die Pasakakevali neue Namen Von diesen sind aber die meisten sicherlich nur Verderbnisse, so 112 (und wahrscheinlich auch 321) kartarī für kharı (oder gardabhī), 122 vāsa (pāśa) fur pāñcī, 221 pattri fur pāñcī, 224 prasna fur presya, 324 saphalā fur bahulā, 344 sakatı fur sāpatā, 431 sakata fur saktı. 433 mārjanī fur mālinī, 434 saphalā fur sāpatā Es bleiben sechs Namen 111 sobhana anstatt kālaviddhi, 133 manthin (Konjektur) anstatt kāna, 134 vijaya anstatt šaktī, 313 pātrika anstatt kāna, 323 tripadī anstatt vitī 443 rama anstatt sapata Bei dem verwahrlosten Zustande, in dem sich der Text der Päsakakevali befindet, ist die Frage ob wir es hier tatsachlich mit neuen Namen oder nur mit falschen Lesungen und Schreibfehlern zu tun haben, zur Zeit überhaupt nicht zu lösen. Es bedarf dazu der Heran ziehung eines viel größeren handschriftlichen Materiales als es Schröter fur seine Ausgabe benutzt hat, vor allem mußte die durch G reprasentierte zweite Rezension des Werkes vollstandig vorliegen

Wie immer aber auch das Urteil über diese letzte Gruppe von Namen lauten mag die in dem ersten Orakel des Bower Manuskriptes vorkommen den Namen sind jedenfalls für uns von großem Interesse, weil sie nicht bloße Erfindungen der professionellen Wahrsager sind, sondern Ausdrucke, die von altersher beim eigentlichen Wurfelspiele üblich waren. Dis wird durch das Vidhurapanditajätaka bewiesen, wo eine Reihe dieser Namen wiederkehrt. In der Prosaerzahlung werden mäh 1) sätutle 3), bahula, santi und bhadrā als Beispiele von äyas genannt, in den Gäthäs werden außer diesen 1) noch die beiden käkas (dure käka) mandakä, rau, nemi, samahatta

<sup>1) 50</sup> in den singhalesischen Handschriften in den birmanischen mälikam

Die singhalesischen Handschriften haben sätztam, die birmanischen falsch sätzutam

<sup>3)</sup> Die Abweichungen zwischen den Formen der Gathas und denen der Proca sind unbedeutend. Des Metrums wegen wird in den Gathäs malika für mäli und einmal bhadrala neben bhadra je bruncht. Für säreitam und säreifen in die Gäthäs sit säreigam.

und titthirā, also im Ganzen zwölf, aufgeführt Von diesen lassen sich mäli, sävita, bahula und bhadrā ohne weiteres mit den Namen mäli (mälinī), säpata, vahula (bahula) und bhadrā (bhadra) der Wurfel Orakel identifizieren P santi ist wahrscheinlich in satti zu verbessern und reflektiert sl. sakti (salti) Möglicherweise ist aber auch fur duie kālā duie kānā zu lesen und kānā dem karna und kāna des ersten Orakels gleichzusetzen Die ubrigen Namen haben in den Orakeltexten keine Entsprechung

Eine weitere Frage ist es, ob die Namen, die sich gleichlautend in dem Jätaka und in den Wurfel Orakeln nachweisen lassen, in beiden Werken die gleichen Wurfe bezeichneten Nach dem ersten Orakel des Bower Manuskriptes bezeichnet mali 343, sapata 443, vahula 324, bhadra 421 und die iedesmaligen Permutationen dieser Gruppen. Nach der Gatha heißt ein 'Achter' (atthal a) malika, ein 'Sechser' (chaka) savata, ein 'Vierer' (catulka) bahula, em 'aus der Verbindung zweier Verwandter bestehender' (dmbandhusandhuka) bhadraka Ich muß gestehen, daß mir die letzteren Angaben unverstandlich sind, und daß es mir unmöglich ist, sie mit denen der Orakeltexte in Einklang zu bringen Ebensowenig verstehe ich die Behauptung die sich sowohl in der Prosa des Jätaka wie in den Gathas findet, daß es 24 Wurfe (aya) gebe, da sich weder bei drei noch bei einer größeren oder geringeren Anzahl von pāśakas und einerlei, ob man die Gesamtsumme oder die Kombinationen der Augenzahlen als Wurf be trachten will, je 24 verschiedene Wurfe ergeben können Auffallig ist auch, daß in der Gatha die doch offenbar eine Aufzahlung der ayas enthalten soll, nur zwölf mit Namen genannt werden

Wir mussen uns also darauf beschranken, zu konstatieren, daß die Bedeutung dieser Namen, sei es zeitlich sei es lokal, verschieden war, die Tatsache, daß sie alte Spieluusdrucke sind, wird aber durch eine Stelle des Mrcchakatika erhartet Dort klagt der Masseur, der seine zehn Gold stucke im Wurfelspiele verloren hat (II, 1)

> navabandhanamukkae vra gaddahīe kā tadīdo mhī gaddahīe | Angalāamukkāe vra sattie Ghadukko vra ghadīdo mhī šattie ||

'Ach, ich bin geschlagen von der gaddah; wie von einer Eselin, die eben von der Fessel befreit ist, ich bin getötet von der kalit wie Ghatothaca von dem Speere den der Angakönig schleuderte. Prihvidhara erklart in seinem Kommentare gaddah; und kalt, als Synonyme von kapardaka, es kann aber keinem Zweifel unterliegen, daß es sich hier um Wurfe handelt<sup>1</sup>), und daß kalt, mit dem kaltı, gaddahî, 'Eselin', mit dem gleichbedeutenden kharî des Wurfel Orikels identisch sind

und sărajo zu lesen. Dus Geschlecht schwankt bei den a Stämmen bisweilen zwischen Maskulnum und Neutrum măliko neben mălikam, sărajo neben sărajam, bahulo niben băhulam. I benso steht neben băhată blanklam.

<sup>1)</sup> Val d'n hinlichen V. II. 9 auf den wir noch zurückkommen werd n

Recht unsicher ist es, ob auch in Mbh III, 59, 7 einer dieser äya Namen vorliegt Dort sagt Puskara zu seinem Bruder Nala, als er ihn zum Spiel überreden will

divyāvety abravīd bhrātā vrņenetv muhur muhuh ||

Das Wort trea kann hier micht den Hauptwurfel (al samukhya) bedeuten. wie Nilakantha und darnach die Petersburger Wörterbucher angeben, da von einem Wertunterschiede zwischen den Wurfeln niemals die Rede ist Wenn trsa uberhaupt ein Ausdruck des Wurfelspieles ist, so kann es nur ein äya sein1), den Puskara zu seinem Wurfe wahlt, wie im Jataka der König den bahula oder Punnaka den savata wahlt Damit wurde bewiesen sein, daß nicht nur die Namen der Wurfe, sondern auch die ganze Spiel weise, wie sie das Jātaka schildert, also das pāśaka Spiel, dem Dichter des Nalopākhyāna bekannt war Das ist aber, wie schon bemerkt, sehr unwahrscheinlich Und es ist zu beachten, daß andere einheimische Autoren vrsa hier in ganz anderem Sinne verstehen, sie fassen es als 'Stier' Soma deva, Kathas LVI, 294ff, erzahlt ausfuhrlich, wie Nala einst im Hause des Puskara einen schönen weißen Stier namens Danta erblickte und ihn zu besitzen wunschte. Puskara weigerte sich, ihn dem Bruder zu schenken, war aber bereit, mit ihm darum zu spielen, und so begann das verhangnis volle Spiel Kurzer und in engerem Anschluß an das Epos aber in dem Hauptpunkte durchaus ubereinstimmend, stellt Ksemendra die Sache dar Bhāratamañjari III, 451 sagt Kalı zu Puskara

aham sahāyas te dyute vrso bhūtrā purahsthitah | dvāparāviskritair aksaih panam mam eva kalpayeh ||

Fur diese Auffassung von vrsa spricht ferner der Umstand, daß es in Mbh

III, 59, 6 von Kalı heißt, daß er zum vrso garām geworden sei

eram uktas tu Kalinā Puskaro Nalam abhyayāt | Kalis cawa vrso bhūtiā garām Puskaram abhyayat |

Daß der vrso gavam derselbe sein muß wie der im folgenden Verse genannte vrsa, laßt sich nicht bestreiten Nilakantha erklart den Ausdruck daher auch im Einklang mit seiner Deutung von vrsa atra gosabdo laksitala kanayāksasabdavācyesu pasesu variate vrsah šresthah pāsasresthah.<sup>2</sup>) Bei der oben vorgetragenen Auffassung von vrsa mußte man entweder go als bild liche Bezeichnung der ayas betrachten oder vrso gavām einfach als Synonym von vrsah fassen Es ist aber nicht zu leugnen, daß alle diese Erklarungen etwas sehr Gezwungenes haben und ich möchte es daher für wahrschein licher halten, daß vrsa hier tatsachlich, wie Somadeva und Ksemendra

wollen, im eigentlichen Sinne zu nehmen ist3)

<sup>1)</sup> Nach dem ersten Orakel des Bower Vanuskriptes ist es 442

<sup>\*\*)</sup> Auch Caturbhujamiéra nimmt den Ausdruck im uneigentlichen Sinne Seine Erklärung lautet nach einer Handschrift im Britischen Museum gaväm karinäm | tryp balltandah

<sup>3)</sup> Auch abgesehen von der zweiselhaften Bedeutung von irga ist die Darstellung des Nalopakhyana in diesem Abschnitt recht unklar. In III, 59, 3 ist erzahlt worden,

Wenn sich die Spielweise, wie sie das Jätaka schildert, somit auch für das Mahäbhärata nicht erweisen laßt, so tritt für ihr verhaltnismaßig hohes Alter doch noch ein anderes Zeignis ein. In II, 1, 10 lehrt Pämin, daß alsa, śalākā und ein Zahlwort mit pari zu einem Avyayībhāva Kompositum verbunden werden (alsaśalākāsamkhyāh parinā). Dazu ist uns im Mahābhāsva eine Kārikā erhalten.

aksādayas trīīyāntāh purroktasya yathā na tat | kitaravyarahāre ca ekatre 'ksašalākayoh ||

'In der Redeweise der Spieler (uerden) alsa usw im Instrumental (mit pari komponiert, um auszudrücken), um wieviel (der Wurf) anders ist als der vorher gesagte, alsa und śalākā (jedoch nur, uenn sie) im Singular (stehen))'

Man sagt also alsaparı fur \*alşena parı\*) 'um einen Wurfel anders', salālāpar fur \*salālayā parı 'um ein Spanchen anders', slaparı fur \*slena parı 'um eins anders', usw Wir werden auf diese Regel bei anderer Ge legenheit noch zuruckzukommen haben, her kommt nur der Ausdruck pūrvoklasya in Betracht, aus dem mir hervorzugehen scheint, daß der Ver fasser der Karika eine Art des Wurfelspieles kannte, bei der es, ebenso wie bei dem Spiele im Jātaka, darauf ankam, einen vorher bestimmten Wurf zu werfen<sup>3</sup>)

#### Die Ayas und ihre Namen

Außer den besprochenen Namen von äyas begegnet uns in der vedischen, epischen und klassischen Literatur des Sanskrit und des öfteren auch im Pali noch eine Reihe von hierhergehörigen Ausdrucken, deren wahre Be deutung, wie ich glaube, bisher vielfach verkannt worden ist. Es sind krta, treta, diäpara, kali, abhibhā, aksarāja und äskanda. Nach den Petersburger Worterbuchern sind krta, treta, diapara und kali die Namen desjenigen Wurfels oder derjenigen Wurfelseite, die, der Reihe nach, mit 4, 3, 2 oder einem Auge beziehinte ist<sup>5</sup>), abhibhā und äskanda werden dort als 'ein bestimmter Wurfel gridart<sup>5</sup>) De Annahme, daß die einzelnen Wurfel

daß Kalı nach zwölfjahrıgem Warten in Nala eingefahren ist und nach dem weiteren Verlauf der Geschichte zu schließen bleibt er offenbar auch bis zu dem Augenblick in ihm wo Nala bei dem Vibhitakabamı von Rtuparna das alsahradıya empfangt In III, 59, 4—6 aber sehen wir ihn plötzlich aich wieder außerhalb Nalas bewegen und in den 1742 verwandeln Roths Versuch diese Schwierigkeit zu lösen (ZDMG II, 124) sehem hir nicht erecliekt

Ich habe mich bei der Übersetzung der Regel des Rates Kielhorns zu erfreuen gehabt

<sup>3)</sup> Die Ausdrucke \*algena pars, \*salalayā pars, \*elena pars, usw werden in der wirklichen Sprache nie gebraucht, da dafür stets die Komposita eintreten.

<sup>3)</sup> Patañjalı unterdruckt bei seiner Erklarung das ukta ayathājātīyake d joi je | akeenedam na tathā critam yathā pārram iti

<sup>4)</sup> Im größeren PW wird unter despara die erste Alternative als die wahr scheinlichere bezeichnet

<sup>3)</sup> Nach dem kleineren PW ist åslanda die Bezeichnung des vierten Wurfels

verschiedene Augenzahlen hatten, ist durch nichts gerechtfertigt, und damit fallt auch die Vermutung fort, daß jene Namen bestimmte Wurfel bezeichnen könnten. Fur die zweite Vermutung, daß sie sieh auf die Wurfelseiten bezeichnen, lassen sich allerdings auch einheimische Zeugnisse anfuhren. Sowohl Nilakantha zu Mbh. IV, 50, 24¹) als auch Änandagiri in seinen Erlauterungen zu Śankaras Kommentar zu Chändogya-Upanisad IV, 1, 4²) erklarten krta, tretä, dräpara und kati in diesem Sinne. Diese Erklärung ist aber nicht nur an einigen Stellen unmöglich²), sondern steht auch, wie wir sehen werden, in direktem Widerspruch zu anderen Angaben, und da sich außerdem nachweisen laßt, daß Nilakantha an anderen Stellen jene Ausdrucke vollkommen mißverstanden hat, so glaube ich, daß wir in diesem Falle den Worten der beiden Kommentatoren keinen Glauben zu schenken brauchen. Wir mussen also versuchen, die Bedeutung der Namen aus den Texten selbst zu ermitteln.

Dafur ist nun zunachst eine Reihe von Stellen von Wichtigkett, in denen kṛta, tretā usw. als ayas bezeichnet werden. Taittiriyas. IV, 3, 3, 1—2 werden gewisse Backsteine mit allerlei Dingen identifiziert. Unter anderem heißt es dort, die östlichen seien unter den ayas das kṛta, die sudlichen die tretā, die westlichen der duāpara, die nördlichen der āskanda, die in der Mitte befindlichen der abhibhā. Satapathabr. XIII, 3, 2, 1 wird der catustoma das krta unter den ayas genannt. Satapathabr. V, 4, 4, 6 wird beschrieben, wie dem König funf Wurfel in die Hand gegeben werden, daran wird die Bemerkung geknupft. esa vā ayān abhibhūr yat kalir esa hi sarvān ayān abhibharatı, 'dieser kali wahrlich beherrscht die ayas, denn dieser beherrscht alle ayas' 1). Dagegen heißt es Chāndogya-Up IV, 1, 4, 6 yathā kṛtāya vijitāyādhare 'yāh saṅŋanty evam enam sarvam tad abhisameti yat kinica prajāh sādhu kurvanti, 'wie dem krta, wenn man mit ihm gesiegt hat'), die niedrigeren ayas zufallen, so fallt diesem (Raikva) alles zu, was immer die Geschopfe Gutes tun'

Was ist nun aya? Ein einfaches Synonym von alsa, also 'Wurfel', wie die Petersburger Wörterbucher angeben, kann es meines Erachtens

¹) Kramenaikadvıtrıcaturankānkıtarıh pradešarı ankacatustayavān pāšo bhavatı | tatraikānkah kalır dvyanko dvāparas tryankas tretā caturankah krtam

<sup>3)</sup> Nach der umstandlichen Erklarung von krta, die ich hier ubergehe, fahrt Änandagırı fort: aksasya yasmın bhāge trayo 'nkāh sa tretānāmāyo bhavatı | yatra tu

dvāv ankau sa dvāparanāmakah | yatraiko 'nkah sa kalisamyña iti vibhāgah.

3) Ich brauche nur auf G. 81 des Vidhurapanditajātaka zu verweisen

<sup>4)</sup> Kurzer druckt sich das Taittrijabr an der entsprechenden Stelle (I, 7, 10, 5) aus; hier heißt es in bezug auf jene Wurfel nur: ete vai sarve 'yāh, 'dies sind alle ayas'.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Diese Fassung von vijitāya, die auch Deußen in seiner Übersetzung vertritt, halte ich für die richtige Da man, wie aus Apastambis, Srautas V, 20, 1 hervorgeht, kriam vijitäti, 'er seigt imt dem kria', sagte, so konnte man auch von einem krio vijitäh in der angegebenen Bedeutung reden Böhtlingks Konjektur vijitarāya ist also falsch. Ebensowenig hat meiner Ansicht nach vijita etwas mit dem in Rv. 192, 10; II, 12, 5 erschenenden Wort vij zu tim, wie es Deußen für möglich hält.

unmöglich sein, da kria usw dann die Namen verschiedener Wurfel sein mußten, die Annahme einer Verschiedenheit der Wurfel aber, wie schon vorhin bemerkt, unberechtigt ist Taittirīyas IV, 3, 3, 1-2 faßt Sāvana das Wort als Weltalter (aya1) yugavisesah) und nicht nur kria, treta und drapara, sondern sogar askanda und abhibhū sollen die Namen von Weltaltern sein2) Es braucht eigentlich kaum gesagt zu werden, daß diese Dentung vollig verfehlt ist Daß aya ein Ausdruck sein muß, der sich auf das Wurfelspiel bezieht, geht schon aus Satapathabr V. 4. 4. 6 und den aus dem Taittirīvabrāhmana und der Chāndogaa-Upanisad angeführten Stellen hervor, es wird weiter bewiesen durch Väjasanevis XXX, 8, wonach der Spieler beim Purusamedha den ayas geweiht wird (ayebhyah kitaram)3), und Av IV, 38, 3, wo die beim Wurfelspiel helfende Apsara 'sie, die mit den ayas umher tanzt', heißt Die richtige Erklarung gibt Sayana in seinem Kommentar zu der letztgenannten Stelle Er umschreibt dort ayaih durch alsagatasamlhyarisesaih krtādišabdarācyaih und bemerkt weiter elādayah pañcasamlhyāntā alsausesā ayāh4) Das Spiel, um das es sich hier handelt, werden wir noch genauer kennen lernen, wir werden sehen, daß es dabei darauf ankommt, nicht eine bestimmte Zihl von Augen, sondern eine be stimmte Zahl von Wurfeln zu werfen Diese Wurfelzahl, die sich beim Wurfeln ergibt, heißt nach Savana aya Aya bedeutet also Wurf, wenn man darunter das Ergebnis des Wurfelns versteht, und es hegt so die Ver mutung nahe, daß aua das gleiche Wort ist wie das aua des Jataka und der Pāsakakevalı Bewiesen wird die Identitat durch das Jyotisa, wo wir tatsachlich aug als Bezeichnung der Zahl 4 - naturlich mit Rucksicht auf die Gruppe krta, tretā, dvāpara, kals — finden5) Somākara erklart hier allerdings aua als Weltalter und beruft sich dabei auf das Wort der śruti Irlam avanam Das ist aber sicherlich ein ungenaues Zitat und gemeint ist die oben angeführte Stelle aus dem Satapathabrahmana (XIII, 3, 2, 1 krtenāyānām), wo, wie ich gezeigt zu haben glaube, aya gerade Wurf be deuten muß \*

Die Bedeutung 'Wurf' naßt nun fur krig, tretä, dräpara, kals, abhshhû

<sup>1)</sup> Nach dem Herausgeber des Textes in der Bibl Ind steht in allen Hand

schriften ay 1, nicht ayah

2) A samantat skandanam dharmasya sosanam yasmin kalau (MSS kālo) so yam

åskandah kṛtsnam dharmam abhibhavatity abhibhuh kaliyugavasanalalah 3) In Taittiriyabr III, 4, 1, 5 ist daraus avebhyah (Sayana raleabhimanibhyah)

In Taittirjabr III, 4, 1, 5 at daraus arebhyah (Sayana ralṣābhimānibhyah)
 Midram geworden
 Wiederholt, aber mit der Variante alṣaviṣayā, im Kommentar zu Av VII.

Wiederholt, aber mit der variante alsansgag, im Annmenter zu Av 11.1.
114 1 Dasselbe meint Sängan offenbart, wenn er Satapathabr V, 4 6 kurz segt avidabdo kardel. Es kann kaum seine Absicht gewesen sein aga als Synonym von alsa zu bezeichnen, da er unmittelbar vorher die einzelnen agas kria und Iali richtig beschreibt.

<sup>4)</sup> Weber, Über den Vedakalender Namens Jyotisham Phil hist Abh der Kgl Akad der Wiss zu Berlin 1862, 5 47f

und askanda auch an allen ubrigen Stellen, wo jene Ausdrucke erschemen 1) Bei der Beschreibung des Purusamedha in der Vajasanevisamhitä (XXX.18) heißt es, daß der kitava dem aksarāja, der ādinavadarša dem krta, der kalmn der treta, der adhikalnın dem drapara der sabhasthanu dem askanda geweiht ser Die Erwahnung von al saraja macht es zweifelles daß sich auch die folgenden vier Ausdrucke kria, treta, diapara und askanda meht etwa auf die Weltalter, sondern auf die auss beziehen und daß die Onfermenschen. die ihnen geweiht werden, Personen sind, die etwas mit dem Wurfelsniele zu tun haben, wenn es auch unmöglich ist, ihre Punktionen im einzelnen anzugeben?) Das gleiche gilt für die Parallelstelle in Taittirivabr III, 4, 1, 16, wonnelt der kitava dem aksarāja der sabhāvin dem krta, der ādinava darsa der treta, der bahihsad dem diapara, der sabhasthanu dem kalı ge weiht wird, obwohl Savana Iria usw als die Namen der Weltalter deutet3) Mbh IV, 50 24 ruhmt Asvatthaman den Arjuna als einen Mann, der vom Wurfelsmel wohl nicht viel verstehe aber ein Held in der Schlacht sei und sagt 'Nicht Wurfel wirft das Gandiva nicht kria und nicht diapara flammende scharfe Pfeile wirft das Gandiya, hald hier hald dort ganz ahnlich sagt Krsna Mbh. V. 142, 6f. zu Karna 'Wenn du den Weiß rossigen, dessen Wagenlenker Krsna ist im Kampfe wahrnehmen wirst wie er Indras Geschoß schleudert und die beiden anderen das des Agni und das der Maruts und das Getöse des Gandiva, dem Donner des Blitzes vergleichbar, dann wird nicht treta mehr sein nicht kria und nicht diapara' Die folgenden Verse enthalten Variationen desselben Gedankens in bezug auf Yudhisthira Bhimasena Ariuna und die Zwillinge der Nachsatz lautet jedesmal (9 11 13 15) na tadā bhavītā tretā na kriam diāparam na ca

na tadā bhavītā tretā na krtam drāparam na ca Nilakantha bringt es selbst in diesem Falle fertig tretā krta und drāpara auf die Weltulter zu beziehen!

Zu diesen Belegen stellen sich aus dem spateren Sanskrit zwei Stellen des Mrcchakatika II 12a sagt Durduraka zu Mäthura are murkka nanv aham dasa suvarnān katakaranena pravacchāms, du Dummkopf warum

<sup>&#</sup>x27;) Line Reihe von Belegen für kria und kalı aus der Ritualliteratur wie Taittiri yabr I 5 11 1, Apastamba Śrautas V 20 1 Katyayana Śrautas V 7 18 19 Baudhayana Śrautas II 9 Kauśikas XVII 17 auch Chandogya Up IV 3 8 ubergeho ich hier da wir auf sie sputer noch genauer einzugehen haben werden

<sup>9)</sup> Der Kommentator Mahndhara versagt hier ganzlich Er erklart kitaiam durch dhurtam adinacadarásm durch adinavo dosas tam pašyat iathabhutam kalpniam durch kalpakam adhikalpinam durch adhikalpanakartaram sabhasthanum durch sabha jam sthiram er gibt also außer im ersten Falle nur etymologische Erklarungen

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Was die Namen der Opfermenschen betrifft so erklart Sayana kitaeam durch dyutakuśalam sobhavnam durch dyutasubl oyā adhisthataram adinavadardam durch maryadā jam devanasya drastaram parikşakam bahhsadam durch bahhsadana šliam seugam adii yantam sobhasha ium durch adetanakale pi sabham yo na muncati so yam stambi asamantati sobl atihani. 1 jam

sollte ich nicht zehn Goldstucke riskieren, um das *kata* zu machen' *kata* ist hier, vie das Pah zeigt, nichts weiter als die volkssprachliche Form für sk. *ktta* II. 9 sagt derselbe Darduraka

> tretuhrtasarvasvah pävarapatanāc ca śositaśarirah | narditadarśitamūrgah katena vinipātito yāmi ||

'Durch die treta aller Habe beraubt, den Korper ausgedorrt durch den Fall des parara, durch den nardita meiner Wege gewiesen, durch das lata zu Fall gebracht, gehe ich dahin' Die treta hat hier ihren alten Namen bewahrt, pavara geht auf \*barara aus drapara zuruch, kata ist wiederum sk 1 rta Nardita durfen wir daher mit Sicherheit dem 1 als gleichsetzen, dessen Name auch sonst schwankt Denn da es Satapathabr V, 4, 4, 6 von kalt heißt, daß er die ayas beherrsche (abhibhūh, abhibhavati), so kann auch der ın Taittiriyas IV, 3, 3, 2 genannte abhibhū nur der kalı sein, und wenn wir weiter die Reihe krta, tretā, dvāpara, āskanda, abhibhū mit der in Vāja saneyıs XXX, 18 vorliegenden Reihe alsaraja, krta, treta, diapara, askanda vergleichen so ergibt sich, daß alsarāja gleich abhibhū und damit wiederum gleich lali ist Dem steht allerdings Taittirivabr III, 4, 1, 16 gegenüber, wo al sarara in der Liste neben kalt erscheint. Da aber bei der Bedeutungs ahnlichkeit der Namen an der Identitat von abhibhū und aksaraia kaum zu zweifeln ist und abhibhu sicherlich den kals bezeichnet, so glaube ich, daß wir auf diese Stelle kein Gewicht zu legen brauchen, der Verfasser hat einfach alle ava Namen, die er kannte, zusammengestellt, ohne zu be achten daß alsaraia und kalt identisch sind Meiner Ansicht nach sind also kalı, abhıbhū aksaraja und nardıta Synonyma, und wir haben es nicht, wie es zunachst den Anschein haben könnte, mit sieben oder gar acht verschiedenen awas zu tun, sondern mit einer Gruppe von vieren (Lrta, tretā, drāpara, kali) oder von funfen (kali, krta, tretā, drāpara, āskanda)

Auch im Pali sind von den aya Namen wenigstens kalt und kata (= sk krta) öfter belegt. Beide begegnen uns in G 91 des Vidhurapanditajātaka, wo es von dem König heißt, daß er kalt, von Punnaka, daß er kala er langte!) Mehrere Male (Samyuttanık VI, 1, 9, 7, Anguttaranık IV, 3, 3, 8, 3, Suttanıp 658 659) finden sich im Suttapitaka die beiden Gäthäs

yo nındıyanı pasanısatı tan vä nındatı yo pasanısıyo | vıcınātı mukhena so kalını kalınā tena sukhanı na vındatı || appamattako²) ayanı kalı yo akkhesu dhanaparājayo |

<sup>1)</sup> Mit den Wendungen kalim oggahen kolam oggahi und den unten angeführten Komposita kaliggaha, kataggaha vergleiche die Ausdrucke kriam grhnäti, kalim grhnäti, die in der Kasikä zur Umschreibung der von Pänni in III, 1, 21 gelehrten Bildungen krayati, kalayati dienen Das in derselben Regel gelehrte halayati wird in der Käsikä nanlog durch halim grhnäti, was auf die Vermutung führt, daß auch hali ein Wurfnami sei Sollte es vielleicht mit dem lali (v. 1 hili) zusammenhängen, das im Devimantra in den I infeitungen zur Pašakakevali (Schröter a a O S 17—19) reschent?

<sup>1)</sup> Suttanip . Anguttamnik appomatto

sabbassāpi sahāpi attanā

ayam eva mahantataro1) kali yo sugatesu manam padosaye ||

Wer den Tadelnswerten preist oder den tadelt, der preisenswert ist, der wirft mit dem Munde den kalt, infolge dieses kalt findet er das Gluck nicht '

'Unbedeutend ist der kali, der bei den Wurfeln Verlust des Einsatzes (bringt) sei es auch der ganzen (Habe) samt der eigenen Person. Das ist der großere lalt, wenn einer schlechte Gesimnung gegen Gute zeigt '

Wie in dem letzten Verse, so wird auch Majjhimanik 129 (Bd III, S 170) der kalt Wurf (kaliggaha), mit dem der Spieler den Sohn, die Gattin, seme ganze Habe und sich selbst verspielt, als das kleinere Übel dem kalt Wurfe gegenübergestellt, den der Tor tut, wenn er nach einem bösen Lebens wandel zur Hölle fahrt Im folgenden (S 178) wird dann in der entgegen gesetzten Gedankenreihe dem kata Wurfe (kataggaha) gegenüber, der dem Spieler großen Gewinn bringt, der kala Wurf des Weisen, der nach gutem Wandel des Himmels teilhaftig wird, gepriesen Haufig ist auch die sprich wörtliche Redensart ubhayattha kataggaho, ubhayattha kaliggaho 'das ist ein lata , bzw lale Wurf auf beiden Seiten' In welchem Sinne die Redensart gebraucht wird, zeigt Theragatha 462, wo die Hetare den Sundarasamudda zu uberreden sucht, solange er jung sei, des Lebens Lust in ihren Armen zu genießen und spater im Alter mit ihr zusammen in den Orden zu treten, 'das wurde ein kata Wurf auf beiden Seiten sein' Weitere Belege für die Redensart bietet das Apannakasutta (60) des Maijhimanikāya (Bd. I, S. 403 404 406-410)°)

Die Ayas in den Liedern des Rgveda und des Atharvaveda

Ich habe bei dem Nachweis dieser Wurfnamen in der Literatur bis her die Lieder des Rgveda und des Atharvaveda beiseite gelassen Daß der Name des kalı im Atharvaveda erscheint ist bekannt Av VII 114, ein Gebet um Erfolg im Spiele, beginnt mit dem Verse

idam ugrđua babhrave namo vo aksésu tanuvaší ghrténa kalım sıksamı sa no mrdatidrse ||

'Diese Verehrung') dem Furchtbaren, Braunen, der über die Wurfel ge bietet! Mit ghria will ich den kalt beschenken, er möge uns bei diesem (Spiele) gnadig sein!

Der kalt ist hier, ahnlich wie im Nalopākhyāna personifiziert Wegen der Farbe der als Wurfel dienenden Vibhitakanusse wird er der Braune

<sup>1)</sup> Suttansp , Anguttaranik X 89 3 mahattaro

<sup>2)</sup> Zwei andere Stellen in denen kalt erscheint, Dighanik VAIII, 27 und Dhammapada 252 werden spater besprochen werden

<sup>3)</sup> namah scheint ursprunglich eine Erklarung von idam gewesen zu sein die spater in den Text selbst eindrang Henry Le livre VII de l'Atharva Véds S 118, will entweder idam oder namah beseitigen

genannt. Mit dem Ausdrucke yó alsésu tanūraši vergleiche man die oben angefuhrten Bezeichnungen abhibhū und alsarūja.

Ich glaube nun, daß außer kali auch noch ein anderer aug-Name in der Rk- und Atharvasamhitä vorkommt. Wiederholt begegnet uns hier ein Neutrum Arta, fur das das Petersburger Wörterbuch 'Einsatz im Spiel. Preis oder Beute eines Kampies' als Bedeutung aufstellt. Nach Graßmanns Worterbuch bedeutet kria 'das Gewonnene, Erbeutete'. Diese Bedeutung ist von den meisten Erklarern angenommen und noch neuerdings von Geldner zum Ausgangspunkt seiner Erklarung von kara gemacht worden 1). Und doch kann sie Leineswegs als von vornherein sicher bezeichnet werden. Jedenfalls hat krta im spateren Sanskrit diesen Sinn nicht2), und wenn er ihm fur die alteste vedische Sprache gebuhrte, so sollten wir erwarten, daß man dort auch dhanam krnoti oder krnute und ahnliches fur Geld gewinnen' sagte Das ist aber durchaus nicht der Fall. 'Beim Spiele etwas gewinnen' wird vielmehr genau wie in der spateren Sprache durch je und seine Komposita ausgedruckt3) Es verlohnt sich also, die Stellen, in denen krta erscheint, einzeln zu prufen, und ich glaube, es laßt sich zeigen, daß krig überall in den Liedern nichts anderes bedeutet, als was es im klassischen Sanskrit bedeutet, namlich den krta-Wurf

Rv. X. 42, 9 lautet

utá prahům atidīvyā jayātı krtám yác chraghní ricinótı kālé | yó devákāmo ná dhánā runaddhı sám ít tám rāyā srjati svadhávān || Graßmann ubersetzt:

'Der Spieler auch gewinnt im Spiel den Vorsprung, wenn den Gewinnst zur rechten Zeit er einstreicht, Wer götterliebend nicht mit Gaben knausert, den überströmt mit Gut der Allgewält'ge.'

sabhıkah kürayed dyütam deyam dadyöc ca tatkrtam (

ubersetzt er (SBE XXXIII, 212f) The master of the garang-house shall arrange the game and pay the stakes which have been won "Aber warms soil krd here neult emfach 'festge-setz' bedeuten, da man in der Ge-etze-sprache auch krakilah, 'die festge-etzte Zeit' (Yājū II, 184), dharmo rājakrtah, 'die vom König festge-etzte Plicht' (Yājū II, 186), sagt (seibe PW) \* Und daß das in der Tat hier der I all ist, scheint mir Yajū II, 200 zu beweisen

sa samyak päluto dadyiid räjiie bhājam yathākṛtam |

Der gehörig beschutzte (Herr des Spielhauses) soll dem Könige den fistgesetzten Tell giben. Das Gewonnene ist auch ber Väjfavalkya stets jita (II, 200 jitam udgehäup) jette, II, 201 jatam. daparet)

Fiberson eng heng auf die zahlreichen Belego in Graßmanne Wörterbuch unter ju Eberson erig heidt kr im Verla alle Kampfigrees einsetzu, wie man nach Roth und denen, die him folgen, annehmen multte. Einsetzen jet vermehr döß.

<sup>1)</sup> Ved Stud I. 119

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) An einer Stelle hat allerdings Jolly diese Bedeutung für krta angenommen Närada XVII, 2

Ludwig 'Und den Einsatz wird er durch gluckliches Spiel gewinnen, daß er als Spieler aufhauft Gewinn mit der Zeit, der die Götter [das Spiel] liebend mit dem Gelde nicht zuruckhalt, den überhauft mit Reichtum der Göttliche' Die letztere Übersetzung ist entschieden die bessere, da sich wenigstens ein Gedankenzusammenhang zwischen der ersten und zweiten Halfte der Strophe erkennen laßt, den ich bei Graßmann völlig vermisse Bei beiden Übersetzungen bereitet aber die gleiche Schwierigkeit das Wort vicinoti Es hat sonst, durchaus seiner Etymologie gemaß, die Bedeutung 'aussicheiden, zerstreuen', hier aber soll es gerade im Gegenteil 'einziehen, aufhaufen' bedeuten Die richtige Erklarung des Wortes gibt uns Gatha 91 des Vidlurapanditajätaka

rājā kalın vicinam aggahesi katam aggahī Punnako pi yakkho | und der oben im Suttampata (658) und an mehreren anderen Stellen des Kanons nachgewiesene Vers

vicināti mulhena so kalim kalinā tena sukham na vindati ||
Hier ist es vollstundig klar, daß vici nicht das Einstreichen des Gewinnes
bedeuten kann, du es an der ersten Stelle gerade von dem unglucklich
spielenden König gebraucht wird und an der zweiten sogar direkt mit
kali als Objekt verbunden ist, als Bedeutung ist also 'die Wurfel werfen,
einen Wurf tun, wurfeln' anzusetzen \* In der Verbindung mit alsa erscheint
das Wort in diesem Sinne auch im Sanskrit In der Beschreibung der
Wurfelzeremonie beim Agnyädheya heißt es Maitr S I, 6 11 und Mana
visrautas I, 5, 5 12 tän (numlich alsän) vicinuyat Fur das Wurfelspiel
beim Rajasūya gibt das Kausikasūtra die Regel (XVII, 17) krtasampannān
alsän ätrtiyam vicinoti '(der Konig) wirtt bis zum dritten die mit krta
versehenen Wurfel 1) Und unzweifelhaft hat vici die gleiche Bedeutung in
Av IV 38 2 wo der Spieler die Apsarā anruft

vicinvatim akirantim apsarâm sādhudetinim |
'die werfende die streuende die gutspielende Apsarā' Alle die mannig
fachen Vermutungen die die Erklirer über den Sinn dieser Stelle gerüßert
hiben, erledigen sich wie ich meine durch den Hinweis auf die Gäthäs
und die aus der Ritualliteratur angeführten Stellen von selbst

Bedeutet aber vici 'die Wurfel werfen so kann auch kria in der Strophe des Rgveda nur der kria Wurf sein und wir haben zu übersetzen 'Auch den Preis wird (den Gegner) überwurfelnd der Spieler gewinnen, wenn er zur rechten Zeit den kria Wurf wirft. Wer die Götter liebend mit dem Gelde nicht zurückh üt den überschuttet mit Reichtum der Gewaltige' Der Gedanke der Strophe ist also. Wie der Spieler den Gegner besiegt und den Gewinn davon tragt, wenn er das kria, den besten Wurf, tut, so mussen auch wir nicht mit unseren Gaben knausern, sondern sehen, 'den

<sup>&#</sup>x27;) Caland Altind Zauberritual S 40 übersetzt der König gewinnt beim Wurfelspiel dir unal dis kria (wörtlich er heist sich bis zum dratten (die) kria lie f riiden Wurfel aus.) Wir wurden auf dies Sutra noch zuruckkommen

besten Wurf zu tun', d h unsere Nebenbuhler um die Gunst Indras durch Schenken zu ubertreffen, um den Lohn des Gottes zu erhalten Ich will noch bemerken, daß die Strophe mit einigen Abweichungen auch im Atharvaveda vorkommt (VII, 52, 6, XX, 89, 9) und daß an der ersteren Stelle Savana kriam richtig durch kriasabdarācuam lābhahetum ayam erklart.1)

Die eleiche Bedeutung muß die Redensart kriam vicinoti naturlich auch an allen anderen Stellen haben Ry X, 43, 5

krtam na staghni tí cinoti dévane samtargam yan Maghavā sūryam jáyat | ubersetze ich 'Wie ein Spieler den krta Wurf auf dem Wurfelplatze, warf Maghavan (den kria Wurf), als er zusammenraffend') die Sonne gewann' Ich habe schon oben (S 118) bemerkt, daß Durga zu Nirukta V. 22 derang als Wurfelplatz erklart und daß wir keinen Grund haben, diese Erklarung fur falsch zu halten Schon daraus wurde hervorgehen, daß er krta als den Wurfnamen auffaßt, denn von dem 'Gewinn' hieße sich unmöglich sagen, daß er auf dem adhiderana ware. Durga bemerkt aber auch weiter noch ausdrucklich vathatra krtadinam davanam3) madhve krtavah krtam apı nämätra krtam yasmät tato yayeyam aham ety evam

Rv X 102 2 heißt es von der Mudgaläni

rathır abhūn Mudgaldnī gávistau bhare Litam vy aced Indrasenā || Wagenlenkerin war die Mudgalani bei dem Kampfe um Rinder, bei dem Spiele warf Indrasena den kria Wurf 'Hier ist 'den kria Wurf werfen' bildlicher Ausdruck für 'gewinnen', so wie wir mit dem vom Kartenspiel genommenen Bilde etwa sagen könnten 'sie spielte den Trumpf aus' Man beachte vor allem, daß im Pali die Wendungen kalim vicinati, ubhayattha kalıggaho, ubhayattha kataggaho, wie die auf S 147 angefuhrten Stellen zeigen, in genau derselben Weise bildlich gebraucht werden Was bhara betrifft so hat schon Geldner (Ved Stud I 119) bemerkt, daß es zunachst 'Gewinn Sieg Preis', und dann 'wobei Gewinn, Preis, Sieg auf dem Spiel steht, ayan als Wettkampf und Schlacht', aber das letztere viel seltener, bezeichne

Hierher gehört ferner Rv V, 60 1

ile agnim svavasam namobhir sha prasatto vi cayat krtam nah [4]

Graßmann ubersetzt, indem er fur diese Stelle wieder eine neue Be deutung von kria annummt 'Den gut'gen Agni preis' ich mit Verehrung, hierher gesetzt verteil' er unser Opfer , Ludwig 'Ich flehe Agni an, der große Huld hat, mit Anbetung, hier medersitzend verteile er unseren Ge

<sup>1)</sup> La 1st interessant zu sehen, daß Roth ursprunglich dem Richtigen naher war als spater Im Jahre 1848 erklarte er Irta hier und in Rv \ 43 5 als Wurfelnamen, sicht /DMG II 124, Anm

<sup>2)</sup> Vgl Rv VIII 75, 12 samvargam sur i ra jir i jaya 3) Sollte nicht di ginam aus aufnam oder ay inam verderbt sein.

<sup>1)</sup> Die Strophe findet sich mit Abweichungen die hier nicht von Bedeutung

sind auch Maitrayanis IV, 14 11 (nach Bloomfi ld) Taittiriyabr II 7 12 4

winn', aus dem Kommentar geht hervor, daß er unter Gewinn die 'dalsinā' versteht Ich übersetze 'Den hilfreichen Agni fiehe ich an mit Verehrung, niöge er gut gelaunt in dieser Sache den kria Wurf für uns tun' Da die Anrufung Agnis die Einleitung zu einem Liede an die Maruts bildet, so kann es sich hier nicht um ein Gebet um Gluck im Spiele handeln, der Ausdruck ist auch hier wieder bildlich gemeint. Die Bewerbung um die Gunst der Maruts durch Lieder wird als Wurfelspiel gedacht, und der Singer bittet Agni, ihm zu helfen den höchsten Wurf in diesem Spiele zu tun. Daß dies die richtige Auffassung ist, wird durch die zweite Halfte der Strophe bewiesen.

rathair ii a ma bhare i anayadbhih madaksinin marutam stomam rdhyam || 'Wie mit Rennwagen die dem Preise zustreben1) (mich beuerbend) bringe ich (mein Lied) dar, rechtsgewendet möchte ich Gelingen haben mit meinem Lobliede fur die Maruts. Wie vorhin der Kampf der Sanger als ein Wurfel spiel dargestellt wurde, so wird er hier mit einem Wagenrennen verglichen die beiden hochsten Vergnugungen, die der vedische Inder kennt erscheinen auch hier im Bilde vereint rathair na rajayadbhih ist einer der bekannten abgekurzten Vergleiche Und daß die Inder selbst zu einer Zeit als das Verstandnis der vedischen Sprache noch nicht erloschen war den Aus druck kriam vice in der von mir angenommenen Bedeutung faßten scheint mir aus dem Umstande hervorzugehen daß die Strophe in dem Atharva liede VII 52 erscheint (Str 3)°) Gewiß ist, wie schon das Metrum zeigt die Strophe in diesem Liede unursprunglich ebenso wie die Strophen 4 (= Rv I 102, 4), 6 und 7 (= Rv X 42 9 10)3), daß sie aber überhaupt in dieses Lied, das nichts weiter als ein Gebet um Gluck im Wurfelspiele ist, aufgenommen wurde kann nur darin seinen Grund haben daß man die Worte vi cayat kriam nah in dem Sinne nahm 'möge er den kria Wurf fur uns werfen' bei der Erklarung Graßmanns und Ludwigs fehlt ja jeg liche Anspielung auf das Wurfelspiel in der Strophe Bemerkenswert ist daß Sayana auch in diesem Falle wieder im Atharvayeda die richtige Er klarung gibt krtam krtasabdavacyam labhahetum ayam vi cayat vicinotu [ Laroty stu arthah

Bildlich zu nehmen ist der Ausdruck kriam vici auch in den beiden letzten Stellen Rv IX 97 58 heißt es

trayā rayám paramānena soma bhare lrtam 11 cinuyāma sasrat |

Ich bezweifle daß die Rsis erst der Hilfe des Soma bedurften, um stets die in der Schlacht gemachte Beute zu verteilen (Graßmann) oder alles im Kampfe gewonnene aufzuhaufen (Ludwig) bhara ist wie oben der Wettstreit und ich kann auch hier nur übersetzen 'Durch dich den

<sup>&#</sup>x27;) Über väjayat vgl Prechel Ved Stud II 71

<sup>1)</sup> Varianten sind sedeasum prasaktah rajayadbhih und pradaksinam

<sup>3)</sup> Da ur-prunghehen Strophen sind in Anustubh die unursprunghehen in Tristubh siehe Bloomfall Atharvayeda S 49

sich klarenden, o Soma, mögen wir immerdar beim Wettstreit¹) den *krta-*Wurf werfen '

Rv I, 132, 1 schließt

asmın yanıe vi cayema bhare krtam varayanto bhare krtam !! Auch hier kann nicht von einem 'Verteilen der im Kampf gemachten Beute' (Graßmann) oder von einem Entscheiden des Gewinnes in der Schlacht'2) (Ludwig) die Rede sein Das ganze Lied I, 132 ist überhaupt kein Lied vor oder nach der Schlacht, es handelt sich vielmehr um einen Wettkampf priesterlicher Sanger Darauf weist schon das vajayantah, 'nach dem ausgesetzten Preise strebend', in V 1 heißt es weiter, daß der Sanger püriye dhane durch Indras Kraft unterstutzt war, was nicht 'in dem alten Kampfe' (Graßmann) oder 'in fruherer Schlacht' (Ludwig) bedeutet, sondern 'bei dem fruheren (Wettstreit um den) Preis' Ebenso heißt es in V 5. daß unter Indras Beistand dhane hité tarusanta sravasyarah, 'bei ausgesetztem Preise', nicht etwa 'in geordneter Schlacht' (Ludwig) 'die ruhmbegierigen siegen'3) Die Worte yanié bhare nehme ich im Sinne eines rupaka, das ım klassischen Sanskrit durch das Kompositum yajñabhare ausgedruckt werden wurde, vgl V, 32, 5 yad ım taması harmyé dhāh, 'als du ıhn ın das Verließ das Dunkel tatest', IV, 51, 2 vy û vrayasya tamaso dvd rocchantir avran, 'die leuchtenden (Morgenroten) öffneten die Torflugel der Höhle, des Dunkels' usw 4) Ich übersetze daher 'Mogen wir bei diesem Opferwettstreit den kria Wurf werfen nach dem Preise strebend, den Lrta Wurf beim Wettstreit

Wenn wie ich zu zeigen versucht habe, krta in der Verbindung mit ich den krta Wurf bedeuten muß, so werden wir dem Worte auch an den Stellen des Rg und Atharvaveda wo es in anderem Zusammenhange er scheint, dieselbe Bedeutung beilegen mussen Beginnen wir mit den Stellen aus dem Atharvaveda, die fast alle vollig klar sind Au IV, 38, 1—3

udbhındatım samyayantım apsardım sädhudevinim |
glahe kridin krinvändim apsardım idim iha huve || 1 ||
vicinizatim akirantım apsardım sädhudevinim |
glahe kridin grhnändim apsardım idim iha huve || 2 ||
udusih parintiyatıy ädadana kriam glahât |

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ich halte es aber meht für ausgeschlossen daß blara hier geradezu das Wurfelspiel bedeutet

<sup>3)</sup> Im Kommentar bemerkt I udwig entscheiden eig verteilen im vornhinen durch Versprechen an die jenigen die hauptsachlichen Anteil am Siege haben werden und zwar annu ause.

j Ich is n uberzeugt, daß auch an vielen anderen Stellen des Rigvela wo die fruberen Über-erter an Krieg und Schlachten denken in Wahrheit von weniger blutg, in kampfen die Rede ist, von Reinen und Wurfelpsal und Wettgesängen j Vgl die ber Pischel Celling Ved Stud, im Index unter Asyndeton an grührten Stull in besonders II, 280ff.

så nah kridni sīsati prahám āpnotu māyayā | så nah payasvaty aitu må no jaisur idám dhanam || 3 ||

'Die siegende¹), gewinnende Apsara, die gutspielende²), die die *krta*-Wurfe in dem Wurfe (glaha)²) macht, die Apsara rufe ich hierher '

'Die werfende, streuende Apsarā, die gutspielende, die die *krta* Wurfe in dem Wurfe (glaha) faßt, die Apsarā rufe ich hierher'

'Die mit den Wurfen (ayas) umhertanzt, den kria Wurf nehmend aus dem Wurfe (glaha), die möge, für uns die kria Würfe werfend<sup>4</sup>), den Preis erlangen durch ihre Zaubermacht Mit Fulle moge sie zu ums kommen, nicht mögen (die Gegner) diesen unseren Einsatz gewinnen'

Sayana erklart in allen Fallen krta richtig als aya Mit dem Ausdrucke glahe krtáni grhnānám vergleiche man die Ausdrucke der Pali Gāthā kalim aggahesi, katam aggahi In der dritten Strophe liest Sāyana und eine Handschrift ādadhānā (S ādadhānah) und šeṣantī Bloomfield nennt diese Lesarten schlecht's), was aber die zweite betrifft, so ist doch darauf hinzuweisen, daß in Av VII, 114, 5 die Handschriften der Vulgata soweit ich sehe, ohne Ausnahme lesen

yo no dyute dhanam idam caldra yo alsanām glahanam sésana m ca | '(Der Gott) der uns zum Spiele dieses Geld schenkte das glahana und das sesana der Wurfel' Dies sesana ist sicherlich nicht von dem sesanti zu trennen, wenn auch seine Bedeutung zunachst dunkel bleibt')

Die Lesart ädadhänä hat andererseits eine Stutze in Rv X, 34, 6
aksåso asya zi tiranti kämam pratidirne dadhata å kriåni ||

Graßmann faßt, wie Sayana dadhatah als Gen Sg und übersetzt Die Wurfel steigern höher sein Begehren, was er gewonnen setzt er ein dem Gegner ' Ludwig übersetzt 'Die Wurfel hilten sein Verlangen hin, dem Gegner wenden den Gewinn sie zu' Er nimmt also dadhatah als Nom Pl zu als såsah gehörig Diese Auffassung halte ich für richtig Ich übersetze 'Die Wurfel durchkreuzen seinen Wunseh dem Gegenspieler zuwendend die kria Wurfe' d h die gewinnenden Wurfe Auch an unserer Stelle wurde ädadhänä kriám glahat, 'den kria Wurf aus dem glaha zuwendend', einen guten Sinn ergeben

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) wäbhat ist ein Spielauschneb, der siegen gewinnen bedeuten muß Aus Savanns I rhaurung panabandhena üb anasya udbhedanam kurratim ist nicht viel zu entnehmen. Man beachte aber daß nich Apastamba Srautas XVIII 19 5 beim Rupsivra die Wurld den Spielam mit den Worten außbridgem rupa weggeschuttet werden. <sup>8</sup> Nach Matr S II, 4 6 liuttee der Sprich udbhimas räjhäh.

<sup>2)</sup> Mbh 1 30 28 wird Citrasi na südhuderi matüksah genannt

<sup>3)</sup> Die Übersetzung leidet unter dem Umstande daß sieh glaha und aus im Deutschen nur durch das ein. Wort Wurf wiedergeben lassen.

<sup>1)</sup> Die Bedeutung von sienti ist unsicher siehe das Folgende

<sup>4)</sup> SBF Vol XLII p 413

<sup>4)</sup> Sayana erklirt es svi sinām aksānām jayāl vasthāne valesai am

Fur glaha verweise ich auf die Bemerkungen auf S 130ff Die Grund bedeutung des Wortes die ich dort auf Grund von Mahabharata Stellen zu erweisen versucht habe die Wurfel die man zum Wurf bereit in der Hand gepacht halt Wurf stimmt wie sehon aus der Übersetzung hervor geht auch hier aufs beste wenn kria als aya Name gefaßt wird und das seheint mir die Richtigkeit dieser Auffassung zu bestatigen

In Av VII 52 indet sich Lriz außer in den unursprunglichen Strophen 3 und 6 in Strophe 2 5 8 und 9

turdnam aturanarı visilm ataryuşınam |
samaitu tisvato bhago antarhastam krlam mama || 2 ||
ayaısarı tva san likhitam ayaısam uta samrudham |
avim vrko yatha mathad exi mathamıs te krlam || 5 ||
krlam me daksine l'aste yayo me savya dhitah |
goyd bhuyasım astayıd dhanamyayo hiranyayıt || 8 ||
aksah phalavatim dyuvam datta gim ksirinim ita |
sam ma krlasya dhanay dhanuk snirmen nahyata || 9 ||

Moge der Besitz der Leute seien sie reich oder nicht reich ohne daß sie es abwenden können (\*) von allen Seiten (bei mir) zusammenkommen (moge) der kria Wurf in meine Hand (kommen)

Ich gewann dir das samlikhita ab 1ch gewann auch die san rudh 1) Wie ein Wolf ein Schaf zerzaust so zerzause 1ch dir den 1 rta Wurf 2)

Der kria Wurf ist in meine rechte Hand Sieg in meine linke gelegt Möge ich Kuhe gewinnen Rosse gewinnen Geld gewinnen Gold gewinnen

Ihr Wurfel gebt erfolgreiches Spiel wie eine milchreiche Kuh Ver sehet mich mit dem Strome des kria Wurfes<sup>3</sup>) wie (man) einen Bogen mit der Selnie (tersieht)

Auch hier erklart Sayana in allen Fallen krta als Namen des aya Es bleiben da Rv X 34 6 schon oben behandelt ist noch zwei Stellen

aus dem Rgveda Rv I 100 9 lautet sa sav jéna yamatı vrádhatas cıt sa dalsıné san grbhita krtánı

sa kirina cit sanita dhan ini mari tean no blavato Indra niti

Die Strophe ist von Pisel el Ved Stud I 218ff behandelt worden Er hat die Bedeutungen von rrädhatah san gröhita und Arma lestgestell Ich fasse auch hier kriän als die kria Wurfe und übersetze Er bezwingt mit der Linken auch die Prahler er faßt in der Rechten die kria Wurfe er verschafft die Preise auch durch ein schlect tes (Pferd) Indra mit den Maruts gew ihre uns Hille Krieg Wurfelspiel und Wagenrennen die drei Dinge mit denen der vedische Inder seine Sportlust befriedigte sind hier also nebenenander Lenannt

<sup>1)</sup> De Bedettik von sat kkitan lør ridk ist völlig inklir 1) Di direl me i Ziberled inlere iel lel den kria Wirfzit n

<sup>2)</sup> Dimting un ntrbrock ter Rehe von kyta Wirfin

Diese Strophe scheint mir für die Auffassung von zwei anderen Stellen des Rgyeda von Bedeutung zu sein Rv VIII, 81, 1 wird Indra angerufen

å tú na Indra ksumántam cutrám grābhám sám grbhāya

mahāhastī daksınena ||

und Rv IX, 106, 3 heißt es von demselben Gott

asyéd Indro mádesv á grābhám grbhnīta sānasím

Die Ahnlichkeit der Ausdrucke in diesen Strophen und Rv I, 100, 9 ist augenfallig, und ich glaube daher, daß der glunzende oder gewinnbringende 'Griff', den Indra greifen soll, michts weiter ist als der glaha, der den kria-Wurf enthalt Die Aufforderung, diesen 'Griff' für den Sanger zu tun, die hier an Indra gerichtet wird, wird in Rv V, 60, 1, wie wir sahen, an Agni gerichtet iha praeattó is cayat kriám nah Daß gräbha tatsachlich die augenommene Bedeutung haben hann, zeigt der Kommentar zu Gäthä 91 des Vidhurapanditajätaka, wo kalim durch paräjayagāham, kalam durch jayagāham umschrieben wird

Rv VIII, 19, 10 wird von dem Manne gesagt, dem Agni zur Seite steht số árradbhih sánita sá vipanyubhih sá sắraih sánitā krtam |

Da san und seine Ableitungen sehr haufig in Verbindung mit Wortern wie rāja, dhana, rai erscheinen, so liegt es allerdings nahe, an dieser Stelle die Bedeutung 'Gewinn' für krfa anzunehmen, es erscheint mir aber sehr be denklich, um dieser einen Stelle willen eine neue Bedeutung von krfa auf zustellen, und ich glaube, auch die Übersetzung 'der erlangt durch Renn pferde, der durch preisende (Lieder'), der durch Helden das krfa', ist ver standlich Das krfa, das den Sieg im Wurfelspiele bedingt, steht hier eben bildlich für den Sieg selbst') Auch Sayana erklirt krfam hier als jayādi.kam Wie nahe den vedischen Dichtern immer der Gedanke an das Wurfelspiel lag, zeigt außer den angeführten Stellen auch Rv. IV, 20, 3

staghnita rajrint sanáye dhánānām tiayā tayam arya ājim jayema || 'Mit dir, o Donnerkeilbewaffneter, wollen wir siegen im Kampfe der Neben buhlerschaft') wie ein Wurfelspieler zur Gewinnung der Preise'

Daß die rgsedischen Dichter das krita als aya Namen kannten, scheint mir nach dem bisherigen sieher zu sein. Wenn kalt, tretä, dväpara im Rgseda nicht vorkommen, so ist das gewiß nur ein Zufall, denn daß man im rgsedischer Zeit genau so wie zur Zeit der Yajurseden mehrere ayas unterschied, geht aus Rt. N. 116, 9 hervor

ayā ura parı carantı derd ye asmabhyam dhanadå udbhıdas ca ||
Sāvana sagt zur Erklarıng von ayāh ayantı karmakaranātham gacchantīty
ayā rivıyah karmakarā vā, Graßmann faßt es als 'Wanderer', Ludwig als
'unablassig' Das alles sind Bedeutungen, die im wesentlichen auf Grund
der Etymologie ange-etzt sind Meines Erachtens kann aya nichts anderes

<sup>1)</sup> Vgl. die Nebeneinanderstellung von Irta und jaya in Av. VII, 52, 8

<sup>1)</sup> Sieht Geldner Ved Stud III, 91

sein als was es in der spateren vedischen Literatur ist 1), der "Wurf" Es ist zu übersetzen "Wie die Wurfe gehen herum die Götter, die uns Geld (oder den Preis) geben und siegreich sind (d h. Sieg verleihen). Das tertium comparationis scheint vor allem in der Willkur zu liegen, mit der die Wurfe wie die Götter bild diesen, bald jenen begunstigen. Die Pradikate, dha naddh und udbhidah, die die Götter erhalten, passen bei dieser Auffassung auch auf die ayas. Das erstere ist ohne weiteres in seiner Beziehung auf die ayas verstandlich, was udbhid betrifft, so verweise ich auf Av. IV, 38, 1, Maitr. S. IV, 4, 6 und Äpastamba, Śrautas. XVIII, 19, 5, wo wir udbhid und Ableitungen davon gerade als technische Ausdrucke des Wurfelspieles kennen gelernt haben. "Wie Quellen sprudelnd" (Graßmann) oder geradezu "Quelle" (Ludwig) bedeutet udbhid weder hier noch sonst wo im Veda, die alte Rothsche Erklarung "durchdringend, an die Spitze kommend, über windend" ist durchaus richtig")

#### Das rituelle Wurfelspiel

Wenn nun krta usw die Namen von Wurfen sind, so haben wir uns weiter die Frage vorzulegen, welcher Art diese Wurfe waren Fur diese Frage ist zunachst die Beschreibung, die Baudhäyana, Śrautas II, 8 9, von dem Wurfelspiel beim Agnyadheva gibt, von Wichtigkeit Eine Übersetzung der betreffenden Stelle hat schon Caland in seiner Abhandlung 'Uber das rituelle Sütra des Baudhāyana', S 173), gegeben Nach Fertig stellung des adhiderana schuttet, man 49 Wurfel aus (tad elännapañcāsato 'k san nevapate) 'Darauf setzen sie sich zu vieren um die Wurfel hin, der Vater und die Sohne, der Vater ostlich, der alteste Sohn sudlich, der zweite Sohn westlich, der jungste nördlich Der Vater sondert zwölf Wurfel ab (pracchinatti)4), daher gewinnt er Zwolf (sondert) der alteste Sohn (ab), da her gewinnt er Zwolf der zweite Sohn, daher gewinnt er Die Wurfel aber, die ubrig bleiben, schieben sie dem jungsten zu (tan kaniyamsam upa samuhantı) Wenn nun (nur) zwei (Sohne) vorhanden sind, so nimmt der Vater zweimal (dirrayamah pita), wenn aber (nur) einer, so ist die Gattin die dritte Wenn aber gar keine (Sohne) da sind, so nehmen beide, Mann und Frau zweimal (deiräyamau) Dieselbe Spielregel (gilt) bei drei (Smelern). dieselbe bei zweien Mit den Worten 'krtam, krtam', machen sie die Absonderung (vyapagacchanti)5) Mit den Worten 'Die Kuh ist verspielt', stehen sie auf

<sup>1)</sup> Fbenso Roth im PW, der aber aya überall als Wurfel erklirt

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Du Bedeutung siegreich ergibt sich zum Teil sehon aus den daneben stehenden Bewortern Re I, 89, 1 d no bhadeh krutare gante reiseaté dabbhase aparitakea udbhidah, Re VIII. 79, 1 ayam ketnur agribitto vikrajid ubblid it somah, A. N. 20 11 katrue in nigéd abhamdigabb garjennah sahamdina wibbli.

<sup>\*)</sup> Abhandlungen für die Kunde des Morgenlandes, Bd AH, Nr 1

<sup>4)</sup> Bhavasvāmin prthak karoti

<sup>4)</sup> Bhas ass amin cyapagacchanti prthak kurvanti | cyapagamanam vyavacchedah

Worauf es bei diesem Spiele ankommt, kann darnach nicht zweifelhaft sem Das krta machen bei vier Spielern der Vater und die beiden altesten Söhne, die von dem hingeschutteten Haufen je 12 Wurfel nehmen, wahrend der jungste Sohn, der 13 Wurfel nachbehalt, verloren hat Bei drei Spielern gewinnt der Vater, der 24 Wurfel nimmt, und derjenige Sohn, der 12 Wurfel nimmt, wahrend der jungste Sohn oder die Gattin, die 13 Wurfel erhalten, verheren. Und wenn nur Mann und Frau spielen, so gewinnt wieder der Vater, der 24 Wurfel nimmt, wahrend die Frau 25 erhalt und verliert1) Weshalb gerade die Zahlen 12 und 24 gewinnen, wahrend 13 und 25 verlieren, geht aus Baudhavana selbst nicht hervor, hier treten die Erlauterungen, die Rudradatta zu Apastamba, Śrautas V, 20, 1, gibt, erganzend Nach Apastambas Vorschrift (V. 19, 4)2) werden dem Opferherrn 100 Wurfel gegeben, in V, 20, 1 wird dann nur kurz gesagt 'Der Opferherr gewinnt mit dem Lria ' Dazu bemerkt Rudradatta 'Die Spielweisen, die den Namen kria, treta, drapara, kalı fuhren, werden in der vedischen Stelle krtam avanama), avas genannt. Wenn die hingeschutteten Wurfel in vier Teile geteilt werden, so spricht man von kria in dem Falle, daß alle Teile gleich sind Wenn aber am Ende drei übrig bleiben, so ist das tretā, wenn zwei ubrig bleiben, diāpara, wenn einer, kali Und so sagt der Veda Was die vier Stomas sind, das ist krta, was aber funf, das ist kalı (Taittirīvabr I. 5, 11, 1) Weil es hier 100 Wurfel sind, so gewinnt der Opferherr auf die krta-Weise4) 'Rudradatta hat also genau dieselbe Art des Spieles im Auge wie Baudhayana Wie nach ihm der Opferherr gewinnt, der 100 Wurfel hat, weil diese Zahl, durch 4 dividiert ohne Rest aufgeht, so gewinnt bei Baudhävana der Vater, der 12 oder 24, und die alteren Söhne, die 12 Wurfel haben, wahrend bei dem Spiele mit drei oder zwei Söhnen der jungste Sohn. bei dem mit einem oder gar keinem Sohne die Frau nach Rudradrattas Ausdrucksweise kali haben also verheren da die Zahlen ihrer Wurfel. 13 oder 25, einen Rest von 1 lassen

Das gleiche Spiel wurde im Ritual offenbar auch beim Rajasuya ver wendet Nach Äpastamba, Srautas XVIII, 18 16ff, schuttet der alsauäpa beim Rajasüya über 100 oder über 1000 Würfel auf das adhidevana hin (nitapel), mit diesen sollen ein Brahmane, ein Rajanya, ein Vaisya und ein Südra um eine junge Kuh spielen In XVIII 19, 5 heißt es dann 'Nachdem

¹) Caland a a O nimmt ein wiederholtes Spielen des Vaters mit seinen Sohnen unter jedesnaligem Ausschwiden des Sohnes, der 13 Wurfel bekommen hat an Davon vermag ich in der Beschreibung des Spieles nichts zu entdecken. Die Worte wied dan bhauatch yady stah yad; nauez bhaventi, konnen sich doch nur auf den Fall bezeihen, diad die Tamilen nur aus dem Vater und zwei Dwe einem Söhne bestellt, oder daß gar keine Söhne vorhanden sind. Die Angaben über die eventuelle Beteiligung der Gattin wurden ja sonst ganz unverstandlich sein.\*

<sup>2)</sup> Dieselbe Vorschrift findet sich Maitr Samh I 6, 11, Manavaśrautas I, 5, 5, 12

<sup>3)</sup> Igl Satapathabr III, 3 2, 1 Lytenāyanām \*

<sup>4)</sup> Vgl die ahnliche Stelle bei Ludwig im Kommentar zu Rs X, 34, 6

er mit den Worten 'audbhidyam rājāe' diesen vierhundert\* goldene Wurfel weggeschuttet und gewonnen hat (udupya vijiya), gibt er dem König funf Wurfel mit den Worten diśo 'bhy ayam rājābūt Damit decken sich zum Teil wortlich die Angaben der Maitrājanī Samintā, IV, 4, 6 tataś catuhsatam al-ān aiohyāha || udbhinna\_ rājānh || ut catrāro vai pu rusā brāhmano rājanyo taisyah śūdras tesām evainam udbhedayati tatah pañiālsān prayacchann āha diso abhy abhād ayam ith

Was zunuchst das Hinschutten von mehr als 100 oder mehr als 1000 Wurfeln betrifft, so ist daraus für das eigentliche Spiel nichts zu entnehmen Jene Wurfelmenge ist nur der Vorrat, von dem man behebig viele zum Spiele nichmen konnte Ahnlich wird in Äpastambas Dharmasutra II 25, 12 bei der Beschreibung der Einrichtung der Spielhalle bestimmt, daß man Wurfel in gerader Zahl, so viele nötig sind, zum Gebrauch auf den Wurfel platz hinschutten solle (alsan nivarped yugmän yudharhän) Wenn aber der alsäväpa vierhundert Wurfel für den König wegschuttet und dadurch gewinnt so haben wir es unzweifelhaft mit demselben Spiele wie in den beiden vorher erwähnten Fällen zu tun Auch hier ist es eine durch 4 teil bare Zahl die den Sieg verleiht

Es bleibt die Angabe über die Überreichung der funf Wurfel an den König Sie findet sich auch in Taittiriyabr I 7, 10, 5, Šatapathabr V, 4, 4 6 Kātyāyana Šrautas XV, 7, 5 Was die dabei gesprochenen Worte betrifft so stimmt naturlich das Taittiriyabrāhmana mit Āpastamba über ein, nach dem Satapathabrahmana und Kātyayana lauten sie abhibhur asy etas te pañca diśah Lalpantām

Wie schon bemerkt wollte Weber aus diesen Angaben auf ein Spiel mit funf Wurfeln schließen meiner Ansicht nach mit Unrecht da diese funf Wurfel überhaupt nicht zum Spiele benutzt werden. Die Maitrayam Samhita und Āpastamba sind in diesem Punkte ganz klar, darnach ist das Spiel ja schon vor der Übergabe beendet und zwar durch die Weg schuttung der 400 Wurfel zugunsten des Königs Nach dem Ritual des weißen Yajurveda findet das Spiel allerdings umgekehrt nach der Über gabe statt, aber diese steht in keinem ursachlichen Zusammenhange mit dem Spiele denn nach der Übergabe folgen zunachst zwei Zeremonien, die mit dem Spiele gar nichts zu tun haben, die Prugelung des Königs und die Begrußung als Brahman, und nach Beendigung dieser Zeremonien wird überhaupt erst mit den Vorbereitungen zum Spiele, dem Herrichten des adhidevana und dem Hinschütten der nötigen Wurfel der Anfang ge macht Überdies wird nach Katyayana, Srautas XV, 7, 18, dem König bei diesem Spiele das kria gesetzt, funf Wurfel aber wurden, wie wir sahen, gerade umgekehrt kalt fur ihn sein Endlich laßt sich das rituelle Spiel, wie aus den oben angeführten Schilderungen hervorgeht, mit funf Würfeln garnicht spielen Wenn daher Mahidhara zu Vajasaneyis A, 29 al san als purroktapancak an erklart, so ist er im Irrtum Meines Erachtens ist die

Übergabe der funf Wurfel, wie auch der Begleitspruch deutlich verrat, lediglich eine symbolische Handlung; die Funfzahl ist mit Rucksicht auf die funf Himmelsgegenden, die der König beherrschen soll, gewahlt. Sie kehrt auch sonst in diesem Zusammenhange wieder; so redet zum Beispiel der König den Priester funfmal 'o Brahman' an, was von jenem funfmal erwidert wird.

Daß die Art des Spieles, die wir fur Baudhäyana und Āpastamba ermittelt haben, jedenfalls im Rituale seit alter Zeit ublich war, wird durch Taittiryabr. 1, 5, 11, 1: ye vai catvāra stomāļi kṛtam tat | atha ye pañca kaliḥ saḥ, und Śatapathabr. XIII, 3, 2, 1: parameṇa vā esa stomeṇa jitvā | catustomeṇa kṛteṇāyāṇām, bewiesen. Die Identifizierung der vier Stomas mit dem kṛta, der funt mit kali laßt sich nur unter dieser Voraussetzung begreifen. Sicherlich bezieht sich auch die Vorschrift des Kauśikasūtra XVII, 17: kṛtasampannān akṣān āṭṛtiyam vicinoti auf dieses Spiel. Den Ausdruck āṭṛtiyam verstehe ich so, daß der Konig dreimal spielt, zuerst mit einem Brahmanen, darauf mit einem Kṣatriya und zuletzt mit einem Vaiśya; vgl. die beiden folgenden Sūtras¹).

Aus den Angaben Baudhāyanas, Āpastambas (V, 20, 1) und Kātyāyanas (XV, 7, 18; 19), aus dem Kauśikasūtra und aus Śatapathabr XIII, 3, 2, 1 geht weiter hervor, daß man das krta als den höchsten und damit gewinnenden Wurf betrachtete. An die funf Wurfel, die dem Könige ubergeben werden, wird aber, wie wir schon sahen, in Satapathabr. V, 4, 4, 6 die Bemerkung geknupft. esa ıā ayān abhıbhūr yat kalir esa hi sarvān ayān abhibhavati, 'dieser kalı wahrlich beherrscht die ayas, denn dieser beherrscht alle avas'. Daß die funf Wurfel als kali bezeichnet werden, wurde allerdings mit dem, was wir aus Baudhavana und Apastamba wissen, ubereinstimmen2), abweichend ist aber, daß dem lali hier die hochste Stelle unter den ayas zugewiesen wird. Das gleiche ist an zwei anderen Stellen der Fall, in Taittirīyas. IV, 3, 3, 1-2, wo kalı geradezu abhibhū genannt wird, und in Vājasaneyis XXX, 18, wo er unter dem Namen aksarāja erscheint. Nun ist zu beachten, daß an allen drei Stellen, wo kali an der Spitze der ayas steht, nicht wie gewöhnlich vier, sondern funf ayas aufgezahlt werden; zu kali, kṛta, tretā, dvāpara kommt noch der āskanda hinzu Daraus scheint mir

¹) Caland, Altınd Zauberntual, S 40, meint, der König spiele dreimal, zuerst mit einem Brahmanen, einem Kşatriya und einem Vaisya, darauf mit einem Brahmanen. Diese Erklarung beruht offenbar auf seiner Auffassung von Baudhäyana, Śrautas. II, 9, die ich, wie sehon gesagt, nicht zu teilen vermag. Därilas Kommentar ist leider an dieser Stelle so verderbt, daß aus ihm nichts zu enthehmen ist.

<sup>3)</sup> Săy anas Erklarung zu der Stelle teşăm caturnăm akşânâm krtasamyña pañcânâm kalısamyña ist durchaus richtig, und Mahidharas Bemerkung zu Vājasaneyis X, 28: caturțâm akţânâm kṛtasamyña pañcamaya Lalıh besagt dasselbe, denn ob man die funf Wurfel oder den über vier hinausgehenden fünften al, Lalı bezeichnet, bliebt sich un Grunde cleich.

hervorzugehen, daß hier eine Abart des Spieles, das wir vorhin kennen gelernt haben, vorliegt, man dividierte die Zahl der Wurfel nicht durch 4, sondern durch 5 Ging die Division ohne Rest auf, so war das kalı Bei einem Rest von 4 ergab sich krla, von 3 tretä, von 2 diäpara, für den Fall, daß 1 als Rest blieb, hatte man den neuen Namen äskanda erfunden!)

Nachdem wir das rituelle Wurfelspiel kennengelernt haben, werden wir vor die Frage gestellt, ob wir diese Form des Spieles auch außerhalb des Rituales überall da anzunehmen haben wo uns die aya Namen kria usw begegnen

### Das vedische Wurfelspiel

Was zunachst das Spiel betrifft, das die Dichter der Lieder des Rgund Atharvaveda im Auge haben, so legt schon die allgemeine Erwagung. daß sich im Rituale Sitten und Brauche gerade in ihrer altesten Form zu erhalten pflegen, die Vermutung nahe, daß sich das Spiel der altesten Zeit prinzipiell nicht von dem rituellen Spiele unterschied Dafur sprechen aber auch noch eine Reihe von anderen Punkten In beiden Fallen ist das Wurfel material das gleiche, es wird mit Vibhitakanussen gespielt, und wir haben schon gesehen, daß es ganz unwahrscheinlich ist, daß diese Nusse je mit Augen versehen oder sonstwie unterschieden waren. Bei einem Spiele mit derartigen Wurfeln kann es sich aber in der Tat wohl nur, wie es in dem rituellen Spiele der Fall ist um die Zahl der geworfenen Wurfel handeln Aus dem Rgveda geht weiter, wie wir sahen hervor daß man zum Spiele emer sehr großen Anzahl von Wurfeln bedurfte mag man nun trepañcasah in Rv X, 34 8 als 53 oder wie ich vorgeschlagen habe als 150 fassen. Auch diese große Zahl laßt sich nur verstehen wenn man ein Spiel nach Art des in den Ritualtexten geschilderten für die vedischen Lieder annimmt Nach den einheimischen Erklarern bedeutet ferner kria im Raveda die gleiche Zahl von Wurfeln wie in den Ritualtexten Rv I, 41, 9 heißt es

caturas cid dadamānad bibhiydd ā nidhātoh | ná duruktāya sprhayet ||

Zur Erklarung der Strophe bemerkt Yāska Nir III 16 'Wie man sich vor dem Spieler fürchtet, indem man denkt "er halt die vier Wurfel " so möge man sich auch vor übler Rede fürchten, niemals möge man nach übler Rede verlangen" Ihm schließt sich Sayana an, nach dem zu übersetzen ware "Wie") man sich vor dem (Manne) fürchtet der die vier (Warfel)") in der Hand hult, bis (sie) mederfallen so (fürchte man sich vor übler Rede und) verlange nicht nach übler Rede 'Ich sehe nicht den geringsten Grund,

Die Bemerkung, die Taittirijahr I 7, 10 5 über die funf Wurfel gemacht wird te voi sanze 'gah, zeigt daß auch dem Verfasser dieses Bruhmana diese Abart des Spieles bekannt war

<sup>3)</sup> Sayana cud its upamārihe variate vgl Geldner, Ved Stud II, 169 III, 165 3) Sayana sprieht alkridings unstatt von Wurfeln von Kaummuscheln was nicht richtig set siehe S 123

weshalb wir diese Auffassung Yaskas und Sayanas verwerfen sollten Ludwig versteht unter den 'vieren' Varuna. Mitra, Arvaman und Bhaga und ubersetzt 'Der durfte furchten, sogar, wenn er die vier besitzt, sie aus der Hand lassen (zu mussen). nicht durfte er Lust zu böser Rede haben ' Aber ganz abgesehen von der ungewöhnlichen grammatischen Konstruktion, die er annehmen muß, scheitert seine Erklarung schon daran, daß in dem ganzen Liede von Bhaga nirgends die Rede ist und, so unsicher auch die Zahl der Adıtyas sein mag, eine Gruppe von vieren, soviel ich weiß, über haupt memals vorkommt. Wenn wir aber die Deutung Yaskas akzeptieren, so erhebt sich weiter die Frage, was denn unter den vier Wurfeln, vor denen man sich furchtet, zu verstehen sei. Die richtige Antwort gibt Savana in seinem Kommentar zu Av VII, 52, 2 tatra krtasya läbhäd dyūtajayo bhavatı | ata eva däsatayyam labdhal rtayat kıtarad bhıtır amnayate caturas cıd dadamānād bibhīvād ā nidhātoh iti1) Die vier Wurfel sind also krta, genau wie in den Ritualtexten, und man hat Grund, sie zu furchten, wenn der Gegner sie in der Hand halt, da sie der gewinnende Wurf sind<sup>2</sup>) \*

Nur in einem Punkte, glaube ich, mussen wir einen Unterschied konstatieren Das Spiel ist so, wie es Baudhäyana beschreibt, überhaupt kein rechtes Wurfelspiel, da von einem Werfen der Wurfel hier gar nicht die Rede ist, sondern aus einem großen Haufen von Wurfeln eine Anzahl abgesondert werden Ob das gleiche Verfahren auch nach Äpastamba und den anderen Ritualtexten angewandt wurde, laßt sich bei der Unbestimmthieit der Angaben nicht mit Sicherheit entscheiden, bei dem Spiele, das die Liederdichter im Auge haben, wurden aber unzweifelhaft die Wurfel wirklich geworfen Im Aksasükta (Rv X, 34) heißen die Wurfel inne autritänäh, 'die auf dem Wurfelplatze rollenden' (V 1), 'ihre Schar spielt', kvilati vrita esäm (V 8), 'sie wenden sich nach unten und sehnellen wieder in die Höhe', nīcā vartanta upari sphuranti (V 9), und in Av IV, 38 3 heißt die Apsaras 'sie, die mit den ayas umhertanzt', udwah parintituati

Wie wir uns unter diesen Umstanden das Spiel der altesten Zeit vor zustellen haben, ist schwer zu sagen Denkbar ware zum Beispiel, daß der Herausforderer zuerst eine Anzahl von Wurfeln auf das adhidetana warf, und daß die Aufgabe des zweiten Spielers darin bestand, sofort eine solche Anzahl von Wurfeln dazu zu werfen, daß die Gesamtsumme kria war \* Tur diese Vermutung sprechen einige Angaben über das Spiel der epischen Zeit, die wir noch kennenlernen werden Es sind aber auch noch andere Möglichkeiten vorhanden, und vielleicht wird es einmal gelingen, in Indien selbst über diesen Punkt Klarheit zu schaffen. Ich halte es jeden-

<sup>)</sup> Die Stelle findet sich mit geringen Abweichungen auch im Kommentar zu Av IV, 38  $\,3$ 

a) Spater hielt auch Ludwig die-e I rklarung für möglich, siehe Rigs eda, Bd V, S 593

falls nicht für ausgeschlossen, daß das alte Wurfelspiel noch heutzutage in Indien, wenn auch vielleicht nur als Kinderspiel, lebt

Daß im allgemeinen in den Liedern des Rg wie des Atharvavedt das krta als der höchste und gewinnende Wurf galt, machen die auf S 148ff und S 160 angefuhrten Stellen zweifellos. In Av. VII, 114,1 wird andererseits kalt angerufen als derjenige, der über die Wurfel gebietet (yó aksévi tanāvašī). Der Ausdruck klingt, wie schon bemerkt, stark an die oben er wahnten Bezeichnungen des kalt als abhibhā und aksarāja an, und viel leicht hatte der Dichter von Av. VII, 114 die Abart des Spieles, bei de kalt die erste Stelle unter den ayas einnahm, im Auge. Dieselbe Form des Spieles könnte möglicherweise auch im Aksusükta gemeint sein, denn auch hier wird in V 12 'der Heerführer der großen Schar, der König der erste des Haufens' (yo vah senārīr mahatō ganasya rājā irdizsya prathamō babhāva) angerufen, und es liegt jedenfalls nahe, diese Ausdrucke auf kalt als den abhībhā und aksarāja, also den ersten unter den ayas, zu beziehen. Diese Erklarung wird nur dadurch sehr unsieher, daß in V 6 der kria Wurf un zwerfelhaft als der zewinnende Wurf hingestellt wird.

### Das epische Wurfelspiel und die Zahlkunst

Ahnlich wie bei den vedischen Liedern liegt die Sache beim Mahä bärata. Auch bei dem epischen Spiele wurden die Wurfel unzweifelhaft geworfen zum Beweise dessen genugt es auf den Ausdruck aksän ksipatis in Möh II 56, 3 zu verweisen. Im übrigen aber stimmt alles, was wir er mitteln können, zu dem, was wir uber das rituelle Spiel wissen. Auch im Epos ist wie wir sahen von Haufen von Wurfeln die Rede. In III, 34, 5 werden ferner gerade und ungerader Wurfel grwight.

alsams ca drstia Sakuner yathavat kamanukulan ayujo yujas ca | sakyam myantum abhavisyad atma manyus tu hanyat purusasya dhariyam || Die Ausdrucke yuj und ayuj lassen sich von den Wurfeln nur verstehen, wenn man ein Spiel annimmt wie das rituelle, bei dem die Zahl der Wurfel von Bedeutung ist

Bei dieser Annahme wurde weiter auch ein Punkt in der Nolo Soge seine Erklarung inden, der mir weingsteine bis jetzt immer unverstandlich erischienen ist Bekanntlich erlangt Nala, der, von Kali besessen, stets Un gluck im Wurfelspiele hat, die Falugkeit zu gewinnen wieder, als König Rtuparna ihm das alsahrdaya mitteilt. Die naheren Umstande werden in Mbh III, 72 berichtet Da wird erzahlt, us Nala in der Gestalt des Wagen lenkers Bähuka mit König Rtuparna und Värsneya auf einem Wagen dahufahrt. Von leisem Neide auf Nahas Geschicklichkeit im Rosselenken erfullt ruhmt sich Rtuparna seiner außerordentlichen Stärke im Zihlen (V. 7. samkhyäne paramam belam) und gibt gleich eine Probe seiner Kunst, indem er die Blatter und Fruchte eines am Wege stehenden Vibhitaka Baumes die sich auf Tausende und Millionen belaufen, im Nu berechnet

Nala schenkt den Worten des Rtuparna so ohne weiteres keinen Glauben. Er halt die Pferde an und will absteigen, um den Baum zu fallen und die Fruchte nachzuzahlen, und erst auf langeres Zureden des Rtuparna, der zur Weiterfahrt drangt, begnugt er sich damit, an einem Teile eines Zweiges eine Stichprobe zu machen. Es ergibt sich, daß Rtuparnas Berechnung richtig ist. Nala ist aufs hochste verwundert uber diese Kunst, Rtuparna sagt ihm zur Erklarung: 'Wisse, daß ich das Geheimnis der Würfel kenne und erfahren bin im Zahlen' (V. 26):

uddhy aksahrdayajñam mām samkhyāne ca višāradam 🍴

Und nun beschließen sie auf Nalas Vorschlag, ihr gegenseitiges Wissen auszutauschen; Nala verspricht dem Rtuparna das asiahrdaya, das Rossegeheimnis, mitzuteilen und empfangt dafur selbst sofort von Rtuparna das tiefe Geheimnis der Wurfel (V. 29. aksānān hrdayam param). Kaum aber ist er im Besitze desselben, als Kali aus seinem Körper heraus und in den Vibhitaha-Baum fahrt. Nala aber ist nun wieder imstande, im Wurfelspiel zu siegen. Heimgekehrt fordert er noch einmal den Puşkara heraus und gewinnt sein verlorenes Reich zuruck.

Die Erzahlung laßt keinen Zweifel darüber, worin das aksahrdaya besteht: es ist die Fahigkeit, im Augenblick eine größere Anzahl gleichartiger Dinge zu zahlen Daß diese Fahigkeit bei einem Spiele, wo es auf die Zahl der geworfenen Wurfel ankam, von dem großten Nutzen sein mußte, leuchtet ohne weiteres ein. Wenn es zum Beispiel galt, wie ich vorhin vermutet habe, die Zahl der vom Gegner geworfenen Wurfel auf eine durch 4 teilbare Zahl zu bringen, so mußte der Sieg naturlich dem Spieler zufallen, der imstande war, die hingeworfenen Wurfel im Nu zusammenzuzahlen 1)

Eine Andeutung der Beziehung der Zahlkunst zum Wurfelspiele findet sich auch im Sabhāparvan. Dort preist Sakuni den guten Spieler (II, 59, 7). yo vetti sa nikhyām nikrtau vrdhijāsa cestāsv akhinnah kitavo 'k'ajāsu | mahāmatir yas' ca jānāti dyūtam sa rai sarvam sahate prakriyāsu || Nach dem Petersburger Worterbuch soll samkhyā hier soviel wie 'Berechnung',

V) Im JRAS 1904, S 355H hat Grievon Rtuparnas Kunst mit der der modernen kanigås, der Abschätzer des Ertrages von Getreidefeldern und Obstgarten, vergleichen. So interesant dieser Hinweis auch ist, so scheint er mit doch eine eigentliche Erklarung nicht zu hefern, da der innere Zusammenhang zwischen der Zahlkunst und der Wurfelkunst danden hoch nicht aufgelsläft und Gierson freilich scheint diesen Zusammenhang, der doch aus der ganzen Erzählung und insbesondere aus V 26 deutlich her orge ht, gar nicht anzuerkeinen. Auch in einigen klein ern Punkten kann ich mich Gras-ons Auffassung nicht anschließen. Er meint, Rtuparna habe Nala zu einem Spiele 'Gerade oder Ungerade' hemisgefordert, aber von der Hernaufforderung zu einem Spiele kann doch gar nicht der Rede sein. Eben-owenig glaubeich, daß Rtuparna den Vibhitäkabaum für die Demonstration seiner Zahlkunst auseihlt, wal er im Würfeln geschickt wir. Die Zählkunst hätte Rtuparna nuch an jeden ander n Baume zeigen können; der Vibhitäkabaum wird her deshalb genannt, weil Kali nachber in ihn unfährt.

d h 'genaue Erwagung des pro und contra' sein'), allein es scheint mir zweifellos, daß samlhyā in diesem Zusammenhange dasselbe ist wie das samlhyāna, das nach Mbh III, 72, 26 der Wurfelspieler verstehen muß Ich übersetze die Strophe daher 'Der Spieler, der das Zahlen versteht, im Falle eines Betruges die Regeln kennt, unermudlich ist in den durch die Wurfel verursachten Tatigkeiten, der Kluge, der das Spiel kennt, der vermag alles bei den (terschiedenen) Arten (des Smeles)<sup>1</sup>'

Wenn ich recht sehe, so ist sogar schon im Veda einmal von dem Zahlen beim Wurfelspiel die Rede Av IV, 16, 5 wird von Varuna gesagt

samkhyātā asya nīmīso janānām aksān īra śvaghnī nī mīnotī tānī ||
Die Bedentung der beiden letzten Worte ist unsicher Ich glaube, daß trotz
aller Schwierigkeiten, die das Geschlecht bereitet, zu tānī aus dem Vorher
gehenden ein Begriff wie 'die Liderbewegungen' zu erganzen ist, und mochte
nī mīnotī, wie im Petersburger Worterbuch vorgeschlagen wird, als 'er
messen, berechnen' fassen und übersetzen 'Er hat gezahlt die Bewegungen
der Augenlider dei Menschen'), wie ein Spieler die Wurfel, berechnet er
diese 'Was immer aber auch der wahre Sinn von nī mīnotī tānī sein mag
jedenfalls wird Varuna hier einem Wurfelspieler verglichen, und wenn es
im Zusammenhange damit heißt, daß er 'zihle', so kann dieses Zahlen doch
unmöglich etwas anderes sein als das Zahlen, das nach der Darstellung des
Mahabhārata beim Wurfelspiele eine so wichtige Rolle spielt

Noch ein anderer Punkt verdient hier besprochen zu werden Jedem Lever von Mbh II 60ff 76 wird die Beschreibung des Spieles, wie sie dott gegeben wird zunachst sehr merkwurdig, 1a unverstandlich erscheinen Sakum, der fur den Duryodhana spielt, und Yudhisthira sitzen sich gegen über Yudhisthira nennt zuerst seinen Einsatz, darauf gibt Duryodhana für seinen Stellvertreter an was er dagegen zu setzen hat Dann fahrt der Erzahler fort (II, 60, 9)

tato jagraha Śakunıs tan aksān aksatattvavıt | jıtam ıty eva Śakunır Yudhısthıram abhāsata ||

'Dann ergriff Sakum, der die wahre Kunst der Wurfel kannte, die Wurfel 'Gewonnen', sagte Sakum zu Yudhisthira'

Yudhisthira nennt sofort einen neuen Einsatz Wiederum heißt es in unmittelbarem Anschluß daran (H 61, 3)

Kauravānām kulakaram jyestham Pandavam acyutam | 11y uktah Śakunih prāha jitam 11y eva tam nrpam ||

Ahalich ist die Frklirung Nilakanthas samkhyam samyak kl yanam jaya parajawa kangenekam

<sup>2)</sup> Nilakantha erklart prakriyasu durch dyatakriyāsu. Böhtlingk übersetzt im PW. Bu sanem Prai.

<sup>2)</sup> Systems fast sardlyddd als Nom Sing von samthydig und verland t damit numbah als Genitty zu anna gehöng

Dasselbe wiederholt sich 17 mal. Yudhisthira setzt nacheinander seine samt lichen Schatze, seine Bruder und sich selbst ein, die Entscheidung wird jedesmal in der gleichen kurzen Formel berichtet

ntam ity era Śakunir Yudhisthiram abhāsata || Nur der Vordersatz wird kurz variiert, II, 61, 7-11-14-24-28-31, 65, 5-7

Nur der vordersatz wird kurz varnert, 11, 01, 1 11 14 24 28 31, 05, 5 1 9 11 16 22 26 29 heißt es

etac chrutvā¹) vyavasīto nīkrtīm samupāsrītāh | II. 61, 18

ıty evam vädınam Pärtham prahasann ıva Saubalah | II. 61. 21

ıty evam ukte vacane krtararro durătmavān |

II, 65, 14

eram uktrā tu tān aksāñ Chakunih pratyadivyata2) |

Endlich fordert Sakuni den Yudhisthira auf, um die Draupadi zu spielen Yudhisthira willigt ein Wieder heißt es nur (II, 65, 45)

Saubalas tv abhidhayarvam jitakāsi madotkatah |

yıtam ıty era tän aksân punar erânvapadyata ||

Ebenso wird der Vorgang beim zweiten Spiele beschrieben Sakum formuliert genau die Bedingung, unter der sie spielen daß der verherende Teil zwölf Jahre im Walde und ein Jahr unerkannt unter Menschen leben solle, dann wird wieder kurz gesagt (II, 76 24)

pratizagrāha tam Pārtho glaham jagrāha Saubalah | zitam ity eta Šakunir I udhisthiram abhāsata ||

Man konnte aus dem völligen Schweigen des Textes über das Wurfeln des Yudhisthira vielleicht schließen daß dieser bei dem ganzen Spiele überhaupt niemals zum Wurfe gekommen ware, aber ich glaube, daß dieser Schluß doch nicht gerechtfertigt ist. Auch von Sakum wird in 17 von 21 Tallen nicht ausdrucklich gesagt, daß er wurfelte, und doch wird das, was in betrifft, memand in Abrede stellen. In einem Talle (II, 65, 14) heißt es indessen von Sakum, daß er 'dagegen spielte' (pratyadwyata), und das scheint mir deutlich zu zeigen daß Yudhisthira vor ihm die Wurfel ge worfen hatte. Die ganze Darstellung des Mahābhārata wurde sich, wenn die vorhin geaußerte Vermutung über den Gang des Spieles richtig sein sollte, vortreffich erklaren Yudhisthira nennt seinen Einsatz und wirft unmittelbar darauf eine Anzahl von Wurfeln, Śakum wirft sofort soviele Wurfel dazu, daß die Gesamtzahl Iria ist.

Was die Bewertung der einzelnen ayas im epischen Spiele betrifft, so scheint krta stets die erste Stelle einzunehmen, wahrend kalt die niedrigste zukommt. Das letztere geht klar aus dem Nalopäkhyäna hervor. Nala verhert bestandig, weil er von Kall, dem personifizierten Ungluckswurfe,

<sup>1)</sup> In II, 61, 7 evam śruteā

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Die Worte eram ukten beziehen sich auf die kurze höhnische Bemerkung, die Sakuni macht, als Yudhisthira anfangt, seine Bruder einzusetzen

besessen ist. Hierin stimmt also das epische Spiel mit der Art, die wir auch für die vedische Zeit als die gewöhnliche erkannt haben, überein

Nach alledem scheint mir die Identitat des epischen und des vedischen Spieles gesichert zu sein. Eine Ausnahme ist nur für das Virataparvan zu konstatieren, dessen Verfasser, wie ich S 125f gezeigt habe, an ein Spiel mit päšakus dachte Wahrscheinlich ist sogar das mit dem Brettspiel kombinierte Wurfelspiel, auf das wir spater eingehen werden, gemeint Auch der Ausdruck ersa in Mibh III, 59, 6 7 wurde auf das päšakus Spiel schließen lassen, wenn wir darunter wirklich einen Wurfnamen verstehen mußten, denn nach allem, was wir wissen, hat ein solcher Name nur bei dem Spiele mit päšakus, nicht aber bei dem Spiele mit Vibhitakanussen seine Stelle. Ich glaube aber, daß dieser Schluß nicht berechtigt ist, und verweise auf die Argumente, die ich schon oben gegen die Auffassung von virsa als Wurfnamen geltend gemacht habe. Wer trotzdem trea so anschen will, der muß schon annehmen, daß der Dichter des Nala Liedes in III 59,6 7 ein ganz anderes Spiel im Auge hatte als in den ubrigen Teilen seines Werkes, etwas, was mir hochst unwahrscheinlich erscheint.

#### Das Wurfelspiel in der Chändogya Upanisad und im Mrechakatika

Was kria usw in der Chändogya Upanisad (IV, 1, 4–6) und im Mrecha katika (II, 9–12a) betrifft so durfen wir ihnen wohl die gleiche Bedeutung zuschreiben die sie in der vedischen Literatur und im Epos haben Daraus wurde folgen, daß das Spiel mit Vibhitakanussen noch zur Zeit des Mrecha katika gebrauchlich war, die Wurfnamen gaddah; und satti (II, 1) weisen andererseits darauf hin daß daneben das pasaka Spiel bestand da sieh diese Wurfnamen wie gesagt, nur bei dem paśaka Spiele nachweisen lassen In der Chändogya Upanisad wird ferner, wie oben bemerkt, die Spiel

n der Chancogya Upanisad wird terner, wie oben bemerkt, die Spietregel mitgeteilt, daß dem kria die niedrigeren ayas zufallen Spater, in IV, 3, 8, wird das kria mit den funf Naturgewalten, Wind, Feuer, Sonne, Mond, Wasser, und den funf Organen, Odem Stimme, Auge, Ohr, Manas, also im ganzen zehn Dingen, identifiziert (te vå ete pañeānye pañeanye daśa sanlas tat kriam) Augenscheinlich hringt diese Gleichsetzung von kria mit dene Worten der Uprinsad selbst nicht hervor Auch was Samkari zur Erklirung anfuhrt, hilft nicht viel weiter, er berechnet nur die vier ayas der Reihe nich auf 4, 3 2 1, die zusammengesählt 10 ergeben dass sanlas tat kriam bharats | te caturanka ekayah | eram caturah | tryankayah | eram trayo 'pare | dryankāyah | eram drüt anyau | elänkäyah | eram eta' nnya ti Der wirkliche Sachverhalt geht aber klar aus zwei Notizen bei Nilskantla hervor Zu Harixamás II, 61, 79 führt er die Spielregel an ubhayor dhane pratyekam dašadhā krie yadı vidy ekānkam pādayet tadankam am sam dhane dharet | dryankapāte pārrens schotter aussims tryankapāte pārrens tribhih

saha sad amśāmś caturankapāte pūrvath sadbhth saha daśūpy amśān hared iti Nīlakantha denkt allerdings hier wie in der folgenden Stelle an das *pāśaka* Spiel, seine Angaben können aber ebensogut auf das Vibhitakaspiel be zogen werden Es wurde darnach der Linsatz in zehn Teile zerlegt Beim kali-Wurfe gewann man einen Teil, beim dväpara-Wurfe drei, beim tretä-Wurfe sechs und beim kria Wurfe zehn Teile, da stets der Gewinn der medrigeren ayas dem höheren aya zugerechnet wird. Das alles stimmt aufs genaueste mit den Andeutungen der Upanisad überein. Eine in Einzel heiten abweichende, im Prinzip aber damit identische Spielweise beschreibt Nilakantha im Kommentar zu Mbh IV, 50, 24 in folgenden Worten tatra dyūte pañca stīyāh pañca parakīyās ca dīnārādayah sthāpyante | tad rtah pāšapraksepe yady ekānka upary āyāti tarhi svīyesv eka eva jito bharati | yadı dıau tadā paralıyam dīnāradvayam svīyas caslo¹) jıtah | yadı tryanla upar: patet tadā parakiyam trajam siyam ca trajam yitam | caturahkayo parıpatane sarıe 'pı siyāh parakiyās ca yıtā bhavantı | tathā ca kalıpāte yayo narstudie satte in augus patanista in satura in market de paratique mast de paratique autarottarat rddhyā jayo'ste Auch hier zerfallt der Ein satz in zehn Teile, jede der beiden Parteien hat funf beigesteuert. Beim kalt Wurfe gewinnt der Spieler einen Teil des eigenen Einsatzes beim designer Wurfe außerdem noch zwei Teile des Einsatzes des Gegners, also im ganzen wie vorhin drei Teile Beim tretä Wurfe gewinnt er drei Teile des gegnerischen und drei Teile des eigenen Einsatzes also wie vorhin im ganzen sechs Teile Beim kria Wurfe endlich gewinnt er wie vorhin alle zehn Teile Vermutlich war es speziell diese letztere Spielart, die der Ver fasser der Upanisad im Sinne hatte, da bei dieser die Parallehtat der zehn Teile des Einsatzes, die das kria gewinnt, mit den zehn dem kria gleich gesetzten Dingen auch darin zutage tritt, daß beide aus zwei Gruppen von le funf (pañcānye pañcānye) bestehen

# Das Wurfelspiel in der Pali Literatur

Fur die Beurteilung des Wurfelspieles in der Pali Literatur kommt vor allem eine Stelle im Payäsisuttanta des Dighanikäya, XXIII, 27, in Be tracht. Hier wird dieselbe Geschichte erzahlt, die wir sehon oben aus dem Littajätaka (91) kennengelernt haben, aber mit einer wichtigen Abweichung Wahrend nach dem Jätaka der Falschspieler so oft er verliert einen Wurfel in den Mund steckt und dadurch den Abbruch des Spieles herbeiführt, verschluckt er nach der Darstellung des Payäsisuttanta jeden kalt, der sich einstellt (ägatägatam kaltim gilate) und entscheidet dadurch öffenbar das Spiel zu seinen Gunsten da sein Gegner ihm vorwirft, daß er ausschließlich gewinne (tram kho samma ekantikena jinäsi). Die Angaben des Jataka sind, auf das päšaka Spiel bezogen, vollkommen verstandlich, nicht aber die des Payäsisuttanta. Der Verfasser des Suttanta kann nur das Viblitakaspiel im Auge haben und muß unter kalt den bei der Division durch 4 als Rest

<sup>1)</sup> Die Ausgabe hest siligais carko

168

bleibenden einen Wurfel verstehen, durch dessen Beseitigung der Wurf allerdings aus dem schlechtesten in den besten verwandelt wird. Dazu stimmt auch, daß in der dazugehörigen Gäthä an Stelle des Verschluckens des kalı von dem Verschlucken eines Wurfels gesprochen wird (gilam allham(1)

Nach dieser Stelle ist weiter auch Dhammapada 252 zu beurteilen, wo es heißt, daß man die eigenen Fehler verberge wie ein Betruger den kalı vor dem Spieler verbirgt\*

paresam hi so vanāni opunāti vathā bhusam attano pana chadeti kalim va kitavā satho2)

Unter dem Verbergen des kalt sind sicherlich Manipulationen wie die im Pāvāsisuttanta geschilderte zu verstehen. Es ist also auch hier an das Vibhītakaspiel zu denken, und kalt hat die Bedeutung die ihm in diesem Spiele zukommt

Eine ganz andere Bedeutung als in den bisherigen Fallen scheint kata (Lrta) und kalı ın Gâtha 91 des Vidhurapandıtajataka zu haben, da es sich hier ia anscheinend ebenso wie in den Prosaerzahlungen dieses und der ubrigen Jatakas um das Spiel mit pāsalas handelt. Wenn es hier heißt, daß der König den kah. Punnaka das kata erlangte so scheint das nichts weiter zu bedeuten, als daß Punnaka den vorherbestimmten Wurf richtig zustande brachte, wahrend des Konigs Wurfel falsch fielen lata wurde hier also einfach 'der richtige Wurf . kalt der falsche Wurf sein Daß kata und kalı dazu kommen konnten diese Bedeutung anzunehmen ware bei der Stellung die sie in dem alten Spiel mit Vibhitakanussen einnehmen, leicht verstandlich doch beruht diese ganze Erklarung auf der Voraus setzung daß das Spiellied das sich nicht in den von Fausboll benutzten singhalesischen Handschriften findet ebenso alt ist wie die Gätha denn nur in jenem Liede nicht in der Gatha selbst tritt die Beziehung auf das pāsaka Spiel deutlich zutage Die Prosaerzahlung beweist bekanntlich für die Gäthas gar nichts Sollte also das Spiellied junger und spater ein geschoben sein so könnten die Ausdrucke lata und lah ohne weiteres auch auf das Vibhitakaspiel bezogen werden wie in den beiden vorhergenannten Stellen, und es wurde dann sehr wahrscheinlich sein daß es sich in der kanonischen Literatur des Pali stets um das Vibhitakaspiel handelt und

dr auf 5 111 angeful rten Stellen

<sup>1)</sup> Danach ist das auf S 114 Anm 4 in bezug auf Rv I 92 10, II 12 5 Gesagte zu berichtigen. Die Moglichkeit beim Vibhitakaspiel durch das Verschwindenlassen eines Wurfels den Sieg herbeizuführen laßt sich nicht in Abrede stellen. Gleichwohl kann meiner Ansicht nach in jenen Stellen nicht von solchen Betrugereien die Rede win da der Spieler dort krinu genannt wird und ich halte daher im ubr gen an der angegebenen Bedeutung von vligh fint

<sup>2)</sup> Fausbell liest in der zweiten Auflage Litardsathe und betrachtet es als Kom positum [Ich ziehe es vor Lilard als Ablativ zu fassen wie es auch d'r Kommentator tut dissen Frklirungen im ubrig niaber voll giverfehlt sind le Fur satha vergleiche

das päśaka-Spiel nur in den Prosastucken der Jātakas und im Spielliede erwahnt wird.\* Eine endgültige Entscheidung der Frage laßt sich nur auf Grund eines größeren handschriftlichen Materiales treffen.

Die ubrigen auf S. 146f. angefuhrten Stellen aus dem Pali und Dhammapada 202¹) bieten keine positiven Anhaltspunkte fur die Ermittlung der Spielweise. Es laßt sich nur behaupten, daß in allen Fallen *kaṭa* als der beste, *kal*i als der schlechteste Wurf gilt.

## Die Etymologie der Aya-Namen.

Zum Schlusse möchte ich darauf hinweisen, daß die Bedeutung der aya-Namen, die wir auf Grund der Angaben der Ritualtexte gewonnen haben, zum Teil auch durch ihre Etymologie bestatigt wird. krta, das 'Gemachte', 'Gelungene', ist als Bezeichnung fur den besten Wurf, dessen Zustandebringen die Aufgabe des Spielers war, ohne weiteres verstandlich2); ebenso treta, 'die Dreiheit', als Name des Wurfes, bei dem ein Überschuß von drei Wurfeln war, oder auch dieser drei Wurfel selbst. Weniger klar auf den ersten Blick ist drapara. Einen Fingerzeig fur die Erklarung des Ausdrucks gibt uns die Regel Paninis, II, 1, 10, die wir schon oben kennen gelernt haben Nach Pānini sagte man beim Wurfelspiel ekaparı, dviparı usw, 'um eins anders', 'um zwei anders' usw. Ebenso wie pari konstruierte man nun offenbar auch das zu pari gehörige Adjektiv para, wenn Pānini und seine Nachfolger das nicht lehren, so liegt das vermutlich daran, daß in der Sprache ihrer Zeit dieser Gebrauch nicht mehr lebendig war Das Wort drapara ist also eigentlich ein Adjektiv, zu dem aya zu erganzen ist; es ist 'der (Wurf, der) um zwei (Würfel) anders ist (als das krta)', und bezeichnet dann auch wohl die beiden überschussigen Wurfel selbst. Für tretā hatte man ebenso auch \*tripara sagen können, fur kalı3) ekapara, und dieser letzte Ausdruck ist im Reveda in dieser Bedeutung tatsachlich belegt.

Im Aksasükta sagt der ungluckliche Spieler (X, 34, 2)
aksásyāhám ekaparásya helőr ánurratām ápa jāyám arodham ||
Sāyana erklart hier ekaparásya durch ekah parah madhānam yasya tasya,

<sup>1)</sup> Siehe die Nachträge

<sup>3)</sup> Mit dieser Erklarung lassen sich die Bedeutungen, die Geldner, Ved Stud I, 10ff f. für ved kära, kärin, krinú und kritya aufgestellt hat, nämlich 'Sieg', bzw. 'siegreich', ohne Schwierigkeit vereinigen Was speziell krinu betrifft, so ist es meiner Ansieht nach ursprunglich 'derjenige, die (den kria-Wurf) zustande bringt', so deutlich in der Verbindung mit kraphinia, R. I, 92, 10 Bildlich oder in der erweiterten Bedeutung 'siegreich' wird es dann in berug auf jeden Wettstreit gebraucht. Ich verweise insbesondere auf R. VIII, 79, 1, wo krinu neben zwei anderen Spielausdrucken tikopit und udbild erscheint.

ayam krinur agribhlio riécajid udbhid it sómah.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Bei dem Spiele, in dem kali als höchster Wurf galt, wurde natürlich diskanda an die Stelle von kali treten.

Das größere PW setzt, mit Verweisung auf elapan, als Bedeutung von elapara an 'wobei ein Auge den Ausschlag gibt', ihm folgt Graßmann Ludwig übersetzt 'der Wurfel allein, der mir über alles ging', und bemerkt, es könne damit auch der kali gemeint sein, und ihm schließt sich das kleinere Petersburger Wörterbuch an Meines Erachtens ist es zweifellos, daß elapara hier soviel wie lali ist, und daß wir übersetzen mussen

'Um des Wurfels willen, der um eins anders war, (d h um des kals willen) verstieß ich die treue Gattin'

So paßt der Vers vortrefflich in die Situation Der Spieler hat in seiner Leidenschaft die eigene Gattin als Preis eingesetzt, er hat Lalz geworfen und damit die Gattin verspielte, genau so wie Vudhisthira die Draupadi verspielte. Daher heißt es in V 4, daß andere nun seine Gattin beruhren (ange jäydm pari mršaniy asya) Er geht dann noch weiter und verspielt sich selbst, wieder genau wie Yudhisthira sich mitsamt seinen Brudern verspielte") Darum sagen Vater, Mutter, Bruder, die er anfleht ihn aus zulösen Wir wollen nichts von ihm wissen Fuhrt ihn gebunden fort (V 4)

puté müté bhrétara enam ähur na jänuno náyata baddham etam || Und darum geht er verschuldet, voll Furcht, Geld suchend, bet Anbruch der Nacht na das Haus von Fremden, namluch derer, in deren Dienst er nun geraten ist (V 10) Wenn Ludwig sagt, daß er sich die Gattin 'entfremdete', und daß andere sie nun 'trösten, so sind das Ausdrucke die viel zu zart sind und die den währen Sachverhalt verdunkeln

## Das mit dem Brettspiel kombinierte Wurfelspiel

Endlich muß hier noch einer Abart des Spieles gedacht werden, die einen etwas komplizierteren Apparat als das eigentliche Wurfelspiel erforderte Dieses Spiel hatte offenbar der Verfasser des Harivamás bei seiner Schil derung des Wurfelturniers zwischen Rukmin und Baladeva im Auge Man benutzte dazu Wurfel von zweierlei Farbe schwarze und rote,

enam samparıgrhnına patayālsan narūdhipa | krsnālsāl lohitalsāms ca dese 'smims tv adhipamsule ||

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ganz ahnlich wird Majliumanik 129 (Bd III, S 170) von dem Spieler gesprochen der durch den kalt Wurf Sohn und Gattin verliert (kaliggahena puttam pi siput ab Auch im Nalopakliyana fordert Puşkara den Nala auf um die Damayanti zu spielen (Mib III, 61, 3) und bei dem letzten Spiele setzt Nalasia auch tatsächlich ein (III 78 5) In der Jaina Vers on der Nala Sage im Katlaköverpielt Vala sogar die Danadanti und alle seine anderen Weiber siele Tawneys

Übersetzung S 202

1) Vgl auch Av V, 18 2 akadrugdho räyanydh påpa ätmapariyidih. Auch in der eben angefuhrten Stelle des Majjhimanikaya heißt es von dem Spieler, daß er schließlich durch den kali Wurf in die Sikhaven i gerate (anbändd am ingacel typa) und in der Gäthä Suttamp 659 usw., daß er seine ganze Habe samt der eigenen Person (ad åp atland) verspiele. Kathisaritsagara LXNIV, 180 wird ebenfalls von einem Spiele erzahlt, der mit seinen fühf Genossa um die eigen en Person spielt.

ruft Baladeva dem Rukmin zu (II, 61, 37). Man brauchte dazu ferner ein Schachbrett mit 64 Feldern. Als Rukmin dem Baladeva abstreitet, daß er gewonnen habe, springt dieser voller Wut auf, ergreift das goldene asjāpada und erschlagt damit den Gegner; vgl. II, 61, 45, 46.

Samkarşanas tadotthūya sauvarnenorunā balī |
jagkānāstāpadenaiva pramathya Yadupumgavah ||

und II, 61, 54.

sa Rāmakaramuktena nihato dyūtamaṇḍale [

aştāpadena balavān rājā Vajradharopamah ||

Auf dieselbe Art des Spieles wird augenscheinlich auch Mbh. IV, 1, 25 angespielt, wo Yudhisthia erklart:

krsnälsäl lohitäksäms ca nirvartsyämi¹) manoramän ||

Weitere Aufschlusse gewahrt uns eine Strophe Bhartrharis (Vairāgya-sataka 39):

yatranekah kvacid api grhe tatra tisthaty athaiko

yatrāpy ekas tadanu bahavas tatra cānte na caikaḥ | ittham cemau rajanidivasau dolayan dvāv ivāksau

Külah Kalvā saha bahukalah krīdati prānisāraih

'In dem Hause (oder Felde), wo einmal viele waren, da weilt nachher nur einer, und wo einer war, da sind darnach viele, und zum Schlusse ist dort auch nicht ein einziger. Und so spielt mit vielen Kunsten, Tag und Nacht hier wie zwei Wurfel werfend, Kala mit Kali mit den Menschen als Steinen.

Wenn Tag und Nacht mit Wurfeln verglichen werden, so laßt das darauf schließen, daß auch hier an rote und schwarze Wurfel zu denken ist und somit dieselbe Art des Spieles gemeint ist wie in den beiden letztgenannten Stellen. Wir können aus der Strophe weiter entnehmen, daß man mit zwei Wurfeln spielte Wahrscheinlich ist daher dies auch das Spiel, das Mayūra in einer rakrokts, die uns in Vallabhadevas Subhästlävali 123—129 erhalten ist, den Siva und die Pärvatī spielen laßt<sup>2</sup>) Hier sagt Pärvatī. Der dreiaugige (tryaksa) ist geschickt im Gewinnen, ich bin nicht imstande mit ihm zu spielen', und Siva antwortet 'Ich bin allerdings geschickt im Gewinnen, aber nicht mit drei Wurfeln (tryaksa) Zwei Wurfeln päsakas zu verstehen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Auch dieser Ausdruck Lehrt im Harivamsa wieder (II, 61, 39) cäturalşe tu nirrite nirritah sa narādhipah | nirrit heißt aber nicht 'die Nuirfel aus dem Becher herausrollen lassen', wie das PW angibt, sondern sie 'aus der Hand rollen lassen', cäturalşe wird von Nilakantha durch caturankānkte 'kse erklat.

Daß Śiva und Pārvati Wurfel mitemander spielen, wird haufiger erwähnt;
 B. Kathāsaritsāgara, CX, 55 (wo sie mit selbsttätigen Wurfeln spielen); CXXI, 09.

<sup>2)</sup> Die übrigen Anspielungen auf das Spiel sind zu allgemein gehalten, als daß sich daraus über die Spielmethode etwas entnehmen ließe.

Mit großer Wahrscheinlichkeit laßt sich ferner eine Strophe aus Dhina pälas Rsabhapañcäsikä (32)¹) hierher stellen, in der ahnlich wie in der Strophe Bhartrharis die Wesen mit Steinen verglichen werden, die durch die Wurfel in Bewegung gesetzt werden

sārīvīi bamdhavahamaranabhāino jina na humti paim ditthe | akkhehim ii hiramta jirā samsaraphalayammi ||

'Steinen gleich, von den Sinnen fortgerissen (oder durch Wurfel in Be wegung gesetzt) auf dem Brette des Samsära, werden die Wesen nicht der Gefangenschaft, des Tötens und Sterbens teilhaftig, wenn sie dich (oder das Feld) erblicht haben, o Jina Das einzige, was die Beziehung auf das in Rede stehende Spiel unsicher macht, ist der Umstand daß im Kom mentar, der aber nicht von Dhanapals selbst herruhrt, die Worte des Textes auf das Wurfelschach (oduranga) gedeutet werden

Teils bestatigt teils erganzt werden die bisherigen Ergebnisse durch die Beschreibung des Wurfelspieles zwischen Sakuni und Yudhisthira in Amaracandras Balabhārata II. 5 10ff Auch hier handelt es sich sicherlich um das mit dem Brettspiel kombinierte Wurfelspiel In V.11 ist wie bei Bhartrharı und Mayūra von zwei Wurfeln (alsau) die Rede und diese werden astapadāstapadamurdhni pātyamanau genannt Darnach wurde also jeder Spieler je einen Wurfel und je ein astāpada benutzen und das letztere, wie das phalala der Jatakas, als Wurfelbrett dienen Diese Angaben über das astāpada sind sehr auffallig. An und für sich wurde es jedenfalls naher liegen das astapada als das Brett zu betrachten auf dem die Steine ge zogen werden, doch scheinen mir die Worte des Textes völlig klar zu sein und eine andere Interpretation nicht zuzulassen2) \* Die Steine selbst werden mehrfach erwahnt, und sie galten offenbar als so wesentlich für das Spiel daß es in V 10 geradezu heißt Durvodhana habe sich angeschickt, mit dem Sohne des Dharma mit Steinen zu spielen (sarai rantum) Aus V 13 und 14 geht weiter hervor daß sie zur Halfte schwarz zur Halfte rot waren sie stimmten also in der Farbe mit den dazugehörigen Wurfeln überein In V 12 wird von dem Geklapper gesprochen, das die Steine beim Ziehen in ein anderes Feld (grhantararopana) verursachen und in V 14 werden sie mit Königen verglichen, da sie wie diese aufgestellt, gezogen (oder er höht) festgesetzt und wieder befreit werden

utthāpitāropitabaddhamuktaih syāmais ca raktais ca nrpair ivaitau | sarair vicikridatur ekacittau gamam care 'py ādadhatāi alaksam') |

<sup>1)</sup> Siche Klatt ZDMG Bd 33 S 465ff und A van der Linde Quellenstud en zur Geschicht des Schachspiels S 4ff

<sup>9)</sup> Macdonell JRAS 1898 S 122 halt es für höchst unwahrscheinlich daß das aglapada bei einem anderen Spiele außer einer Form des Schach gebraucht worden sei. Er muß de manch annehmen daß im Haritanska wie im Balabhärata eine Art von Würft lechach gemeint sei was mir wiederum nach der ganzen Schil lerung de ums dert von dem §1 ei grancht wird sußerst unwahrscheinlich erscheint

<sup>1)</sup> Der letzte Pada ist mir unverständlich doch möchte ich darauf hinweisen

Die Erwahnung der Steine, die nach dem Ergebnisse des Wurfes von einem Felde auf das andere gezogen wurden, zeigt deutlich, daß wir es mit einer Abart und vermutlich sogar dem Urbilde unseres Puff oder Trictrac und des modernen indischen Pacisi und Caupur zu tun haben1). Die Art der Zuge war offenbar ahnlich wie heutzutage, wenigstens wenn wir, wie das nahezu sicher erscheint, die Angaben Patanjalis zu Pan. V, 2, 9 auf das in Rede stehende Spiel beziehen durien2) In der genannten Regel lehrt Pānıni, daß an ayanaya lha, d i. das Taddhita-Suffix ina im Sinne von 'dahın zu ziehen' trete. Dazu bemerkt Patanjali: ayanayam neya ıty ucyate tatra na jñāyate ko 'yah ko 'naya iti | ayah pradaksınam | anayah prasavyam | pradaksinaprasavyagāmınām saranām yasmin paraih padanām asamāvešah so 'yānayah | ayānayam neyo 'yānayīnah šārah, 'Es heißt ,zum ayānaya zu ziehen'. Da weiß man nicht was ist aya, was ist anaya? Der aya geht nach rechts, der anaya nach links3) Wenn die Felder der nach rechts und links gehenden Steine von den feindlichen (Steinen) nicht besetzt werden, so ist das ayānaya Der zum ayānaya zu ziehende Stein heißt avānavīna4) '

daß gama und cara nach Hemacandra, Anekārthasamgraha II, 313, 405 ım Sınne von dyūlabheda, bzw. dyūlaprabheda, gebraucht werden

- i) An diese modernen Spiele denkt offenbar Mahesi ara, wenn er im Kommentar zu Amara II, 10, 45 aksa, detama und pääska als drei Synonyma für den Wurfel erklart, 'der die Zuge des Stemes veranlaßt' (öäriparinagane hetithhütasya pääsaya)
- 1) Nach Macdonell, a a O S 121, ware das Spiel sogar genau dasselbe gewesen wie das heutige Er sagt This game is thus described in the Mahābhāṇa by Patañjah 'Two opposed parties move with their pieces (śāra) to the right, and then, after traversing the places or squares (pada) on their own side, turn to the left and try to move into the position of the adversary. Wer diese Übersetzung mit dem unten angeführten Text vergleicht, wird sehen, daß sie mit dem Original weing gemein hat, sie deckt sich aber merkwurdigerweise mit den Worten, mit denen Weber Hid Stud MH, 472f, das deutsche Trietracepiel beschreibt 'Die Angabe des Bhāshia und die Erkharung Kniyatas dazu lassen keinen Zwenfel daruber, daß es sich hier einfüch um unser Trietrac handelt, in welchem ja auch die beiden feindlichen Parteen est rechts vorgehen, dann nach Uberschreitung der auf der eigenen Seite befindlichen Felder sich links wenden und in die Position des Gegners einzurücken suehen."
  - 3) Weber, der Ind Stud XIII, 472f wohl als erster auf den Zu-ammenhang der Stellen im Mahäbbaşa und bei Bhartrharn hinnes meint, diese Erklarung von aya und anaya sei wohl einfach abzuweisen, und übersetzt ayinayına durch '(Figur, die auf Gliek und Ungluck, d. i. auf. Gerntewohl, au-gesetzt wird', allen es liegt die) auf Gliek und Ungluck, d. i. auf. Gerntewohl, au-gesetzt wird', allen es liegt dien hinnes Grund vor, der Erklarung Patafajalis zu mißtraten. Mac donell a a O geht noch wetter und behauptet, das Spiel linbe 'Gliek und Ungluck' glieken. Gliek und Ungluck' glieken.
  - Aus Kanyyatas Erlauterungen sei hier noch speziell die Spielrege angeführt, die sich völlig mit unserer heutigen deckt

Wir konnen somit dieses Spiel bis in die Zeit Paninis zuruck verfolgen Gleichwohl erscheint es mir ausgeschlossen, daß es etwa im Mahäbhärata gemeint sei außer in der angeführten Stelle des vierten Buches und viel leicht in IV, 68, 29ff, wo, wie wir schon oben sahen, wahrscheinlich von einem Spiele mit pāšakas die Rede ist. In spaterer Zeit scheint das Trictrac smel - wenn man es so bezeichnen darf - sehr gebluht und das alte Wurfel spiel vielfach in den Hintergrund gedrangt zu haben. So ersehen wir zum Beispiel aus der gelegentlichen Außerung des Apahäravarman im Dasakumaracarita (BSS S 48) 'ich luchte ein wenig, als ein Spieler einen Stein unachtsam zog (pramādadatta are kvacit kitaie)', daß es dieses Smel war, das zu Dandins Zeit als das gewöhnliche Wurfelspiel in den öffentlichen Spielhausern betrieben wurde. Bezeichnend ist auch, daß nicht nur im Bālabharata, sondern auch in der Version der Nala Sage im Kathākosa dieses Smel an die Stelle des alten Nussespieles getreten ist, wie die Außerung 'then the cruel Kuvara again slew Nala's pieces' (Tawneys Übersetzung, S 201) zeigt

#### Das Wurfelschach

Auch mit dem Schach hat man in Indien das Wurfelspiel verbunden, so daß ein Spiel entstand, das in der Methode mit dem eben besprochenen viele Ahnlichkeiten hatte. Es ist dies die sogenannte Cäturäji, das Vierschach, von dem wir eine eingehende Darstellung in Raghunandas Tithitattva be sitzen.) Naher auf dieses Spiel und insbesondere auf sein Verhaltins zum Zweischach einzugehen, ist hier nicht der Ort.), ich möchte hier nur den einen Vers des Tithitattva hervorheben, der von den Wurfen, nach denen die Zuge zu erfolgen haben, handelt (5b, 6a)

pañcakena ratı rajā catuskenava kuñjarah | trikena tu calaty asvah Partha naukā dvayena tu |

trikena tu calaty asvah Parha nauka dragena tu |
Danach ruckt, wenn funf geworfen wird, der Bauer und der König, wenn
vier, der Elefant, wenn drei, das Pferd, wenn zwei, das Boot vor Es scheint
daher, daß man zu dem Spiele einen päšaka, dessen vier Seiten mit 5, 4,
3, 2 bezgichnet, waren benutzte

#### Nachtrage

S 110 Die in Anm 4 vorge-chlagene Konjektur mätanukampito wird bestatigt durch Dighanik AVI, I 31 decatänukampito poso sadā bhadrani passati S 113f Finen weiteren Belg für judamadala bietet das Kakatijutāka (327)

III, 91, 11 S 114 Anm 4 ist nach S 169, Anm 1 zu berichtigen

S 115 Div adhadecona wird auch Maitr S IV, 4 6 Manavasrautas 1, 5 5, 7 crwahnt Man vergliche ferner den Ausdruck nadhyddhadecona, der håth MIII 7, Maitr S I 6 11 und nach L x Schroed r in verschiedenn hasus in der kapischiale

Herausgegeben von Weber, Monatsberichte der Kgl. Preuß. Ak. der Wiss zu Berlin 1872. 5.63ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ich verwise auf A van der Linde Geschichte und Literatur des Schach spides, B.1. 1, S. 79ff und Beilags I, Macdonell a. a. O. S. 129f

samhita erscheint. Auch Manaysśrautas I, 5, 5, 9 ist dalier nicht madhye 'dhidevane, sondern mit allen Handschriften madhyadhidetane zu lesen

S 124 Der von Savana angeführte Vers wird schon in der Käsikä zu Pän II, 1. 10 zitiert

S 124 Dio śalaka wird auch in der Kāšikā zu Pan II, 3, 59 erwalint Der Aus druck akkhadhutta erscheint im Pali noch ofters, Dighamk XXIII, 27, Majjhimanik 129 (Bd III, S 170), Suttanip 108, Jat 545, 45 46

S 128 Zu den Belegen fur die Funfzahl der Wurfel beim Rajasuya füge noch Martr S IV, 4, 6 hnzu Zu den hohen Wurfelzahlen vergleiche noch Manavärautas I, 5, 5, 7, wonach beim Agnyadheya 400 Wurfel auf das adhudenan geschuttet werden, Martr S I, 6, 11, Mänavašrautas I, 5, 5, 12, wonach dem Opferherrn dabei 100 Wurfel überreicht werden, und Martr S IV, 4, 6, wonach beim Rajasuya 400 Wurfel weg geschuttet werden \*

S 147 Wurfname ist kali auch in Dhammapada 202

n atthi rāgasamo aggi n' atthi dosasamo kali |

Die Übersetzer fassen das Wort hier allerdings meist als Fehler oder Sunde auf, nui M Muller übersetzt there is no losing throw like hatred, aus dem richtigen Gefühl herus daß hier ein wirklicher Verglecht gefordert werde. Die angeführten Stellen aus dem Kanon zeigen, daß man gewohnt war, kalt in diesem Zusammenhang zu gebrauchen. Die Worte n' alth dosasamo kalt sind nichts weiter als eine kurze Zu sammenfassung des Inhaltes der zweiten der angeführten Gathas, in der ebenfalls der Haß gegen Gute mit dem kalt Wurf verglichen wird (ayam eta mahantataro kalt) vo sugatesu manam padosaye). Für die Richtigkeit dieser Erklarung von kalt tritt aber noch weiter die von Fausboll angeführte Parallelstelle, Dhammapada 251, ein

n' atthi ragasamo aggi n atthi dosasamo gaho |

Hier übersetzt Fausboll gaho in der ersten Auflage durch captivitas in der zweiten im Anschluß an den Kommentar durch vorstor, Weber durch Fessel, Muller durch shark, L. v. Schroeder durch Krokodil, Neumann durch Fallstrick Meiner Ansicht nach kann es über keinem Zweifel unterliegen, daß gaha, wenn es für kalt eintritt, der Wurf', speziell der kaliggaha ist. Die bildliche Verwendung auch dieses Ausdruckes war, wie die angeführten Stellen zeigen, dem Inder ganz gelauft.

# Eine indische Speiseregel.

Im Mahasutasomajātaka (537) tadelt Sutasoma den König Kammāsapada, der die Gewohnheit hatte, Menschenfleisch zu essen, mit den Worten (G-58)

pañca pañcanakha bhakkha khattıyena pajänatā | abhakkham rāja bhakkhesi tasmā adhammiko tutam ||

Fur die erste Halite dieses Śloka bietet der Kommentator zwei Erklarungen Im ersten Falle zerlegt er pañcanakhā in drei Wörter pañca na khā, betrachtet khā als eine Nebenform von kho und erklurt 'Funf, funf, d h zehn Geschöpfe wie Elefanten usw durfen von einem, der das Gesetz der Ksatriyas kennt, nicht gegessen werden')' Im zweiten Falle faßt er pañcanakhā als ein einziges Wort, der Sinn wurde dann nach ihm

<sup>9)</sup> Der Text ist zum Teil verderbt Ieh glaube, daß zu lesen ist samma porisöda khathyadhannam jänantena pariea is hathhadayo das era sattā man samayena (1) na klā khakkā na kho khadsabayutatā i na kho t eva vi pāda.

sein Unter den fünfkralligen Geschöpfen durfen nur die folgenden funf Geschöpfe, der Hase (sasala), der Igel (sallala), die Eidechse (godhā)1), die sāmi2) und die Schildkröte (lumma), von einem Ksatriva, der das Gesetz der Ksatriyas kennt, gegessen werden, aber keine anderen ' Fausboll hat sich, da er in seiner Ausgabe pañca na khā als drei Wörter druckt, augenscheinlich der ersten Erklarung angeschlossen, es kann aber keinem Zweifel unterliegen, daß nur die zweite richtig ist und daß die ganze Strophe zu ubersetzen ist

'Funf funfkrallige (Tiere) darf ein Ksatriya, der (das Gesetz) kennt, essen Du, o König, ißt das, was nicht gegessen werden darf, du handelst daher gegen das Gesetz'

Den Beweis liefert eine Stelle des Mahabhärata, XII, 141, 70 Dort sagt der Svapaca der den Visvämitra abhalten will, Hundefleisch zu essen pañca pañcanakhā bhaksyā brahmaksatrasya iai višah |

yathäsästram pramänam te mäbhalsye mänasam krthäh

Funf funfkrallige (Tiere) durfen von Brahmanen, Ksatriyas und Vaisvas gegessen werden Richte dich nach dem Gesetze (und) wende nicht den Sinn auf das, was zu essen verboten ist '

In genau der gleichen Form begegnet uns der Rechtssatz in der Einleitung des Mahabhasya3) Dort wird die Frage aufgeworfen, ob in der Grammatik die richtigen oder die falschen Formen oder beide zu lehren seien, Patanjali weist die dritte Möglichkeit zuruck und bemerkt zur Erlauterung 'Aus der Einschrankung des Eßbaren wird das Verbot des Nicht Eßbaren erschlossen Wenn gesagt worden ist Funf funfkrallige (Tiere) sind eßbar (pañca pañcanalhā bhalsyāh), so schließt man daraus daß andere als diese nicht zu essen sind '

Die Vorschriften der Gesetzbucher stimmen mehr oder weniger genau mit unserem Spruche überein wenn auch der Wortlaut in keinem einzigen Falle derselbe ist Yājñavalkyas Regel (I, 177) steht ihm am nachsten bhalsvuh pañcanalhāh sedhāgodhālacchapasallalāh | sašaš ca Auch Vasistha (XIV, 39) erwahnt funf Tiere śvävicchalyalaśasalalacchapagodhāh pañ canalhanam bhalsyah Gautama (XVII, 27) fugt der Liste das Rhinozeros hınzu pancanakhas casalyakasasasvarıdaodhukhadqakacchapah, und das gleiche tut Manu (V, 18) svävidham salyakam godhäm khadgakärmasasäms tathä | bhaksyān pancanakhesv ähuh Apastamba (I, 5, 17, 37) nennt sogar noch ein siebentes sonst unbekanntes Tier, den pütikhasa pancanakhanam godhálacchapaśrárstechalyalalhadga\*asaputilhasatarjam Wir wissen aber aus Vasistha und Baudhajana, daß die Ansichten in betreff des Rhinozeros geteilt waren Der erstere sagt in einer spateren Regel (XIV, 47) Ihadge tu treadanty agramyasakare ca und Baudhayana der zunachst wie Gautama

<sup>1)</sup> So ist naturlich mit den singhalesischen Handschriften zu 1 sen 1) So Che Bla Mci

<sup>)</sup> Bd I, S 5 der Kull ornschen Ausgabs Weber, Ind Stud MHI 458

und Manu die funf gewöhnlich genannten Tiere und das Rhinozeros aufzahlt, fügt hinzu 'mit Ausnahme des Rhinozeros' (I, 5, 12, 5) bhaksyāh skrāvidgodhāsasásalyakakachapakhadgāh khadgavarjāh pañca pañcanakhāh Govinda weist darauf hin, daß die eigentumliche Fassung des Sütra andeuten solle, daß die Gelehrten über die Eßbarkeit des Rhinozeros uneinig seien') In der Visnusmrtt (LI, 6) hat andererseits gerade das Rhinozeros das Stachelschwein vollstandig verdrangt saśakasalyakagodhākhadgakūrmaidrajm pañcanakhamāmsāšane saplarātram upavuset

Die Beschrankung auf die funf Tiere war offenbar die gemeinindische Ansicht und die Dharmasästras, die die Liste der Tiere erweitern, haben auf lokale Sitten Rucksicht genommen. Wie fest der Spruch von den funf Tieren im Volke wurzelte, geht auch daraus hervor, daß er im Kürma puräna (S. 572) sogar dem Manu zugeschrieben wird, wahrend das Mänava Dharmasästra doch tatsachlich, wie oben bemerkt, von sechs eßbaren Tieren spricht.

godhā kūrmah śaśah śvāvīt sallakī cetī sattamāh | bhaksyāh pañcanakhā nītyam Manur āha prajāpatīh ||

Wichtiger aber ist, daß sich die Fassung des Spruches in der Gäthä so voll kommen mit der des Mahäbhärata deckt, weil wir daraus schließen durfen, daß die Gäthä Poesie auch in bezug auf die Dharma-Elemente, die sie enthalt, genau auf dem gleichen Boden steht wie das Epos und aus den gleichen Quellen geschöpft hat wie jenes

Bei dieser Gelegenheit möge es gestattet sein, auch auf den Namen des Theres einzugehen, das im Pali Kommentar als säms bezeichnet wird Aus der Vergleichung der Liste des Kommentars mit denen der Dharma-sastras ergibt sich, daß damit das im Sanskrit gewöhnlich śrördh genannte Tier, also das Stachelschwein, gemeint ist, und mit sk srävidh laßt sich säms auch lautlich vereinigen der Abfall des auslautenden Konsonanten ist durchaus regelrecht und zu dem Übergang des vin m laßt sich p Damila für sk Dravida u ahnl vergleichen<sup>2</sup>)

Dem śravidh entspricht bei Yājñavalkya sedhā Dieses sedhā findet sich auch im Kommentar zu Katjāyanas Śrautasūtra V, 2, 15, wo śalali durch sedhāśalākā und śrāvidroma erklart wird, und in Kullūkas Kommentar zu Manu V, 18, wo śrāvidham durch sedhākhyam prānibhedam wiedergegeben wird Diese Stellen machen es unzweifelhaft, daß sedhā und śrāvidh ein und dasselbe Tier bezeichnen Die Etymologie des Wortes sedhā ist nach Uhlenbeck<sup>3</sup>) noch nicht gefunden Kittel<sup>4</sup>) hilt es nicht für unmöglich, daß es aus dem dravidischen edu, 'Stachelschwein', entstanden sei Allein

<sup>1)</sup> Buhler SBE XIV, S 184

<sup>2)</sup> Vgl Pischel Grammatik der Prakrit Sprachen, § 261 Die Lesart der bir manischen Handschriften söch ist sicher falsch

Etymologisches Wörterbuch der altindischen Sprache S 341
 Kannada English Dictionary, Preface, p AMI

<sup>6402</sup> Liblers Kleine Schriften

ganz abgesehen von anderen Schwerigkeiten, wurde der Antritt des s im Anlaut des Wortes im Sanskrit völlig unerklarlich sein!) Meiner Ansicht nach ist sedhä nichts weiter als die Prakritform von śrārdh. Ein feminines Kompositum von śrān und cidh mußte, mit Überfuhrung in die ä Deklination, notwendigerweise \*saridhä und weiter sedhä werden, wie si. sihairia m Pali zu thera geworden ist sedhä gehört also zu den zahlreichen Wortern im Sanskrit, die bei der Übernahme aus den Volkssprachen keine Sanskritisierung erführen weil sie etymologisch nicht mehr durchsichtig waren Zu beachten ist, daß im Yājñavalkyas Regel auch zwei andere Tiernamen, sallala und Lacchapa, keine reinen Sanskritformen zeigen ?

Als Bedeutung von sedhā wird im PW 'Igel oder Stachelschwein' angegeben, daß es aber nur das letztere bezeichnet, geht schon aus seiner Identitat mit śväridh hervor und wird durch die oben angeführte Stelle aus dem Kommentar zu Kätyavanas Śrautasūtra bestatiet, da hier von den 'dreimal weißen' Stacheln des Tieres die Rede ist. Das Stachelschwein aber fuhrt den Namen des 'Hundespießers' mit Recht Sportsleute und Reisende wissen genug von Hunden zu erzahlen, die Stachelschweine aufstöberten und mit Stacheln gespickt zuruckkehrten So sagt z B Cave, Picturesque Ceylon Bd III, S 60, von den Stachelschweinen 'They are rather a nuisance to sportsmen who hunt with dogs, for if a hound turns up a por cupine, he will follow it only to return with a number of quills in his head, neck and chest, the victim of an ingenious ruse by which he is inveigled into a hole to be rammed at close quarters by the porcupine, who backs into him and leaves his dart sticking in his body. Weitere Berichte hit Brehm in seinem Tierleben Bd II, S 561, und Liebrecht, Zur Volkskunde, S 102, gesammelt Es ist leicht begreiflich, wie sich aus der angeführten Tatsache der bei Plimus bezeugte Glaube entwickeln konnte, das Stachel schwein könne durch Zusammenziehen seiner Haut seine Stacheln auf seinen Angreifer abschießen (H N VIII, 53) 'Hystrices generat India et Africa spina contectas ac herinaceorum genere, sed hystrici longiores aculei et,

<sup>1)</sup> Eher ware es moglich daß kan tel edu umgekehrt auf sk. zedhä zuruckginge Was den Abfall des beim Übergang aus den art-ehen in die dravidischen Sprachen betrifft, so ist er im Tamil bei den Lehnwörtern der älteren Schicht regelrecht, vgl dyram 'tausend = sk. zehazra, üßi 'Nadel = sk. zuca, araru, 'Schlange' = sk. zarpa usw, und es erscheint mir nicht ausge-chlosen, daß das Wort durch das Tamil hindurch ims Kanareissche und Telugu eingedrungen ist. Eine Parallele wurde das im Tamil und Kanareisschen vorhandene em, 'Leuter', bilden, das auf p. zem zich zerne zuruckgebt.

<sup>9)</sup> Dei Apastamba lesen einige Handschriften, ber Baudhayana all, bis auf eine einer, bzw. êrderd imt auskautendem Cerebral, und Harndatta im kommentar zu érdert, bzw. êrderd imt auskautendem Cerebral, und Harndatta grutah prihab. Fine Parallik zu dieser Cerebralisierung gewahrt die Sindhi Form ériho, ériha Naturileh sind auch die modernen Hindi Formen sch, zh, zhra daus erdih, örterde entstanden und meht von ak. érihal abzukaten wie es Platts in seinem Hindustani Wörter buech tut.

cum intendit cutem, missiles Ora urgentium figit canum et paulo longius iaculatur<sup>1</sup>)\* Ahnliche Angaben macht Oppian, Cyn III, 391ff, und auch er hebt hervor, wie gefahrlich das Tier deshalb für die Hunde sei (V 402ff)

δηθαλι δ' Έντειιει κύια κάρχαροι όδε νε φαίης αίξηὸν τάξοι δεδαηνότα τοξεύεσθαι τοὔενεν όττότε μιι θηρήτορες ἀπήσωιται, οὕτι κύνας μεβιάσι, δόλον δ' ἐντεντηνιαντο

# Sanskrit muktā, muktāphala, phala.

Sk muktä, 'Perle', wird im PW als 'die von der Perlenmuschel Abgelöste, Befreite' erklart, und diese Etymologie hat Uhlenbeck in seinem Wörterbuch wiederholt. In liutlicher Beziehung lißt sich gegen die Ableitung des Wortes von mie allerdings nicht das geringste einwenden, in haltlich aber befriedigt sie keineswegs. Daß sie sich von naturwissen schaftlichem Standpunkte aus kaum rechtfertigen laßt, wurde freilich nichts ausmachen, sie verstoßt aber gegen den Grundsatz, daß indische Wörter, die erst im Sonderleben des Indischen entstanden sind, aus indischen Anschauungen heraus erklart werden mussen

Die Ansicht, die der Inder in nachvedischer Zeit über die Entstehung der Perlen hegte, ist durch Herders Gedicht 'Verschiedener Umgang' 2), dis auf der nachher augeführten Strophe Bhartrhans berüht, allgemen bekannt geworden Man glaubte, daß sich ein Regentropfen in der Müschel zur Perle verdichte Belege') bieten Mälavikägmmitra I, 6, Mrechakatika V, 45, Bhartrhan II, 67, Räjatarangni III, 202, Karpüramañjari III, 3, Särngadharap 477 Nach einigen tritt der Vorgang nur bei gunstigem Sternbilde ein Nach Bhartrhan muß die Sonne in Sväti stehen, eine An schauung, die auch in dem von Lanman angeführten Marathi Sprichworte') hervortritt Räjasekhara nennt anstatt dessen Citrā Der letztere be schreibt auch ausführlich, wie die Müscheln aus dem Meere emportauchen und die Regentropfen trinken Die Perle heißt deshalb geradezu rasodbhara (Hemacandra, Abhidhānac 1068 nach PW, Kommentar zu Kādambari, N S P, S 10)

¹) Liebrecht a a O, wo auch andere Belege für diese Sage angeführt werden
²) Samtliche Werke, herung von Suphan Bd ANVI, 406 Vgl auch die beiden Gedichte 'Die Perle, ebd S 400, und Bd NNIX, 88

<sup>3)</sup> Die Stellen aus der indischen Literatur ebenso wie die Angaben griechischer römischer und arabischer Schnifsteller sind zuletzt gesammelt von Pischel, ZDMG NNNVI, 136 Eine Erganzung dazu bietet Lanman in seiner Übersetzung der Karpuramañjari, S 264 und in seinen Noten zu Whitnevs Übersetzung des Atharia veda I, 161.

<sup>4)</sup> Manwaring Marathi Proverbs \r 1291

Auf Grund dieser Vorstellungen hat Lussen, Indische Altertumskunde I, 244, Note 1, III, 307 multiä als 'die von der Regenwolke losgelassene' erklart Mir erschent diese Herleitung ebenso unbefriedigend wie die des PW Das Losgelassensein an und für sich ist doch nicht charakteristisch für die Perle, sondern höchstens das Losgelassensein von der Wolke, der letztere Begriff tritt aber in dem Worte gar nicht zutage Auf diese Weise schafft die Sprache keine neuen Namen

Ich möchte daher eine ganz andere Erklarung von muktā vorschlagen Ich sehe darm eine falsche Sanskritisierung des mittelindischen muttā, das meht 'die Geloste' bedeutet, sondern 'die Erstarrte', von mürchali, das überaus haufig vom Gerinnen der Milch, des Quecksilbers usw gebraucht wird!)

Diese Erklarung setzt voraus, daß muktu kein Wort der alten Sprache ist Tatsachlich kommt es auch im Veda nicht vor Der Veda hat vielmehr ein ganz anderes Wort für Perle, das im Rg und Atharvaveda haufiger belegte kfśana Das Wort stirbt spater vollstandig aus²), an seine Stelle tritt muktā, für das das PW als früheste Belege Stellen aus dem Mahā bhārata und Manu verzeichnet

Nachweisen laßt sich \*mūrta in der Bedeutung Perle nicht Im Gegen teil, es laßt sich zeigen daß ein solches Wort in der alten vedischen Sprache garnicht existiert haben kann, weil die Vorstellung auf der es berüht, in der vedischen Zeit nicht vorhanden war

<sup>1)</sup> Daß Germaen die ursprungliche Bedeutung von murchatz ist und daß sich daraus erst um Indischen die Bedeutung starr werden beim Ohnmachtsanfall , ohn machtig werden entwickelt hat, durfte wohl Leinein Indologen zweifelhaft sein Schon aus diesem Grunde ist meines Erachtens die Erklaming die Johansson IF . II, 39 von dem Wort gibt, völlig verfehlt Johansson sucht murchats mit mardhats, mlecchats usw zu vereinigen indem er es auf meledh und schließlich auf ein Element mele zu ruckfuhrt, das 'reiben, zermalmen mahlen , 'schwach, schlaff' lassig werden', 'weich, sanft mild werden bedeuten soll. Er halt also gerade die jungste Bedeutung von murchatt für die ursprungliche Aber auch lautlich ist die Zuruckfuhrung auf meledh unmoglich Zu murchati lautet das Partizip murta das nomen actionis marti, aus \*midh to . \*midh to aber batten nur \*murddha \*murddha entsteben konnen SL murkha ist mit Bartholomae, Stud I, 45 als indische Neubildung zu murchati aufzu fassen (siehe auch Wackernagel, Altind Gr I, 154), die Bedeutungsentwicklung von starr zu stumpfeinnig ist ahnlich wie bei jada. Ist das aber richtig so ist der Ver gleich mit lett mulkis. Dummkopf', got malsks in untilamalsks. 'Toonern,' as malsk 'ubermutig , unstatthaft Ganz abzulehnen ist weiter der Zusammenhang mit gr µa'axó., 'weich sanft, und ebenso unmöglich ist 'entfernter Zusammenhang mit mil jah, 'welkt, obwohl er nach Uhlenbeck 'kaum zu leugnen' ist Die Grund bedeutung von murkha ist damit unvereinbar. Richtig dagegen erscheint mir der auch von Prellwitz I tym Worterbuch der griech Sprache angenommene Vorschlag von Bugge, K7 VI, 446 mūria mit gr βοότο,, geronnenes Blut', zusammenzu bringen siehe auch W Schulze, KZ XXIX, 257 Fe liegt also eine Wurzel mit idg rsor

<sup>\*)</sup> In der Sütraliteratur begegnet es noch Kaul Sutra 58, 9, aber hier ist es durch das Mantra an die Hand gegeben

Über die altere Anschauung vom Ursprung der Perlen sind wir durch em Lied des Athurvaveda (IV, 10) unterrichtet, das von einer als Amulett umgehangten perlenhaltigen Muschel handelt. In diesem Liede wird be standig mit dem Gedanken des doppelten Ursprunges der Perle gespielt Sie stammt einerseits aus dem Meere (samudrad adhi jajñi sé 2, samudrajah 4, samudrán natah 5) andererseits aus himmlischen Höhen, denn sie ist aus dem Winde geboren, aus dem Luftraum, aus dem Leuchten des Blitzes (vátā) jātó antariksād vidyuto jyótisas pari 1), sie stammt aus der Höhe der Lichter (agrato rocandnam 2), sie ist im Himmel geboren (divi jatah 4), sie ist die aus Vrtra, der Wolke, geborene Sonne (vrtra sato divakarah 5), sie ist aus dem Soma geboren (somät tram adhr jajürse 6), sie ist goldgeboren (hıranyajāh 1 4), eins der Golde (hıranyanam ekosi 6) Pischel a a O hat daraus den Schluß gezogen, daß nach vedischem Glauben Donner und Blitz zur Entstehung der Perlen nötig seien, ob auch Regen, folge aus unserer Stelle nicht mit Sicherheit Lanman halt es sogar für sicher, daß in dem Liede dieselbe Vorstellung über den Ursprung der Perlen herrsche wie in der sputeren Literatur Meines Erachtens ist das aber geradezu ausgeschlossen. In dem ganzen Liede ist nicht eine einzige Angabe, die auf die Entstehung der Perle aus dem Wassertropfen hinwiese Alles ins besondere aber die Angaben in V 1, 2 und 5 und der Ausdruck hiraniana. spricht vielmehr dafur, daß der vedische Inder sich die Perle als aus dem Blitze entstanden dachte, ahnlich wie es in der von Pischel zitierten Stelle aus Aehan, De natura anımalıum X 13 heißt daß sie entstunden σταν ταις νογχαις άνεωγμεταις έτιλαμψωσιι αί άστραπαι Was aus dem bisher an gefuhrten wahrscheinlich war wird durch zwei andere Punkte zur Gewiß heit erhoben

In V 7 des Atharva Liedes heißt es namlich Der Knochen der Götter ward zur Perle, beseelt lebt er in den Wassern' (deidnam asthi krsanam babhura tad ātmanıac caraty apsv antah) Pischel mochte damit eventuell zwei Stellen aus der griechischen Literatur Chares bei Athenaeus III, 45 und Arrian Indike VIII 12 in Verbindung bringen. Aber dort werden die Perlen nur als die Knochen (darea) der Muscheltiere bezeichnet Anochen der Götter hat damit nichts zu tun, er ist vielmehr Indras Blitz keil, der aus den Knochen des Dadhyañe oder Dadhien besteht. Im Mahā bhārata III, 100 wird erzahlt, wie Dadhica den durch Vrtra und die Kala keyas bedrangten Göttern auf ihre Bitte seine Knochen schenkt Tvastr verfertigt aus ihnen den Donnerkeil mit dem dann Indra den Vrtra er schlagt Mit geringen Abweichungen wird die Sage noch an zwei anderen Stellen des Mahabharata erzahlt IX 51 und XII, 342 Sie ist aber auch schon in rgycdischer Zeit vorhanden gewesen Rv I, 84, 13 heißt es, daß Indra mit den Knochen des Didhyane neunundneunzig Vrtras erschlug Das PW (unter asthisambhava) verweist ferner auf Mbh I, 33, 20f, wo erzahlt wird, wie der somaraubende Garuda, als Indra seinen Blitzkeil auf

ıhn schleudert eine Federfallen laßt mit den spottischen Worten Ich werde dem Rsi Verehrung erzeigen aus dessen Knochen das vayra entstanden ist (iagram yasyasihisan bharam) und dem vayra und dir o Indra. Die Strophe findet sich schon im Suparnadhyaya 27 6 Im Sabdakalpadruma wird asihiya daher geradezu als Synonym von vayra aufgeführt

Zweitens aber wird es nun verstindlich warum die Perlenmuschel uberhaupt als unheilabwendendes lebenschutzendes Amulett verwendet werden kann warum man mit ihr die Raksas töten und die Fresser über winden kann (šankhéna hatid raksavisy alltrino zi sahamahe 2) warum sie vor dem Geschoß von Göttern und Damonen schutzt (so asindni sarvatah patu hetyd dewisurébhyah 5) Die Perle hat diese Zaubermacht weil sie der Blitz Indras ist der in unz ihligen kampfen die Damonen vermehtet hat Auch in der Strophe Av \LX 30 5 die Pischel a v O zuerst richtig

Auch in der Strophe Av XIX 30 5 die Pischel a 2 O zuerst richtig gedeutet hat wird ausdruchlich der Blitz neben dem Ozean als der Ur sprung der Perle genannt

> yat samudro abhyakrandat parjanyo vidyuta saha | tato hiranyayo bindus tato darbho arayata ||

Dıß der Ozean brullte Parjanya mit dem Blitze durius entstand der goldene Tropfen¹) daraus das Gras

Wir mussen also zwei Vorstellungen unterscheiden eine ültere vedische nach der die Perle der in die Muschel gefahrene vajra des Indra der Anoel en des Dadhyane ist und eine jungere nach der sie durch Erstarrung eines hinemgefallenen Regentropfens entsteht. Nach allem wis wir ermitteln I onnen hat sieh die letzte Vorstellung zu einer Zeit gebildet als das Sanskrit aufgehort hatte eine lebende Sprache zu sein. Das neue Wort für Perle multa ist daher nicht im Sanskrit sondern erst im Mittelindischen auf gehommen, ein altes "muta hat nie bestanden.

Fur die hier vorgeschlagene Erklitrung von mulita spricht endlich auch noch eine Erscheinung in den Prakrit Dialel ten uuf die schon Pischei Grammatik der Prakrit Sprachen § 270 566 hingewiesen hat Das Partizap Praet Pass von muc lautet im Pali initta und wenn auch seltener inikla (aus "mulna") in den Prakrit Dialel ten ist mukka sogar die gewohnliche Form wenn auch Hemacandra II 2 daneben initta erwahnt. Die Perle leißt dagegen überall im Pali und Prakrit nur mutti initta motita. Auch das zeigt daß dieses Wort imit dem Partizap von iniem nicht zu tun 1 at West alb mutti i lischlich durch mukli wiedergegeben wurde ist schwer zu sagen. Vöglicherweise lat dabei der Anklang an dis hiufig neben mittiersel einende oft auch im Kong ostium mit him verbui dene atti städisch winschel) mitgewirt. Der Lehler ist jedenfalls laum großer als wenn

pabbhāra zu prāgbhāra sanskritisiert wird¹), dohada zu daurhṛda²), aggala zu argala³) usw.⁴).

Zur Stutze meiner Erklarung laßt sich nun aber noch ein weiterer Punkt anfuhren. Wohl ebenso haufig wie das einfache multä ist in der klassischen Literatur das Kompositum multäphala 'Perle'. Über das hier im zweiten Gliede erscheinende phala, das naturlich mit phala 'Frucht' identisch ist, bemerkt das PW. 'Wenn phala auf 1 phal (d. h. phal 'bersten') zuruckgeht, dann bezeichnet das Wort ursprunglich die geborstene, d. i. reife Frucht' Uhlenbeck, IF. XIII, 214, bezeichnet diese Etymologie als sicher. Schon die vorsichtige Ausdrucksweise des PW. laßt aber erkennen, daß sie ihrem Urheber selbst keineswegs so erschien Mir ist sie aus zwei Grunden ganz unwahrscheinlich Erstens ist es eine Annahme, die sich durch nichts beweisen laßt, daß phala ursprunghch die reife Frucht bedeutete') Zweitens aber ist doch auch nur bei einer sehr beschrankten Gattung von Fruchten das Bersten ein charakteristisches Zeichen der Reife, und es wurde daher vollig unbegreiflich bleiben, wie phala, die geborstene Frucht, zur Bezeichnung der Frucht schlechthin werden konnte

<sup>1)</sup> Zachariae, Beitrage zur ind Lexicographie, S 60ff

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Auf die Linwande, die Bohtlingk, ZDMG LV, 98, Ber Sachs Ges Wiss Phil Hist Ci LIII, 17, gegen die Zuruckfuhrung von dohada auf dvihrd erhoben hat, brauche ich wohl nicht einzugehen Böhtlingks eigene Erklarung von dohada als des 'Milch gebenden' Gelustes ist, ganz abgesehen davon, daß sie die Formen dohala, dohala, dunkel läßt, wiederum schon deshalb vollig unmoglich, weil sie nicht mit den nidssehen Anschauungen überenstirmt Nirgends findet sich auch nur die leiseste Andeutung, daß man an einen Zussammenhang der dohadas mit der Entstehung der Milch glaubte, was übrigens auch sehr wunderbar ware, da sich die dohadas wahrend der Schwangerschaft einstellen, die Milch aber, wenigstens in auffälliger Weise, doch erst nach der Geburt auffritt Auf die alberne Erklarung in der Abhidhänappadi pilkäsüer ist naturlich, wie Bohtlingk selbst bemerkt hat, nicht das mindeste Gewicht zu legen 1ch wurde auf diese verfehlte Etymologie überhaupt nicht zuruckgekommen sein, wenn Bohtlingk nicht mitgeteilt hatte, daß sie die Billigung mehrerer Fach zenossen gefinden hatte.

<sup>8)</sup> Kielhorn, Gott Nachr 1903, S 307f

<sup>4)</sup> Erwahnen will ich auch, daß Gundert, ZDMG XXIII, 629 und Kittel, Kan nada-English Dictionary, S XXI multä als Lehnwort aus dem Dravidischen (tam kanar mutu) betrachten Die Frage nach dem dravidischen Ursprung des Wortes ware zu erwagen, wenn multa sich aus dem Dravidischen hieraus befriedigend erklaren ließe Das ist aber nicht der Fall Die von Gundert und Kittel vorgeschlagenen Deutungen als des 'ersten' oder 'besten' (der Juwelen) oder des 'eingetauchten' sind unmöglich. Es it mir daler unzweifelhaft, daß muttu ungekehrt aus dem Indo Arischen entlehnt ist, und zwar in der Prakert, incht in der Sanskrifform, was wiederum durchaus zu der oben geaußerten Ansicht über die Prioritat der Prakritform stummt.

<sup>5)</sup> Rv III, 45, 4, we von einer reifen Frieht die Rede ist, wird pakré hinzu gefügt Rv X, 146,5 wird von einer sußen (sirddu) Frücht gesprochen. An den anderen Stüllen des Rv, wo das Wort oder Ableitungen davon eiseleinen, IV, 57, 6, X, 71, 5, X, 97, 15, bedeutet es Frücht im allgemeinsten Sinne.

Ahnliche Bedenken erheben sich gegen die von Kluge in seinem etymo logischen Wörterbuch der deutschen Sprache unter fallen vorgetragene und von Noreen, Abriß der deutgermanischen Lautlehre, S 119, wiederhölte Herleitung von phala als der reifen, 'abfallenden' Frucht von der im Simplex nur im Dhätupatha überheferten Würzel sphal Auch Kluge geht von der wöllig willkurlichen Voraussetzung aus, daß phala ursprunglich die reife Frucht bedeute Dazu kommt, daß sphal nach dem Dhätupatha 'Schwanken, Zucken' (cale, sphürdau) bedeutet, und wenn auch die Bedeutungsangaben im Dhatupätha oft recht vage sind, so ist es doch eine weitere unbewiesene Annahme, daß sphal jemals im Sinne von 'abfallen' gebraucht wurde Ist aber schon der Zusammenhang zwischen den indischen Wörtern ganz un wahrscheinlich, so können niturlich ahd fallan, lit pülu 'falle', erst recht michts für die Etymologie beweisen!)

Die Beobachtung indischen Sprachgebrauches führt zu einem ganz anderen Resultate Ich glaube zeigen zu können, daß phala ursprunglich weder die 'geborstene' noch die 'abfallende' Frucht war, sondern dieselbe Bedeutung hatte wie muktä, namlich 'Verdickung'

Dhammapada 71 lesen wir

na hī pāpam katam kammam sajju khīram va muccati | dahantam bālam anieti bhasmācchanno va pāvako [[

Die erste Zeile ist von den meisten Übersetzern mißverstanden. Faus hall ubersetzt. 'non enim male factum facinus statim lac velut mutatur', und ihm folgen Weber, M Muller und v Schroeder, die na muccati durch 'wird nicht verandert', 'does not turn', 'nicht verandert sich' wiedergeben Childers2) meint es lage ein Wortspiel vor 'For as new milk will not curdle so an evil deed cannot be got rid of ' Das richtige hat allein Neumann, der die ganze Strophe ubersetzt 'Die jetzt vollbrachte bose Tat gerinnt nicht gleich3) wie frische Milch verzehrend folgt dem Toren sie, wie Feuer unter Asche gluht' In der Strophe ist nicht von einer Veranderung der bosen Tat in gute Tat etwa durch außerliche Askese, wie v Schroeder meint, die Rede, es wird nur betont, daß sich die böse Tat nicht sofort zu greif baren Folgen verdichte, sondern dem Tater oft erst nach langer Zeit und ım nachsten Leben vergolten werde muccati hat also die Bedeutung 'ge rinnen, sich verdichten', und es kann keinem Zweifel unterliegen, daß es fur mucchats = sk murchats steht, wie schon Morris, Journ Pali Text Soc 1884, p 92, gesehen hat Es hat hier eine ahnliche Verwechslung der Wurzeln muc und murch stattgefunden wie ich sie oben fur mukta an genommen habe Daß dem Inder die Vorstellung von einem 'Gerinnen',

Die weiter von Kluge und Noreen herangezogenen Wörter, gr ogedlen lat falle, sund aus lauthehen Grunden fernzuhalten, vgl Walde, Latem etymol Wörter buch, S 205.

Pali Dictionary, s v Vgl auch JRAS New Series Vol V, p 224
 augu hat har noch die alte Bedeutung "desselbigen Tages"

einer 'Verdichtung' des karman gelaufig war, zeigt auch Satapathabr X, 5, 3, 8, wo es heißt tac chrotram karmäszjata | tat pränän abhisamamürchad imam samdegham annasamdeham | akrtsnam vai karmarte pränebhyo 'krtsnä vi vai pranä rie karmanah 'das Ohr erschuf karman. Dies verdichtete sich in Verbindung mit den Lebenshauchen zu diesem Körper, diesem Nahrungskörper Unvollst indig ist das karman ohne die Lebenshauche und unvollstandig sind die Lebenshauche ohne das karman'

Nun findet sich, wie l'ausboll bemerkt hat, an mehreren Stellen auch eine Sanskritversion dieser Strophe Manu IV, 172, Mbh I, 80, 2

nādharmas carıto loke sadyak phalatı gaur ıra | sanaır ārartamānas tu kartur mulānı krntatı') ||

Mbh XII, 95, 17 18

nādharmas carīto rājan sadyah phalatī gaur īva | mūlānī ca prašākhās ca dahan samadhīgacchatī ||

Noch genauer wird die erste Zeile der Pali Strophe reflektiert in Mbh XII, 91, 21

yadı nātmanı putresu na cet pautresu naptrsu | na hı papam krtam Larma sadyah phalatı gaur ııa ||

Die Kommentatoren des Manu erklaren das Wort go verschieden<sup>2</sup>)
Die einen, wie Govindaraja, Narayana und Nandana, nehmen es im Sinne
von Kuh und sehen in gaur vie einen taidharmyadrstänta "Wie eine Kuh,
die durch ihre Milch usw sofort Vorteil bringt' Andere wie Medhätithi,
Kulluka und Räghavananda meinen go konne hier auch Erde bedeuten,
und es lage ein sadharmyadrstanta vor Wie die Erde die nicht sofort Er
trag bringt' Buhler hat sich in seiner Übersetzung der ersten Ansicht an
geschlossen halt es aber nicht für unmöglich daß hier ein Doppelsinn
beabsichtigt sei Bohtlingk ist in seinen 'Indischen Spruchen' (3574) um
gekehrt der zweiten Ansicht beigetreten

Memer Ansicht nach sind indessen alle beide Erklarungen viel zu ge qualt als daß sie Glauben verdienten

Da es sich wie die Übereinstimmung der Sanskrit und der Pali Strophe zeigt sicherlich um einen alten Spruch handelt so ist es, glaube ich nicht zu kuhn go hier direkt dem Khira der Pali Gathä gleichzusetzen es also in dem alten vedischen Sinne von Milch zu nehmen Dann aber muß auch phalati dieselbe Bedeutung haben wie murchati, also gerinnt, ver dichtet sich bedeuten

Diese Bedeutung von *phalats* laßt sich noch in einigen anderen Stellen nachweisen Mbh I, 80 3 in einer Parallele zu der eben angefuhrten Strophe heißt es

putresu va naptrsu vā na ced atmanı pasyatı | phalaty eva dhruvam pāpam guru bhuktam ıvodare ||

<sup>1)</sup> An der Stelle des Mahabharata steht rajan für loke und dvartyamano hi 2) Siehe Buhler, Sacred Books of the East, Vol XXV, p 155f

'In den Söhnen oder in den Enkeln wenn man es nicht an sich selbst erfahrt verdichtet sich sicherlich die Sunde wie sehwer verdauliche Speise im Bauche Die Grundbedeutung von phalati tritt hier meines Erachtens noch deutlicher zutage als in der ersten Strophe obwohl man das Wort auch hier offenbar sichen fruh nicht mehr verstanden hat Sonst ware die verwassernde Umgestaltung kaum begreiflich die die Strophe bei Manu (IV 173) erfahren hat

yadı natmanı putresu na cet putresu naptrsu |
na tv eva tu krto dharmah kartur bhavatı nısphalah ||

In spaterer Zeit wird phal gerinnen speziell in bezug auf Licht erschenungen gebraucht. Der Inder faßt die Reflexion des Lichtes als ein Gerinnen ein Fest oder Dichtwerden der einfallenden Strahlen auf Bei spiele (nach dem PW) bieten Raghuy XVI 18

kalantaraśvamasudhesu naktam

ıtas tato rudhatrnankuresu |

ta eva muktagunašuddhayo pi

harmyesu murchantı na candrapadah ||

Auf den Palasten an denen der Stuck im Laufe der Zeit schmutzig geworden ist und auf denen hier und dort Grasbuschel wachsen werden die Mondstrahlen obwohl sie weiß sind wie Perlenschnure micht fest (d. h. sie werden nicht reflektiert)

Sakuntala (ed by Pischel) V 218

chaya na murchati malopahataprasade

śuddhe tu darpanatale sulabharakasa ||

Ein Bild wird nicht fest (nicht reflektiert) auf einer Spiegelflache nicht Kirchiet durch Schmutz getrubt ist wenn sie aber rein ist so erscheint es leicht

Brhatsamhita IV 2

salilamaye sasını raver didhitayo murchitas tamo naisam

Lsapayantı darpanodaranılıta ıva mandırasyantalı ||

Die Sonnenstrahlen vernichten das nachtliche Dunkel dadurch daß sie in dem aus Wasser bestehenden Monde fest (d.h. reflektiert) werden ebenso wie (die Sonnenstrahlen) in einem Hause (das Dunkel vernichten) wenn sie in das Innere eines Spiegels eingedrungen sind

Brhatsamhita XXXIV 1

san murchita tarindvoh kiranah pavanena mandalibhutih | nanavarnakitayas taniabhre vyomni pariresah ||

Wenn bei leicht bewölktem Himmel die verdiehteten Strahlen der Sonne und des Mondes infolge des Windes zu einem Ringe werden so (ent stehen) die Höfe die mannigfache Farben und Formen haben

Und Kiratarj V 41 spricht Bharavi von den Lichtmassen der Sonne die sich mit den Strablenmengen der Silberwande verdichten d.h. die von den Silberwanden zuruckgestrahlt werden (sammürchatăm rajatabhitismayükhajālaih gharmadyuteh patalāni dhāmnām)1)

Genau so wie mūrchats wird nun auch phalats gebraucht Kirātārj V, 38 heißt es

ıha naıasukakomalā manînām

ravikarasamialitäh phalanti bhasah ||

'Auf diesem (Berge) verdichten sich die Strahlen der Edelsteine, die eine zarte (Farbe) haben wie junge Papageien, wenn sie sich mit den Strahlen der Sonne mischen 'Gemeint ist naturlich wiederum, daß die Sonnen strahlen von den Edelsteinen reflektiert werden Mallinätha erklurt phalanti durch sommärchante | vardhanta iti yātat

Haufiger noch ist in der gleichen Bedeutung pratiphalati Mallinätha erklart na mürchanti in Raghuv XVI, 18 durch na pratiphalanti, der Kommentar zu Brhatsamh IV, 2 mürchitäh durch pratiphalitäh Sisupālav IV, 67 sagt Māgha in der Beschreibung des Raivataka

darpananırmalāsu patīte ghanatīmīramusī

3)yotisi raupyabhittisu purah pratiphalati muhuh | vridam asammulho 'pi ramanari apahitatasanāh

Läncanalandarāsu tarunīr iha nayatı ravıh ||
'Auf diesem (Berge) bewirkt die Sonne, daß sich die Madchen in den
goldenen Hohlen schamen, wenn ihre Liebhaber ihnen das Gewand heruntergerissen haben, auch ohne daß sie sie direkt bescheint, wenn (namlich)
ihr die dichte Finsterms verscheuchendes Licht auf die vor (den Höhlen)
befindlichen spiegelklaren Silberwande fallt und wiederholt (in die Höhlen)
zuruckgestrahlt wird 'Auch hier gibt Mallinätha pratiphalats durch sammärchats wieder

Śisupālav IX, 37

amalätmasu pratephalann abhitas tarunikapolaphalakesu muhuh \ risasära sandrataram indurucam adhikatabhäsitadisam nikarah ||

'Dadurch daß sich die Fulle der Strahlen des Mondes wiederholt auf den fleckenlosen Wangenflachen der Madchen spiegelte, breitete sie sich noch dichter aus und erhellte (daher) die Himmelsgegenden in noch höherem Grade'

Und Sriharsa braucht Naisadhiya IV, 13 denselben Ausdruck, wenn er von dem gesenkten Anthitz (mukham) der Damayanti spricht das sich auf ihrer tranenuberströmten Brust spiegelt

hrds Damasvasur asrujharaplute
pratsphalad verahättamukhänateh

<sup>)</sup> Ebenso wird ubrigens auch die Reflexion der Schallwellen aufgefaßt, vgl Raghu VI, 9 pradhmäteisenkle partie digantäme turgaszene murch alt mangalärthe, NVI, 64 érotregu emmürchati raktam äsäm gilanugam värimrädangaväd jam, Ka thüsants LX, 21 study cästudpuryam tum tannädam üksu mürchitam.

Zwei andere Stellen führt das PW aus dem Kommentar zu Hema candras Abhidhänac 101 179 an (sikaläsv arkalaräh pratiphalitäh säryaraśmayah) In allen diesen Fillen liegt aber meines Erachtens nicht, wie das PW angibt, die Wurzel phal bersten' vor, sondern die nur lautlich damit zusammengefallene Wurzel phal, die sich in der Bedeutung mit mürch deckt. Ob sich insbesondere die spateren Autoren dessen noch bewußt waren, muß allerdings zweifelhaft bleiben. Es scheint, wie schon oben bemerkt, daß phalati 'gerinnt' Truhzeitig außer Gebrauch kam — wahrscheinlich wurde es durch mürchatt verdrangt — und ich halte es daher für sehr wohl möglich, daß man im Sprachgefühle der spateren Zeit phalati und pratiphalati in der Bedeutung 'reflektiert werden' zu phal 'bersten' stellte

Durch die Erkenntnis der Wurzel phal 'gerinnen' wird nun mit einem Schlage auch eine ganze Reihe von Wörtern klur, die bisher teils unerklart, teils falsch gedeutet sind, und von denen die meisten sprachgeschichtlich noch besonders interessant sind, weil sie einen unter dem Einflusse eines ursprunglichen l entstundenen Cerebral aufweisen. Hierher gehören

- 1 phana, m Taitt Brāhm III, 10, 1, 4 nach dem PW etwa 'Rahm' oder 'Schaum' Ein Denominati um dazu ist phānagati in der Laty Śrautas X, 4, 10 belegten Bedeutung 'abschaumen, abrahmen, abschöpfen' Das Partizip phānuta bezeichnet substantivisch gebraucht den verdickten Saft von Pflanzen, insbesondere des Zuckerrohres Belege befern Susruta und das Mahābharuta Daneben erscheint bei Lexikographen und Mahāvastu II, 204, 19, Lalitav 331, 6³) phān, f 'Melasse' und 'Brei' Dazu weiter phānta, m n 'die beim Ausruhren des Rahmes sich bildenden ersten Butter-flocken', Sat Brāhm III, 1, 3 8, 'Infusum', Kaus S XXV, 18, XXVIII 14 usw, 'anāyūse', Pan VII, 2, 18 usw In allen diesen Wortern trit die Grundbedeutung von phal 'gerinnen, dick werden' noch deutlich zutage
- 2 phanda, m., phānda, n. 'Bauch', Ujivaladatta zu Unādis I, 113 Die von Berneker, If IX, 363, vorgeschlagene Zusammenstellung des Wortes mit lat fendicae 'Kaldaunen, eßbare Tiereingeweide' 11ßt sich weder laut lich') noch begrifflich rechtfertigen phanda, phānda bereichnet den 'sich verdickenden' Teil des Körpers
- 3 In derselben Weise erklart sich auch phana, m. in der bei Su-ruta beleeten Bedeutung 'Nasenflugel
- 4 Hierher stelle ich ferner die in der epischen und klassischen Literatur überaus häufig vorkommenden Wörter für "Schlangenhaube", phata m. phatā, f. phana, m. phanā, f. Fortunatov BB VI, 217 leitet use von phat 'bersten' ab, Bechtel, Hauptprobleme, S 384, Wackernagel, Altind Gr I, 169 und Uhlenbeck vergleichen noch weiter sphatati, sphutati 'spaltet

<sup>1)</sup> Sahe Senart, Mal avastu II, 534

<sup>1)</sup> Suhe Uhlenbeck, IF AIII, 214

sich'1) Die Bedeutung spricht aber auch hier entschieden für die Zuruckfuhrung auf phal 'sich verdicken', es ist jedenfalls schwer einzusehen, in wiefern die Schlangenhaube, die Anschwellung des Schlangenkörpers unterhalb des Kopfes, etwas mit Bersten oder Spalten zu tun haben kann2) Bei Levikographen und in der spateren Literatur erscheint daneben, aber selten, auch phuta, phuta (Pañcatantra Kosegarten 174, 11), sphata, sphata (Amara I, 8, 9, CH III, 259, Komm zu Abhidhanac 1315), sphuta, sphuta (Abhi dhanac 1315, Lesart zu Ind Spr 2 3770) Ob man berechtigt ist, die Formen mit u direkt auf ein altes \*phlio zuruckzufuhren, ist mir zweifelhaft phuta kann auch erst im Mittelindischen aus phata entstanden sein und sein u dem vorausgehenden Labial verdanken, vgl. die bei Pischel, Gramm der Prakritspr § 104 angefuhrten Falle Ebenso ist es mir zweifelhaft, ob wir aus den letzten vier Formen schließen durfen, daß die Wurzel ursprunglich mit s anlautete Da die Formen mit s in keinem alten Texte belegt sind, ist es mir wenigstens ebenso wahrscheinlich, daß wir es mit Hypersanskritismen zu tun haben, die in Anlehnung an sphatati, sphutati entstanden3)

- 5 So erklart sich auch phala, n in der Bedeutung 'Hoden', die im Epos und bei Susruta erscheint und nach Caland Altind Zauberritual S 70, vielleicht auch Kaus S XXV, 17 vorliegt
- 6 Zu diesem phalati gehört endlich naturlich auch phala, n 'Frucht', als das sich verdickende Gebilde Es ist dieselbe Vorstellung, die auch bei puspa, n 'Blume', von pus 'dick werden', zugrunde liegt muktäphala ist also eigentlich eine tautologische Verbindung wie unser Windhund, Sauer ampfer usw Wahrscheinlich bezeichnete ursprunglich phala auch für sich allein die Perle, und als dies ungebrauchlich wurde, wurde der Verdeut lichung wegen mukta davorgesetzt, vergleiche das schon oben angeführte binduphala 'Perle'4)

Von phala 'Frucht' ist dann wiederum ein Denominativum phalati 'bringt Frucht', im eigentlichen und übertragenen Sinne gebildet Dies hegt unzweiselhaft in solchen Stellen vor wie Hariv III, 46 17

akāle pādapah sarve puspanti ca phalanti ca | In vielen anderen Fallen aber, wie z B Mbh III, 183 78 tatrāsya svakrtan karma cetuyevānugatam sadā | phalaty atha sukhārho vā duhkhārho vātha jāyate |

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Beelitel gibt allerdings als Bedeutung von ephalati breitet sich aus an, aber diese Bedeutung beruht nur auf einer falsehen Lesart im Dhatupatha visarane für visarane.

<sup>2)</sup> Wenn in der klassischen Literatur die phand mit einem phalaka, Brett (von phal 'sich spalten) vergliehen wird (Bhartiphari, Nitis 35), so beweist das naturlieh mehrts für die Etymologie, da bei jihem Vergleich nur an die sekundare, nicht an die etymologische Bedeutung von phalaka gedacht worden ist.

<sup>3)</sup> Gar kein Gewicht ist auf ephota "Schlangenhaube zu legen, das im PW aus dem Sabdärthal, bei Wilson angeführt wird.

<sup>4)</sup> Vgl Wackernagel, Altind Gr II, 1, 251

oder dem bekannten buddhistischen Verse (Avadānas I, 80, 86, Divyāvad 131, 191 usw.)

na pranašyanit karmāni kalpakotišalair api | sāmagrīm prāpya kālam ca phalanti khalu dekinām ||

lißt es sich kaum entscheiden, ob wir es mit dem ursprunglichen Verbum oder dem Denominativum zu tun haben

In den verwandten Sprachen vermag ich sk. phal 'gerinnen' mit Sicherheit nicht nachzuweisen Die alte, von O Hoffmann BB AVIII, 155 verteidigte und fruher auch von Prellwitz, Et Wb d gr Spr, angenommene, in der zweiten Auflage des Werkes wieder aufgegebene Zusammenstellung von phalati, phala, mit όφελλω 'mehre', όφελο, 'Nutzen, Gewinn' wird auch in der neuen Belenchtung von phalati nicht viel wahrscheinlicher \* Die von Berneker, IF IX, 363 versuchte Heranziehung von lat felix wird von Uhlenbeck, IF XIII, 214 und Walde, Lat Et Wb . mit Recht abgelehnt Ebensowenig kann lat folium hierher gehören, denn von lautlichen Schwierigkeiten ganz abgesehen, ist der ursprungliche Begriff, der in phal lag, eben micht sprießen, hervorkommen', wie Berneker annimmt1) Eher konnte man an Verwandtschaft mit gr φαλλός denken Schon Sutterhn, IF IV, 104, wollte das griechische Wort auf eine Wurzel \*phel 'spalten' zurückführen, die Ableitung von \*phel 'gerinnen erstarren, dick werden' wurde der Be deutung nach, wie mir scheint, ungleich besser stimmen Andererseits wird es aber doch schwer, gallog von air ball 'membrum', hessisch bille 'penis', nd bulle, die auf eine mit bh anlautende Wurzel weisen, zu trennen, vgl J Schmidt, Idg Vok II, 225, W Schulze KZ XXIX, 263, Bezzenberger, BB XIX 248

# Das Śāriputraprakarana, ein Drama des Aévaghosa.

Auf Grund verschiedener Erwigungen habe ich am Schlusse meiner Abhandlung über die Bruchstucke buddhistischer Dramen<sup>5</sup>) (S 65) die An sicht ausgesprochen, daß wir ihren Verfasser in dem Dichterkreise suchen mußten, dessen Mittelpunkt Asvaghosa war Schieller als es zu hoffen war ist das bestatigt worden Ich kann jetzt nachweisen, diß wemigstens eines der ums in jenen Bruchstucken vorliegenden Dramen von Asvaghosa selbst herruhrt

Ich habe auf S 12 meiner Abhandlung bemerkt, daß das Fragment 116 in zentralasiatischen Charakteren geschrieben sei, und daran die Vermutung

<sup>&#</sup>x27;) Ich möchte noch bemerken, daß das Wort phalya n Blume, das mit lat folium direkt verglichen zu werden pflegt, im Sk. keineswegs alt und gut bezeugt ist Wir kennen es vorl\u00e4ufig nur aus der Sabdaeandrik\u00e4, nach einem Zitat im Salsdakal radiuma.

<sup>\*)</sup> Königlich Preußische Turfan I xpeditionen Kleiner, Sanskrit Texte Heft 1 Bruchstucke buddhistischer Dramen Hernusgege ben von Heinrich Luders Berlin 1911

geknupft, daß ein ganzes Blatt der ursprunglichen Handschrift verloren gegangen und von dem spiteren Restaurator durch ein neues ersetzt worden ser Diese Vermutung war nicht richtig, es hat sich vielmehr gezeigt, daß das Fragment 116 einer anderen Handschrift angehört. Meine Frau hat unseren ganzen Bestand an Palmblattbruchstucken noch einmal durch gesehen und dabei ein größeres und 17 kleinere Stucke gefunden, die in derselben Schrift wie ienes Fragment geschrieben sind. Linige dieser Stucke paßten direkt anemander, so daß sich die Zahl der einzelnen Fragmente auf 9 verringerte Diese 9 und das fruher gefundene Fragment 116 ließen sich weiter auf Grund des Textes und der außeren Beschaffenheit zu drei Blattern zusammenordnen. Von dem ersten Blatte sind uns vier von dem zweiten und dritten Blatte je drei Stucke erhalten Keines der drei Blatter ist also vollstandig doch fehlt von dem dritten Blatte nicht allzuviel Der erhaltene Teil dieses Blattes mißt ungefahr 34 5 cm. In der dritten Zeile der Ruckseite steht eine Vamsastha Strophe, von der 6 Aksaras fehlen Dahmter muß außerdem noch niskräntäh oder iti niskräntäh gestanden haben 9 Aksaras erfordern ungefahr 5 cm 11 ungefahr 5 5 cm Als Gesamt lunge des Blattes ergibt sich also 39,5-40 cm. Auf dieselbe Zahl führt die Berechnung der Lange der beiden anderen Blatter Das erste Blatt enthalt in Z 2 und 3 der Vorderseite eine Upaiati Strophe, in Z 1 und 2 der Ruckseite eine Sardulavikridita Strophe und in Z 2 und 3 der Ruck seite einen Sloka die eine Bestimmung der fehlenden Aksaras und dadurch die Berechnung des Abstandes zwischen den einzelnen vier Stuck en ermög lichen¹) Das ganze Blatt muß danach 39 5-40 cm lang gewesen sein Von den drei Stucken des zweiten Blattes dessen Schrift leider stark ab gerieben ist gehören zwei dicht aneinander. Sie messen zusammen un gefahr 15 cm Auf der Ruckseite stehen Reste einer Sardulavikridita Strophe Es fehlen am Ende der zweiten und am Anfang der dritten Zeile 45 Aksaras die ungefahr 25 cm erfordern. Die Lanze des ganzen Blattes muß also 40 cm betragen haben

Die Schrift ist im wesentlichen identisch mit der Schrift des Revisors der alten Dramenhandschrift wie ich sie in meiner Abhandlung S 12ff beschrieben habe Nur das ya zeigt hier rundere Formen Die a a O ausgesprochene Ansicht daß diese Schrift nicht in Indien selbst entstanden sondern die alteste Reprasentantin der zentralassatischen Brahmi sei wird durch die neuen Fragmente wie mir scheint vollstandig sichergestellt Deutlicher noch als in der Schrift des Revisors tritt hier der zentralassatische Charakter in der Ahnlichl eit des ta und des na des va und des ca hervor Diese Buchstaben sind hier bisweilen schon ebenso schwer zu unterscheiden wie in der spitteren zentralassatischen Brahmi. Besonderes Interesse bietet

<sup>1)</sup> De Tafel gibt den Abstand zw schen den einzelnen Stucken meht genau wieder Um eine zu starke Verkleinerung zu vermeiden sind die Stucke etwas naher anennandergeruckt

#### Rucksette

[ya] [ena] samua[q a]bhthtam [h] Bhrgu[sa]tlam[o] [nibhrtair yatta]

Iklritalm bhršavisai spr t świsarh1) — Buddha ddhi r [etad] api pu [karmmasam]skrta[yor\*) = anahan

krta]yor yuvayor a ā [tpa]tti 220

0.4

#### Vorderseite

nno bhāvāt so [ksi] y 1 200 nopa elvam hil sati [n] tu3) yat[n]ena jña[yatām] hela na[hi] yy

2 rifra]nirmuktam4) a[tma]sa[m]makam buddhisfau]ksmyam tat suksmatvac c arva dosānām avyāpārāc ca cetasah [1] ālyusas c ana moksa [pa]rīkalpyate5) — Sārī dharmasua

thatmagrahe sata\*) na naisthili nirvrttir\*) bhaiati naira tmyadarsanac 10) ca bharati tadyatha [nadi]srotaso varitamana[sya] pra[t]yu [sya] e11) ddhya sminn12) uparate sy o

prāptam tac ca yatha nimnagatam bharati tatr adau srota upa ratam vinas[t]am iti [bhaia]ti [eiam a]s a m sari[r]endriv buddhisrotaso iarttama[na] 13) bhagaiat adhi[ga]

5 ve kalyam kriyata 14) tatkrto hetukasya n otpadyate bijadakap[r] thiv r m 15) as [era]n [h] tasmen na [ya]man [alsmim 18] vn 17)

#### Ruckseite

ı karmma 18) k setram bıjam utpattıcetas trsnā kledacchadanan c alply [ara] ya[m]19) [L] [8] y [v] 20) 3[a]yamāno 3ñāna t -- [B] 21) ditye

· mnitayor2") yaft lidharmmena krtaparikarmmanoh asmat siddhanta

1) Erganze etwa sprstam yath - as uşail

2) Erganze purvalarn : ao 2) Ergunze idan : tu

1) Erganze barira 1) Erganze dirghatead

1) Frganze moksas tu parto ) Frganze blagavan 1) Lies sali 9) Les nirert r 19) Les nairatmyada<sup>0</sup> 11) 11) Lies assunn 12) Erg inze nach h Omānasya 11) Das da 1st uns cher

14) Lies Lrigate (1) 15) Lies nach K bijodaları pril ivyart 11 16) Lies asmin

11) I rg inze größtenteils nich K rinaste mukt i its nisca jah kriah 11) Les karmma 12) Frg nze avar dl jan

21) Fry inze Biddlahre) I rginze nach k era n lolah sas jaraj

m Davor stan ! nach k gater a sidegger a

praincedhad = uddhriannidhadrsft]n[sa]lyayo[h] s[u]d[dha]manasor = uura h1) vad e c . m dhavadı jüäfnasy") e a]

3 kıstam duhkham erotası nırıyanasya varttate tat — atah param gñanam = ıdam yatendriyan nirantaram ibharayatum3) rimuktaye is su bhiksam4) akhılam saka nıramaylan paltu

sarcie 3 | Sariputraprakarane navamo nkah 9 aryya Suvarnnaksiputrasy saryy Israghosasya krtis saradvati putrapprakaranam sama quam = anul stubbel ccha ptam [sa]māntāni c - ānkāni nava

### кτ Vorderseite

[k]rt st - M

(r 5) ñ = ca vauoh atmesvaradhfulanabalena

uL kuryyur = nna\*) [y]

stasua 11) sa

ryyam municaryyam") = anivaryyam = a[ryya]8) [ya]

[pa]taye - Maudga2) - mohāndhasya10) janasya 1112

[k][r] - Bda - sāgatam1°)

# Ruckseite

 $[B]u[d]dh[ah] - U[p][t][s]y^{13}[y]$ 

[d] [1] suddhasya 11) manaso ragam alpena yatnena v śuddhe ddhyāśafy] 15)

part 16) isais tais taih svajanagata[m]

ryyantı

gaganatala[v]:

[rda]vagniparigatam = iva n[i]la[d]ru[m]an

[s] t 17) sukhan[ā] 18) [da]nam 19) [m] [dh]u[gh]rt [m] [ddh]u 1\

[8] 20] t 1) Erganze yura joh \*) di ist unsicher Es kann ti sein

2) Lies bharayitum 4) Lies bhiksam

a) Unter der Zeile vor tra ist tisya nachgetragen das zu Upatie ja zu erganzen ist

\*) atme0 - nr a ist spater nachgezogen

2) Das erste von mir als undeutlich bezeichnete algara ist ein nachgetragenes zentralasiati ches mu Auch ni ist nachgetragen Reste des alten ni sind sichtbar

9) Das au 1st spater nachgezogen 10) moha das dia und das sa sind spater nachgezogen

11) Das na das sa und das sa sind spiter nachgezogen

12) Die Zeile ist spater nachgezogen Erganze Okaram - Buddha - svagatam 13) Das u 1st spater nachgezogen Erganze Upatişya

11) Erganze viśuo Das unter der Zeile nachgetragene spater vielleicht wieder getilgte akşara scheint in Zeile 1 zu gehören

15) Lrg inze tisuddhe s ddhyasaye 16) Der 1 Strich ist spater nachgezogen 17) Die Lesung ist unsicher 18) Frginze sukhanam

19) Das aleara vor da ist verstummelt und unsicher

20) Das sa 1st nicht sicher 21) Erganze Oghriameddhya O

13\*

das Zeichen des Jihvamuliya (in nauhlarnnadharāya Cl<sup>1</sup> 4 duhlham ClV<sup>2</sup>, 3) das mit dem spiteren Guptazeichen identisch ist und das Zeichen des Upadhmaniya (in sisyaih pario Cl<sup>2</sup> 2) das hier wie in der Kusana Schrift aus einem Kreise mit eingesetztem Kreize zu bestelten scheint

Daß man in Zentralasien Palmblatter als Schreibmaterial verwendete ist zunrachst auffallend. Ich will nicht bestreiten daß man besonders in den ersten Jahrhunderten n. Chr. auch pruprierte Palmblatter aus Indien importiert hat in unserem Falle aber liegt die Sache anders. Die Hand schrift der die drei uns vorliegenden Blatter angehören ist ein Palimpsest. Die alte Schrift ist un verschiedenen Stellen noch sichtbar, am besten auf der Ruckseite des ersten und auf der Vorderseite des letzten Blattes. Sie war bedeutend größer als die neue Schrift und scheint aus der Ausana Zeit zu stammen. Wir haben hier also ein tatsachliches Beispiel für das Vorkommen von Palimpsesten das für Indien wie ich a. O. S. 12 bemerkt habe durch Asvaghosa bezeugt wird.

Der Inhalt der neuen Blatter ist von großem literargeschichtlichem Werte diese drei Blatter sind die Reste einer Handschrift die wenigstens eines der von mir behandelten buddlistischen Dramen enthielt. Ich gebe im folgenden zunachst den Text der neuen Fragmente in zentralasitischer Schrift (C) und dann den entsprechenden Text der Fragmente der Hand sehrift aus der Kuşana Zeit (K). Der Vergleich mit C zeigt daß K 26 64 68 75 101 und zwei kleine noch nicht veröffentlichte Fragmente und K 23 50 89 112 zu je einem Blatte gehören. Ein kleines noch nicht veröffent lichtes Fragment laßt sich ferner wegen der außeren Beschäffenheit mit großer Wahrscheinlichkeit zu dem zweiten Blatte stellen. In den Noten zum Texte von C habe ich auch die Erganzungen angeführt die sich mit Hilfe von K machen lassen

C 1

<sup>1)</sup> Erganze Buddl a-Upat \* ja (?)

<sup>2)</sup> Leganzo nach h o eca ra joh at nes araddl y inao 3) Erganzo la sest -

<sup>\*)</sup> Ergünze Osa nsarasya 
\*) Ergünze Buddhah || Upat s.ja
\*) Ergünze uttar avarryam

ı ryyam r äryam [ı]ıga[ta] bhayadam saranam r a [ma]tı — Buddha — sväga[ta]m nauhkarn[n]adhārüya¹) bhavısyate dharmasenapata[ye]²)

## Ruckserte

dramāh

[n] tr[1] [y]ukta wa candramäh Bu [dh] Upa

tr[s] ^) [n]āma ɔ

bbhyantaram varsasatān na bhavrsya! īty e bbhya etān tāvad vršuddhasva

[pr] manaso  $rar{a}^{8}$ )

nāsam e

k «āt = parāmmukhıbhūtah») pratıpadyate sre yfuvābhyā]m

C 2

# Vorderseite

maahugarta[meddhyapay] spretam [yat tal priya]m am dahaty apriya [h] tty eva visa 5 [na] eva visa[y] [sar]i[r]e [pradahati madaji] [ma]

[ma]

1) Lies naukarnna<sup>o</sup> (?) ") Lies osenapataye

\*) Erganze teilweise nach K, janasya darśanao\* <sup>1</sup> Ich habe dies früher fragend bhyasamdicel aram gelesen. Die falsche Lesung erklart sich duraus daß die Buchstaben zum Teil abgerieben und verstummelt sind und bei dem Felden des Zusammenhanges der Sinn nicht zu erkennen war.

5) Erganze ınanappratisthalaram vande

6) Lies tribhis 7) Erganze Buddla—Upatisya
8) Erganze nach k. ragam • alpena yatnena 9) Lies parānmukhī0

D' Erganze großtenteils nach K \* daragniparigatam \* wa niladrumań \* gaga
 Tatalanyprashitasya
 The parace trailolyam "D' Erganze sukhanam

13) Lies Okaranam 6402 Lüders Kleine Schriften .

# KIV

# Vorderseite1)

fdhly mnan = gatam bhavaft1 "\ 1srotaso [v] [m] n sy bhaga[v] 3) ukasya n = otpadya[t] 4) bijodakam5) prthivyart n = inas e m [k] [i]ti nis ayah k taha) . [k] [m] [s].  $u[p] t^{7}$ evam lokafhl sasvavar = rāvamāno rūānā[d]s [ga]tena mārage[na] na krtaparıkar manoh fa 1 [d] [s] 1/s] [l] [y]o8)

Ruckseite ya[v] as[m]1 sres[th]1pu vuamtti a yamānen t[7]e9) [\$] s [8] d idanin tatr ai gacchāms 10) parskkramya hanto 11) khu amodo ganıkākule sabahu tantı dhıtı[k] nı[ha]star 1º) sam[v]ı[hā] payantı vandhalım = a n = krla upā[sa]

Was zunachst die Anordnung der Blatter betrifft so geht aus der Tat sache daß die Worte niladruman gaganatalaus° und madhughrtameddhya° 13) in K auf dem ersten in C auf dem zweiten Blatte stehen mit Sicherheit hervor daß C 2 wirklich das unmittelbar auf C 1 folgende Blatt ist. Zu gleich ist damit die Unterscheidung von Vorder und Ruci seite für C 1 C 2 und K I gegeben Schwieriger ist die Frage wie sich C 4 zu C 2 ver halt Inhaltlich steht C 4 den Blattern C 1 C 2 allerdings sehr nahe der Kolophon macht es außerdem zweifellos daß es hinter iene Blatter gehört Zwischen C 2 und C 4 scheint aber noch ein Blatt gelegen zu haben. Die Blatter C 1 und C 4 tragen namhch am hnken Rande Blattzahlen und zwar

<sup>1)</sup> Fast samtliche Buchstaben dieser Seite sind spater nachgezogen

<sup>1)</sup> Lrg inze nu man \* gatam \* bhavati

a) Fre unze buddhisrotaso varttamānasva bhaqavatā<sup>o</sup>

<sup>4)</sup> Frginze Oletikasja n sotpadjate

<sup>4)</sup> De Lesung ist durch C gesichert meine frül ere Lesung ist filsel

<sup>1)</sup> Fre inro asi un e cinaste mukta iti nisca jah krtah

<sup>1) 1</sup> rgunz Odrejishilyayoh 2) I rg inzo k iri ima ksetram + bljar i + utpatticetaso 1) I rainz Oputrena 10) I ri inze tatr + aira gao

<sup>11)</sup> I rgunze + al ar to 11) Lies Chastash (?)

<sup>14)</sup> Das Fragm at von h. das deses Wort enthalt muß en Stuck vom unteren Rand e nes Blatt s se n un l daher zu K I g hört laben

nach der alteren Weise 1) auf der Vorderseite Diese Zahlen sind leider stark abgerieben, doch ist auf C 1 der Rest eines Zehners und darunter eine Ziffer erkennbar, die kaum etwas anderes als eine 7 sein kann. Die Ziffer auf C 4 ist ganz unleserlich Jedenfalls stand aber auf diesem Blatte nur eine Ziffer, es kann also nur ein Zehner oder ein Hunderter gewesen sem Ist daher die Lesung des Einers auf C 1 richtig, so folgt daraus, daß C 4 das dritte Blatt hinter C 1 gewesen sein muß, und ich habe es dem gemaß bezeichnet Zwischen den beiden Blättern von K muß dann eine noch größere Lucke vorhanden sein Ein Vergleich von KI mit der Ruck seite von C 1 und der Vorderseite von C 22 zeigt, daß 81/2 Zeilen von C ungefahr 7 Zeilen in K entsprechen Hinter madhughrtameddhyao in KIR, 5, C 2v. 4 hört die Übereinstimmung der beiden Handschriften zunachst auf Sie beginnt erst wieder mit den Worten nimnan gatam bhavati in KIV', 1. C 4' . 4 Die Lucke umfaßt also, vorzusgesetzt, daß das fehlende Blatt C 3 auch 10 Zeilen enthielt. 191/. Zeilen, denen in K 16 Zeilen entsprechen, die gerade zwei Blatter fullen wurden3) Zwischen den beiden Blattern von K lagen also ursprunglich noch zwei Blatter, von denen uns nichts erhalten ist oder deren Bruchstucke sich wenigstens nicht als solche erkennen lassen Ich habe daher die erhaltenen Blatter als K I und K IV4) bezeichnet Vorder und Ruckseite lassen sich bei K IV und C 4 nach dem Inhalt mit Sicherheit scheiden, bei C 4 kommt als außeres Kennzeichen noch der Kolophon hinzu

Der Text von C ist ziemlich nachlassig geschrieben. Es kommt eine ganze Reihe von Schreibfehlern vor, so dharmasenapataye 1°, 4 für °senä°, atrptikaranām 2°, 3 für °karānam naurāimyādaršanāc 4°, 3 für naurātimya°, karmmā 4°, 1 für karmma, sata 4°, 3 für sati, bhāvayatum 4°, 3 für bhā vayntum, kriyata 4°, 5 wahrscheinlich für kriyate biyadaka° 4°, 5 für biya daka°. Auch naukkarnnadhārāya in 1° 4 scheint Schreibfehler für nau karnna° zu sem Allerdings wurde das ein sehr auffallender Fehler sein und eine absolut sichere Entscheidung ist bei dem Fehlen des Zusammen hanges nicht möglich. Die Verwechslung von nirvit und nirvitt in nirvittur 4°, 3 findet sich auch in spateren Handschriften nicht selten. Die falsche Schreibung tribhis für tribhis 1° 2 berüht wohl auf lokaler Aussprache und hat zahlreiche Parallelen in den Inschriften. Die Schreibungen parammu khibhutah 1°, 4 und asmin vi(naste) 4° 5 sind zu erkliren wie bhaga(vā)m und śrinam nuspā° in K, die ich a a O S 31 besprechen habe

<sup>1)</sup> Vgl meine Bemerkungen über die Paginierung von indischen Händschriften aus der Lusana und Gupta Periode a a O S 3

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Die Vorderseite von C I ist viel weitlaufiger geschrieben als alle ubrigen Seiten und kommt daher für diese Berechnungen nicht in Betracht

<sup>3)</sup> Die Anzahl der Zeilen auf der Seite schwankt in K zwischen 4 und 5 siehe a a O S 2

<sup>&#</sup>x27;) Die romische Ziffer ist gewahlt um Verwechslungen mit den Zahlen der ein zelnen Fragmente in meiner Ausgabe zu vermeiden

Gelegentlich finden sich auch Varianten im Texte von C und K. Die Lesung nimnagatam in C 41, 4 gegenuber (ni)mnan gatam in K IV1, 1 ist unerheblich Über bil 10 \* Idakamthu (va)ro in C 4 . 5 gegenüber birodakam prthimarto in K IV, 2 last sich nichts sagen, da der Zusammenhang un klar ist Wichtig aber ist die Lesung aumirurungarirungam in C 1 . 3f wo fur K I'. 3 nur anvarunam bietet. Die Steigerung des Anunrasa in C') laßt kaum einen Zweifel, daß hier die bessere Lesart vorliegt. Es bestatigt sich also, was schon nach den zahlreichen spiteren Textanderungen in K zu vermuten war, daß K trotz ihres hohen Alters keine sehr sorgfaltige Handschrift war Eine andere Stelle, in der die Handschriften auseinander gehen liegt vielleicht in C21, 3, K In, 5 vor Chest flha [m altrett karla\*lnam parıdāhātmakānām, wahrend K sukhānlāl [8] 1 hat Bei der Verstummelung des Textes in K ist aber ein sicheres Urteil nicht möglich

Eine fortlaufende Übersetzung des Stuckes, das uns in C und KI, KIV vorliegt laßt sich bei der Luckenhaftigkeit des Textes nicht geben Uber den Inhalt im allgemeinen aber kann kein Zweifel bestehen. Die hier vorhegenden Fragmente enthalten die Szene der Aufnahme des Säriputra und des Maudgalyayana durch den Buddha Redend scheinen in der ganzen Szene nur die vier Personen aufzutreten, der Buddha, Sariputra, Maudgal vavana und die Person die den Buddha mit seinen drei Schulern in einem Verse verherrlicht, gerade aus diesem Verse geht aber hervor, daß der Buddha noch von einem Mönche begleitet war')

Zunachst ruhmt eine Person wahrscheinlich Maudgalyayına<sup>2</sup>) die Macht der rddhis, die durch Erkenntnis und Askese erlangt werden Er

schließt mit einer Upajāti Strophe4)

**∠\_∪**~\_∪∪ ∪\_\_\_ atmesvaradhyānabalena kuryur na yogunam duskaram asts (k)s(mcst) | und des Windes<sup>5</sup>) durften sie wohl durch die Kraft des Nach denkens uber den Atman und den Isvara machen, es gibt nichts was einem Yogin schwer fiele

Sarputra erwidert kurz worauf der Buddha zunachst ihn auffordert, 'den von den Besten zu wahlenden Wandel eines Weisen den edlen un widerstehlich gewaltigen, zu wandeln' Sariputra willigt ein und der

<sup>1)</sup> Fs 1st etwa zu lesen (ca)ry jam utta(mav)ār jyam municary jam avinicāry ja ılry jam äryam

<sup>1)</sup> Daß die beiden ungenannten Personen ein Sramana un l Kaundinga wurn wird spiter gezeigt werden

b) Darauf weist das M in KI', 1

<sup>1)</sup> Ich gebe die Strophen in normalisierter Schreibung. I ing klumm rte Buch staben und Silben sind erginzt

<sup>\*)</sup> Sicherlich war hier vom Wand in auf dem Pfade des Win 1st, paranapa thena, wie es Buddhae 1 85 heißt die Rede Die Faligkeit zu fl gin wird in d in all gorischen Drama an erster Stell unter din rellius genannt sch an O 5 17f

Buddha heißt ihn willkommen mit prophetischen Worten 'Willkommen') dem Steuermann dem kunftigen Heerfuhrer des Glaubens')' Darauf erkennt auch Maudgalyäyana den Buddha in einem Verse') als seinen Meister an

Auch ihn nimmt der Buddha auf indem er seine kunftige Größe vor hersagt 'Willkommen dem Herrn über die mannigfachen Arten der räddiss') 'Dine nicht genannte Person, ein Sramana, wie wir spater sehen werden, preist darauf den Buddha mit seinen drei Schulern's) in einem Sloha

tribhih śisyaih pariirtah śobhate municandramāh | n tri ... = \times yukta wa candramah ||

'Von den drei Schulern umgeben glanzt der mondgleiche Weise wie der Mond umgeben

Dis nun folgende Gesprach zwischen Buddha und Upatisya Sariputra ist zu schlecht erhalten als diß sich auch nur der Gedankengang angeben ließe Die Rede des Buddha, in der bestundig dis Wort Brennen wieder kehrt erinnert in die bekannte Feuerpredigt von Gayäsirsa. Einigermaßen deutlich ist aber nur die eine Stelle davugniparigatam iva niladrumam gaganatalaviprasihitasya sakuner adiptam tratiokyam. Offenbar wird hier die in Flammen stehende Dreiwelt einem von Waldbrand umgebenen. Mestbaume der Weise der sich von der Welt abgewendet hat dem Vogel der sich zum Himmelszelt aufgeschwungen hat verglichen. Den Schluß dieses Gespriches scheint eine Sardulavikridita Strophe zu bilden die als Zitat bezeichnet ist ( ena samyag abhihitam) und wahrscheinlich dem Sariputra in den Mund gelegt war

```
_ h _ Bhrgusatlamo ∪ nıbhrlaır yatla ∪ aı ∪ _
_ _ ∪ ∪ krtam bhrŝavısaıh spr(s)t(am yathā)sıvısaıh ||
```

<sup>1)</sup> Vgl Fo sho hing tsan king 1407 and then with Brahma's voice profound and sweet he forthwith bade them welcome

<sup>2)</sup> Dharmasenaputi war bel anntheh spater der Bemame des Sariputra

Šardulavikridita

<sup>4)</sup> Maudgal, ayana galt spater als em Weister der redhtes « Buddhacarita 17, 19 Fo sho hing tsan king 1400 Schieffner Dine tibetische Lebensbeschreibung Çakyamunis Mém Ac Imp St Pétersbourg T VI S 256

<sup>5)</sup> Der dritte Schuler ist Kaundinya s S 407f

Dann wendet sich der Buddha an die beiden neu gewonnenen Schuler, der durch ihre fruheren Taten vorbereiteten, von Egoismus freien! Von dem folgenden Gesprache ist aber so gut wie nichts erhalten, da, wie oben bemerkt, hinter C 2 ein ganzes Blutt fehlt und auch die letzte Zeile von C 2 und die erste von C 4 nahezu völlig verloren ist Wahrscheinlich waren in Rede und Gegenrede philosophische Fragen behandelt Insbesondere scheint sich der Buddha gegen die Lehre vom Ätmin gewendet zu haben, wie sie im Buddhacaritu dem Äräda Kälama zugeschrieben wird Er schließt seine Ausfuhrungen mit einem Sloka ab 'Diese Feinheit der Buddhi, die vom Körper befreit ist, die als Ätman bezeichnet wird, diese —

sūksmatvāc carva dosūnām aryāparāc ca cetasah

(d)1(rghatvā)d uyusas cawa moks(as tu) parikalpyate |

wird weil die Unvollkommenheiten gering sind, das Denken ruht und die Lebensdauer lang ist, (frischlich) für die Erlösung gehalten

Säriputra erwidert in langerer Rede Er erkennt ruckhaltlos die Argumente des Meisters an 'Solange man am Atman festhalt gibt es kem voll standiges Nirvana, durch die Erkenntins der Atmanlosigkeit tritt es em 'Er vergleicht dann das allmahliche Schwinden der Buddhi<sup>1</sup>) mit dem Versiegen eines Flusses Die Einzelheiten des breit ausgeführten Bildes werden bei der mangelhaften Überlieferung allerdings nicht klar Den Schliuß seiner Rede bildet wiederum eine Strophe im Salim Metrum

karma ksetram bijam utpatticetas

trsna kledacchadanam capy ava(ndh)yam | evam lokah sasyavan jāyamano

nānādītye — U t U

Das Karman ist das Feld der Same der Wille zum Leben der Durst die Befeuchtung die sicher wirkt so wie die Saat entstehend werden die Wesen durch die Sonne des Wissens

Noch einmal wendet sich der Buddha an die beiden Schuler, die er preist als 'die nach der Weise der erzogenen durch den Dharma der Asketen gereinigten die klaren Sinnes sind da der Stachel der mannig fachen falschen Lehren herausgezogen ist infolge dieses Erfassens der Wahr heit. Dann spricht er den Segenswunsch')

ann spricht er den Segenswunsch")

atah param iñānam idam vatendrivau

nırantaram bhavayıtum vimuktaye

ŝı – su bhıksām akhılam aka ∪ –

nırāmayau pālu v - v - v | |
'Um von nun an dies Wissen gezugelten Sinnes standig zu pflegen
mit der Erlösung als Ziel vollstandiges Almosen frei
von Krankheit schutze eine beide

Damit treten alle ab

Buddhi ist hier offenbar dasselbe wie Vijfiana
 Tim Vamsastha Metrum

Nach dem Kolophon¹) bildet diese Szene den Schluß des neunten und letzten Aktes des Śāriputra- oder Śāradvatīputraprakarana, eines Workes des Aśvaglosa, des Sohnes der Suvarpākṣī. Suvarpākṣīputra ist der Beiname, der dem beruhmten buddhistischen Dichter auch in dem Kolophon des vor einiger Zeit entdeckten Saundarānandakāvya²) und in dem Kolophon der tibetischen Übersetzung des Buddhacarita gegeben wird³). An der Identitat der Personen ist also nicht zu zweifeln. Der Dichter hat uberdies gewissermaßen dem Werke selbst seine Signatur gegeben; der oben erwahnte Śloka sāksmatrāc caiva doṣāṇām usw. ist ein wörtliches Zitat aus seinem Buddhacarita (12, 73)4).

Asyaghosas Bedeutung für die Geschichte der vorklassischen Literatur wird durch den neuen Fund in noch helleres Lieht geruckt. Die Tradition ruhmt seine Vielseitigheit. Sie stellt ihn ebenso hoch als Gelehrten der das ganze brahmanische Wissen seiner Zeit besaß, wie als Musiker und Komponisten, der mit seinen Liedern die Leute auf den Markten von Puspapura so zu bewegen wußte, daß sie die Heimat mit der Heimatlosigkeit vertauschten. Wir kennen ihn als Verfasser von Epen und Erzahlungen. die einst ganz Indien las und die zu dem Besten gehören, was uns an Käyva-Poesie erhalten ist, als Metaphysiker, der den Grund zu der Lehre des Mahāvāna legte, die bis auf die Gegenwart einen großen Teil der buddhistischen Welt beherrscht hat als Theologen der mit den Waffen einer oft spitzfindigen Dialektik für seinen Glauben kampft. Von dem Dramatiker Asvaghosa aber hatten wir bis jetzt keine Kunde. Zu einem Urteil uber den Wert seiner Leistungen auf dem Gebiete des Dramas reicht das uns Erhaltene nicht aus. Die Tendenz, zu belehren und zu erbauen, die bei ihm, dem buddhistischen Mönch, allerdings nie ganz fehlt und in der er selbst sicherlich in erster Linie die Berechtigung seiner Dichtung gesehen hat, tritt jetzt durch die Schuld der mangelhaften Überheferung wahrscheinlich viel starker hervor, als es der Fall sein wurde, wenn wir das ganze Werk vor uns hatten In der uns erhaltenen Szene war das Vorherrschen des lehrhaften Elementes schon durch den Stoff bedingt. Welch eine falsche Vorstellung wurden wir uns aber vom Buddhacarita machen, wenn uns davon zum Beispiel nur die Begegnung des Buddha mit Arāda Kālāma im zwölften Gesange uberliefert ware! An einer Stelle laßt sich aber doch erkennen, daß Asvaghosa ein feines Empfinden fur das dramatisch Wirksame besaß. Die Tradition war, daß der Buddha, als er Sariputra und

Hinter dem eigenthehen Schlusse samäptäni cänkäni nava stand offenbar noch ein Schreibervers

<sup>2)</sup> Haraprasad Shastri, Journ Proc As Soc. Beng. Vol 5, p. 165ff.

<sup>3)</sup> Thomas, Ind Ant. Vol. 32, p 350

<sup>4)</sup> Ahnlich verweist Asvaghosa auch in seinem Süträlamkära zweimal auf das Buddhacarita, siehe S Lévi's in der nächsten Note angeführte Abhandlung, p. 79 \*

<sup>5)</sup> Fur die Nachweise im einzelnen siehe S. Lévi's ausgezeichnete Abhandlung 'Açvaghoşa, lo Sûtrâlamkâra et ses sources', Journ. As S. X, T. 12, p. 57ff.

Maudgalyāyana von ferne kommen sah, sich an die Mönche in seiner Um gebung wandte und prophezeite, daß sie seine besten Junger, 'das gesegnete Paar' (bhadrayuga), werden wurden So heißt es Mahāvagga I, 24, 3 addasa kho bhagavā te Sāriputla-Moggallāne dūralo 'va āgacchante | distāna bhikku āmantesi | ete bhikkhate die sahāyakā āgacchanti Kolito Upatisso ca | etam me sāvalayugam bhavissati aggam bhaddayugan ti') Ebenso erzahlt Aśvaghosa die Begebenheit in seinem Epos (17, 19)'), nur ist der Inhalt der Weis sagung hier noch bestimmter 'Als Bhagavat, der große Rsi, von der Schar seiner Schuler umgeben, die beiden von ferne erblickte, sprach er zu den Bhiksus "Hier kommen meine beiden gesegneten (bhadra) Junger, die besten unter den Weisbeitsbegabten (prajhāvat) und unter den Wunderkraftigen (rddhimat)'s)' In dem Drama aber laßt er den Buddha die Prophezeiung bei der Aufnahme direkt an die beiden Junger richten Er hat sich also nicht gescheut, um der Buhnenwirkung willen die Tradition zu verlassen

Das Stuck wird ein Prakarana genannt. Nach den Theoretikern<sup>4</sup>) ist der Stoff des Prakarana dem burgerlichen Leben entnommen und von dem Dichter frei erfunden, und der Held ist ein Minister, ein Brahmane oder ein Kaufmann stets aber ein fester und ruhiger Charakter (dhrapprasānta), der trotz aller Hindernisse das Ziel seines Strebens auf dem Gebiete des Dharma, Artha oder Käma erreicht. Die Heldin gehört den besseren Standen an (kulastri, kulayā) oder ist eine Hetare. In einem Punkte, in der Stellung und dem Charakter des Helden, stimmt jedenfalls unser Prakarana mit dieser Definition überein. Wieweit der Stoff von dem Dichter selbstandig erfunden war, laßt sich nicht sagen, die Anlehnung an historische Ereig nisse, wie wir sie in der Schlußszene und, wie wir sehen werden, überhaupt in den letzten Akten finden, schließt nicht aus, daß die eigentliche Fabel des Stuckes auf freier Erfundung beruht. Die Frage, wer die Gegenspielerin war, laßt sich micht beantworten. Die in den Fragmenten von K so haufig

<sup>1)</sup> Die Geschichte wird dann noch einmal erzahlt

<sup>5)</sup> Diese und die S 406 angeführte Stelle aus der tibetischen Übersetzung des Buddhacarita hat mir Hr Dr Siegling freundlichst aus seiner Abschrift des Werkes mitgeteilt.

<sup>2)</sup> slob mahi sder beas de ñid rgyan ma nas grigs nas beom ldan dran sron chen pos dge slon rnams la gsuns ées rab can dan rdsn hphrul ldan pa rnams ky gtso kho bohi mehog y slob ma Idi gñis hdir hons so

Vgi Fo sho hing tean king 1405f. In Schiefners tibetischer Lebensbeschreibung a a O S 256 tritt der Punkt auf den es hier ankommt meht deutlich her or Darauf wurden sie samt hiren Schiefner von Bhagavant aufgenommen, welcher den Cariputra den vorzuglichsten der mit Weisheit Begabten, den Maudgaljajana den vorzuglichsten der mit Wunderkraft Begabten beide aber das gluckliche Musterpaar nannte.

<sup>4)</sup> Bhur 18 96ff , Suh 511f , Das 3, 35ff

genannte Hetare gehört, wie spater gezeigt werden wird, einem anderen Drama an

Das Śārīputraprakarana war in 9 Akte geteilt Auch diese große Zahl von Akten stimmt mit der Praxis der klassischen Zeit überein Die spateren Prakaranas, Mrcchakatikā, Mālatīmādhava, Mallikāmāruta, haben je 10 Akte Bemerkenswert ist übrigens, daß lier ebenso wie in den beiden anderen Aktschlussen von K kein besonderer Titel des Aktes angegeben wird

Fur die Sprache und Metrik ergeben die Fragmente von Cnichts Neues Daß der Buddha und seine Schuler Sanskrit sprachen, hatte ich schon aus den Resten von K geschlossen (a a O S 30) Nicht unwichtig für die Entwicklungsgeschichte der dramatischen Technik ist aber der Schluß unseres Prakarana Der Ausgang des klassischen Dramas ist an ganz feste Formen gebunden Eine Nebenperson fragt den Helden, ob sie ihm noch etwas Liebes erweisen könne<sup>1</sup>) Mit der stereotypen Formel atah param apı prıyam astı2) versichert der Held, daß er keinen Wunsch mehr hege als den einen, dem er dann in der Prasasti oder Bharataväkya genannten Schlußstrophe Ausdruck gibt 3) Dieser Segenswunsch ist gewöhnlich ganz allgemein gehalten, nur selten, wie z. B. in der Sakuntala, im Malavikägnimitra, im Mudrārāksasa, nimmt er auf die Personen und Verhaltnisse des Dramas Bezug Die Prasasti hat nun auch Asyaghosa, und wenn sie auch nicht vollstandig überhefert ist, so geht doch aus den Dualen yatendriyau und niramayan mit Sicherheit hervor, daß sie nur den beiden Jungern galt Aber sie ist nicht dem Helden in den Mund gelegt, und vor allem fehlt die typische Überleitung obwohl sie sich in dem Gesprach zwischen dem Buddha und Śāriputra mit Leichtigkeit hatte herstellen lassen. Wir durfen daraus wohl schließen daß sie in dem vorklassischen Drama noch nicht gebrauchlich war

Es bleibt endlich noch eine Trage zu beantworten. Wir haben gesehen, daß einige Bruchstucke von K einer Handschardt des Särtputtaprakarana angehören, können wir auch die übrigen Bruchstücke von K diesem Drama zuweisen. Tur diese Frage ist das Blatt K IV von entscheidender Bedeutung. Die eine Seite dieses Blattes enthult wie der Vergleich mit C 4 zeigt, den Schluß des Säriputraprakarana. Auf der anderen Seite aber lindet sich nichts dem Text von C Entsprechendes, obwohl der Text auch dieser Seite zweifellos aus einem Drama stammt. Daraus folgt daß diese Seite die Ruckseite ist und daß hier ein neues Drama begann. Es bestatigt sich also, was ich schon aus anderen Grunden vermutet hatte (a. a. O. S. 16), daß K eine Sammelhandschrift war. Eine Personenangabe ist uns zufallig in K IV<sup>n</sup> nicht erhalten, den einzigen Anhaltspunkt für die Be-

Meist liutet die Formel Lim te bhüyah priyam upakaromi
 Sie wird nur sehr selten varuert, z. B. um Venisambära

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Im Mudraraksasa wird jene Versicherung und der Segenswunseli zwischen Candragupta und R\u00e4ksasa geteilt.

stimmung des zweiten Dramas bieten daher die Worte (malhanto lhu āmodo oanskākule1) Da hier von einer Hetare die Rede ist, so ist anzu nehmen, daß auch die ubrigen Fragmente von K. in denen die Hetare Magadhayatı auftritt oder erwahnt wird, diesem Drama angehören Nun erscheint aber die Hetare zusammen mit dem Nāvaka (4, 8, 16, 29, 51) mit Dhanañiaya (8, 16, 29), dem Bösewicht (4, 37), dem Vidüsaka (4, 29), Madhao (38) und der Dienerin (44), in 16 spricht sie von Somadatta L's mußten also auch alle Fragmente, in denen diese Personen genannt werden, und damit nahezu das gesamte Material außer den paar Stucken, die durch C als Teile des Sariputraprakarana beglaubigt sind, aus dem Hetarendrama stammen Das ist an und fur sich nicht unmöglich, ein Umstand spricht sogar entschieden dafur Der Held der Nāyaka, wie er in diesem Stuck stets genannt wird, kann kaum Sariputra gewesen sein sein Name war vielmehr wahrscheinlich wie ich a a O S 19 bemerkt habe Somadatta Auch wird Sariputra in C in den Buhnenanweisungen immer mit seinem Namen genannt und es ist nicht anzunehmen, daß K darin von C abwich Allerdings mussen auch in dem Hetarendrama Sariputra und Maudgalyayana aufgetreten sein denn in 4 wird Maudgalyayana zusammen mit dem Näyaka, Magadhavatı dem Bosewicht und dem Vidusaka genannt, und in 10 be ginnt eine Rede des Dhanañiava Śāradvati, was sicher zu Śāradvatiputra zu erganzen ist. Im einzelnen wird sich die Zugehörigkeit der Fragmente von K genauer erst bestimmen lassen, wenn der eigentliche Stoff des Hetarendramas nachgewiesen ist, einigen aber glaube ich doch schon jetzt ihren Platz anweisen zu konnen

Es scheiden zunachst aus die zu einem Blatte gehörigen Fragmente tund 2 Tur den Nachweis daß diese aus einem allegorischen Drama stammen, verweise ich auf meine fruhere Abbandlung

Zu dem Sämputraprakarana stelle 1ch außer den durch C gesicherten Stucken die 1n K I und K IV vereinigt sind noch die Fragmente 3 14 15 32, 54, 55, 56, 65

Das Fragment K 3 kann dem Hetarendrama nicht angehört haben, da es, wie a a O S 24 gezeigt, den Anfang eines Stuckes enthalt Wollen wir nicht noch ein viertes Drama annehmen, wozu nicht der geringste Grund vorliegt, so kann dies nur der Anfang des allegorischen Dramas oder des Säriputraprakarana sein Außerlich stimmt das Blatt aber mehr mit den Fragmenten des letzteren überein. Und dazu kommt ein zweites In Z 3 der Vorderseite finden sich die Wortreste [pp] [k] [ra]ne, die ich jetzt zu prakarane erganze. In der Prastavana des Sariputra Spieles, das ausdrucklich ein Prakarana genannt wird, durfen wir dieses Wort erwarten, wahrend das allegorische Drama kaum diese Bezeichnung gehabt haben

<sup>1)</sup> Mit dem åreghiputra in Z 2 ist nicht viel anzufangen noch weniger naturlich mit dem upd(sa) in Z 5 dessen Erganzung zu updsaka nicht sicher ist

kann. Mir erscheint es daher nahezu sicher, daß uns in K 3 der Anfang des Säriputraprakarana vorliegt.

Die Fragmente K 14, 15 und 32 werden, wie ich nachtraglich erkannt habe, durch die außere Beschaffenheit, vor allem durch die Ähnlichkeit in der Aderung und dem Verlauf der Blattrippen, wie durch den Inhalt als Teile eines Blattes erwiesen<sup>1</sup>). Zwischen 14 und 15 fehlen drei Akşaras, zwischen 15 und 32 ein bis zwei. An 14 und 15 hat sich außerdem noch je ein kleines Stuck ansetzen lassen. Auf der von mir fruher als b bezeichneten Seite von 14 vermag ich jetzt am linken Rande auch Spuren der Blattzahl zu erkennen. Diese Seite wurde also die Vorderseite sein. Der Text lautet:

## Vorderseite.

- 1 .....  $m[\bar{a}]$  nena sarvvatragate<sup>2</sup>) kha- $[l]u^2 \ [j]\tilde{a}.[n].[k].[t]\tilde{u}^4) \dots [\hat{n}] = k.[t]l.[v]y.^5) \dots$
- 2 v[i]tavyam<sup>9</sup>) apar[i]m[i]tārttham avaptukāmena<sup>7</sup>) satsannikarse khalu pp[r]ayatitavyam mayā hi<sup>8</sup>) . . . . [m].[g].[t].[dh]..[m]m. [s]. [dh]y,m.n.th. m..gg. . . . mṛtam<sup>9</sup>) upalabdham bh[i]kṣum āsā-[ddya] . .
- z . . [jädar]e[na]  $^{10}$ ) s.itamatibhir = alab[bh].am  $^{11}$ ) yat = rai $\hat{s}$  =  $\hat{a}$ surai $\hat{s}$  =  $^{12}$ )

- 1) Das zweite im ist spater nachgezogen, tra ist spater eingefügt.
  - 2) Das Iha ist spater nachgezogen 4) Ergänze jūdnaketū° (?)
- b) Ergänze karltavyam
   c) Das Wort ist spater nachgezogen.
   d) maraptu ist später nachgezogen Lies ardptu.
- \*) mayd hi ist spater nachgezogen.
- \*) Erganzo Ogatadharmme sädhyamane s tha märgge tad amrtam
- 16) Das jd ist nicht sicher, ich halte es abir für wahrscheinlicher als rd, wie ich früher las.
  - 11) Der Anusvära ist später nachgezogen Ergänze sthitamatibhir alabhyam,
    - 11) su 1st später nachgezogen Ergänze wit surgis e deurgis

<sup>1)</sup> Dies Blatt ist für die Handschriftenkunde nicht ohne Interesse Die Mälinistrophe in Z. 2 der Vorderseite laßt erkennen, daß am rechten Ende 13 Aksaras fehlen. die 7,5-8 cm erfordern. Der erhaltene Teil des Blattes mißt 36 cm. Das ganze Blatt wurde also höchstens 44 cm lang gewesen sein. Das dem Hetärendrama angehörige Fragment 27 und das Fragment 65, dessen Zugehörigkeit nicht zu bestimmen ist, führen aber auf eine Blattlänge von 54-55 cm (a. a O S 2). Es ist daraus meines Erachtens nicht zu folgern, daß das Säriputraprakarana ursprunglich eine besondere Handschrift bildete, die erst später mit der Handschrift des Hetarendramas zusammengelegt wurde, denn in K IV beginnt, wie wir sahen, das Hetarendrama auf demselben Blatte, auf dem das Särsputraprekarena endet. Es reigt mar, daß man eich in der Kusanazeit noch nicht wie in späterer Zeit die Mühe gab, die Palmblatter genau gleichmäßig zu schneiden. Auch die Höhe der Blatter differiert ja nicht unerheblich. wie ich a. a O gezeigt habe Das Blatt, dem Fragment 7 angehörte, ist wahrscheinlich noch kurzer gewesen als unser Blatt Der erhaltene Teil ist 10 em lang. In der zweiten Zeile der Vorderseite beginnt eine Särdülavikräditastrophe, die in der dritten Zeile endet Es fehlen 53 Aksaras, die gegen 30 cm erfordern. Die Lange des Blattes betrug danach nur 40 em

5

nhāva estl ulassa1) vacanam suniva apu mulharannena añfülam vrya2) 771 brāhmaca [uul 3) Igataulau4)

Ruckseite

tam praya 5) 1 m [1]yan m[e]8) ta [nā]šanama[ll] falgnir hi mfel saranam fälpadi sin

dhur usne") [m] [g] h sito ddhvant m h t [m] s [p]pr 8) uvadeso9) edisassa bambhanajanassa10) anuggāhalo11) bh [t] [r] 1°) — kiñ ca varnnāvare [m] padistam 13) āturebhyo na rogapprass [n]āya14) bhavati kim tarnnan15) ta

t na dahanakarmā 16) bhavatı 11) āho nıkrstavarnnen 18) ākhyātam usnaparıqatay¹¹) odakan na prahlāda[m] ™)

ttamahen ad 1) abam

5) tamprayā ist spater nachgezogen

Wir haben hier einen Dialog zwischen dem Vidüsaka und einer Sanskrit sprechenden Person, die ich fruher nicht habe bestimmen können Jetzt sehe ich daß es Säriputra ist. Die Personenangabe in Zeile 3 der Ruck seite ist allerdings verstummelt, aber die Buchstabenreste lassen doch deutlich erkennen daß Sarı dastand Auch der Inhalt der Szene laßt sich ietzt angeben Sariputra sagt 'Wer der muß uberall das Banner

Erganze udu — bho upanlaya etassa paviantassa

2) tacanam — viya ist spater nachgezogen Erganze apururamukha0

3) Lies brahmacarnya Oer a Strich ist deutlich

4) Erganze gatayamana<sup>O</sup> (?)

6) nma ist spater nachgezogen

1) aguir - usi e ist spater nachgezogen, apadi ist nicht sicher

s) m - ppr ist großtenteils spater nachgezogen Erganze marggah und ma l utumusu poprariste

\*) u und das o von so s nd spater nachgezogen

10) ssa bambhana ist spater nachgezogen 11) ha 1st spiter nachgezogen

1) Erg mze bhati - Sari Die Frganzung zu bhoti ist nicht moglich

13) Erganze varnnävaren - ausadl am - upadistam

11) turebhyo und ro ist spater nachgezogen Erganze opprasamanaya

14) Der i Strich von Li und rni a sind spiter nach gezogen

16) Das r und der a Strich ist spater nachgezogen 17) Der i Strich ist später nachgezogen

18) aho der s Strich von na und rnie sind spater nach gezogen

11) Lies Ogat7 1 200

20) Auch die Lesung da ist moglich der Sinn sprielt aber fir da Erganze 1 rahlādam = āval ats

<sup>21)</sup> Ergánzo on al en Ira I

, wer unermeßlichen Gewinn zu erwerben trachtet, des Wissens (?)1) der muß sich Muhe geben bei den Guten Denn ich' — und nun geht die Rede in Verse uber2) -, 'ich habe, wahrend ich den Dharma der ubte, am Wege einen Monch getroffen, von dem ich die Unsterblichkeit trotz ihres festen Willens nicht Götter noch Teufel erlangte, die zu erlangen vermögen'

```
\cup \cup \cup m \cup q(a)t(a)dh(ar)mme s(\bar{a})dhy(a)m(\bar{a})n(e)th(a) m(\bar{a}r)gg(e)
(tad a)mrtam upalabdham bhiksum asaddya -- |
U U U U U U — — U — nādarena
```

s(th)itamatibhir alabbh(y)am yat (su)rais (c)āsurais ca ] Der Vidusaka erwidert 'O Meister, seit du die Rede jenes Mönches ver

nommen hast, (zeigst du) eine Gesichtsfarbe wie nie zuvor (und) gleichsam ' Es folgt eine Lucke Hier muß der Vidüsaka dem Säri putra vorgehalten haben, daß es ihm als Brahmanen nicht zieme, die Lehre eines Mannes aus der zweiten Kaste anzunehmen Säriputra weist ihn zu ruck, man musse das Heil ergreifen, von wessen Hand es auch geboten wurde Er spricht zunachst in Versen3)

```
t - - \circ - \circ \circ \circ n\bar{a}sanamall \circ - - 1
agnır hı me saranam āpadı sındhur usne
```

m(arg)g(a)h śwoddhvani m(a)h(ā)t(a)m(a)s(ā) ppr(aviste)

denn das Feuer bietet mir Schutz wenn es kalt ist\*) der Strom in der heißen Jahreszeit und der Weg des Heils wenn die Reise ins Dunkle geht' Und als der Vidusaka noch einmal bemerkt '(Diese) Lehre scheint (mir) fur solche Brahmanen wie wir es sind5) nicht6) gerade gunstig zu sem' da bricht Samputra leidenschaftlich los 'Wie bringt etwa eine Arznei den Kranken keine Heilung wenn sie von einem Manne aus niedrigerer Kaste brennt etwa nicht oder bringt etwa das Wasser verordnet 1st? dem von Hitze Gequalten keine Erquickung wenn ein Mann von geringer Kaste es ihm angezeigt hat?

Ich habe fruher (a a O S 21) den Vers uber die Erlangung der Un sterblichkeit auf das Erlebnis des Buddha bezogen. Das erweist sich ietzt. wo der Zusammenhang des Textes klar ist als falsch Sariputra spricht von seiner Begegnung mit Asyant durch den er die erste Kunde von der Lehre des Buddha erhielt Die darauf folgende Bemerkung des Vidusaka stimmt genau zu der Tradition Im Mahayagga (I 23 6) wird geschildert.

<sup>1)</sup> Der Satz von Omanena - karttat yam stimmte im Bau offenbar genau mit dem folgenden Satze aparımıta" - pprayatıtas yam uberein

<sup>2)</sup> Malini Strophe 3) Vasantatilaka Strophe

<sup>1)</sup> Das muß meines Erachtens der Sinn sein. Die Lesung apadi ist unsicher 1) Das scheint der Sinn von edisa zu sein. Der Vidusaka stellt sich in seinem Selbstgefühl als Brahmane auf eine Stufe mit Sariputra

<sup>4)</sup> Die Erganzung der Negation wird durch den Sinn gefordert

wie Maudgalyāyana den Śāriputra erblickt, als er von der Unterredung mit Aśvajit zuruckkommt 'Deine Miene, Freund', sagt er zu ihm 'ist hell, deine Farbe klar und rein, hast du etwa die Unsterblichkeit ge funden' (wppasannām kho te āviso indriyām | parisuddho charvanno pariyodālo | kacci nu tram āviso amatam adhigato) In seinem Buddha carita gibt Aśvaghosa den alten Bericht getreu wieder Hier (17, 16) sagt Maudgalyāyana zu Sāriputra 'O Bhiksu, durch welche Wahrheit gleich sam ein anderer geworden nahst du ruhig und froh' Hast du etwa heute die Unsterblichkeit (amrta) gefunden' Dieses heitere (prasanna) Antlitz ist nicht ohne Ursachel')' Die zum Teil wörtliche Übereinstimmung mit der Stelle im Drama fallt her sofort ins Ause

Es kann darnach keinem Zweifel unterliegen, daß jene Szene aus dem Śariputraprakarana stammt Offenbar schloß sich die Unterredung mit dem Vidüsaka unmittelbar an die Begegnung mit Asvajit an Dann begab sich Śariputra zu Maudgalyayana teilte ihm seine Erlebnisse mit und beide suchten nun den Buddha auf, worauf die Aufnihme in den Orden erfolgte wie sie uns in der Schlußszene vorheet

Das Blatt ist aber nicht nur für die Rekonstruktion des Stuckes wert voll Fast noch wichtiger ist daß es beweist, daß der Vidüsaka in dem Sariputraprakarana auftrat und uns überdies zeigt welche Rolle er hier spielte er ist der Bejeleter des Säriputra genau so wie er im Nataka den König oder in der Mrechakatika den Carudatta begleitet. An und für sich ist naturlich die Idee einem nur der Hoffnung auf Erlösung lebenden Bettel mönch — denn das war Sariputra schon ehe er in den buddhistischen Orden trat — die lüstige Person zum Gefahrten zu geben absurd. Wenn es doch geschieht so beweist das daß die Verbindung des Vidüsaka mit dem Helden er mag sein wer er will zu Asvaghosas Zeit sehon ein so festes Gesetz der Buhne war, daß der Dichter sich ihm nicht entraehen konnte. Für den guten Geschmack Asvaghosas spricht es aber daß er weingsteins in der feierlichen Schlußizene wo der Stifter der Religion selbst auftritt die lüstige Person feringehalten hat?]

Zum Samputraprakarana lassen sich weiter mit ziemlicher Sicherheit die Fragmente K 54-36 stellen Fragment 56 ist durch zwei Stucke ver größert worden so daß der Tevt jetzt lautet

a t ddhatah - (h | nds2) - bhaoaran et | lh 4)

<sup>2)</sup> dge slon de 11d gan gis g<sup>2</sup>an bžin gjur pa ste brian yin yan dag dgah žin 1e bar son klyed kyis heli med ci žig de rin thob pa ste b<sup>2</sup>in ni rab tu dan ldi gtan tsligs med ma yin

Die zweite Zeile hat zwei Silben zu wennig Vel Fo-sho hing tran king 1401f

1) In der ganzen Sel i überne kommt bekanntlich kein Prakrit vor Daß der Vid saka hier fehlte i I daher sicher

<sup>1)</sup> I rgiinze Kaun Is 1) Wahrscheinlich ist etau Lhalu zu erganzen

```
(caratām ||) 1) k[s]āc[s]d aty ta^) sts [paš]ā[m]s^)

b i [k] [m] [l] [s] [d]r[š] 4) li n [y]

[g]au[ra]sc[n] 5) mānau nyast [d] 6)n t

s (vanasya ||) ) dāha h śslam so8) bhā

s sara8)
```

In 54b1 lese 1ch jetzt

skarot[i] vi[du] jñ[ā]nasya jāna[n]

vidu ist zu viduso oder einem anderen Kasus des Wortes zu erganzen, und die Zeile enthalt ebenso wie 56bs Reste einer Särdülavikridita Strophe, die a a O S 29 nachzutragen sind

Die außere Beschaffenheit macht es wahrscheinlich, daß die drei Pragmente demselben Blatte angehoren, wenn sich auch die Lage der einzelnen Stucke zuemander nicht bestimmen laßt. Die Grunde die mich veranlassen, es dem Sariputraprakarana zuzuweisen, sind die folgenden Samputra und Maudgalyayana werden in 54 erwahnt 10) Zweimal, in 55 und 56, wird in den Personenangaben Kaundinya genannt. Es ist ferner der Buddha anwesend, denn in 55 redet Kaundinya eine Person mit bha ggran an dem speziellen Titel des Buddha Das Wort kommt außerdem noch einmal im Text von 54 vor Es handelt sich hier also um eine Szene. ın der der Buddha, Śāriputra Maudgalvavana und Kaundinya auftreten Das erinnert sofort an die Schlußszene, in der wie wir oben sahen der Buddha zusammen mit Sariputra Maudgalyayana und einem dritten dort nicht genannten Schuler erscheint Vom historischen Standpunkte laßt sich gegen die Annahme daß Krundinya der Aufnahme des 'edlen Parres' beiwohnte, nichts einwenden denn Kaundinya war bekanntlich schon ge raume Zeit vorher der Junger des Buddha geworden In der Schlußszene muß aber noch eine funfte Person aufgetreten sein, die den Sloka tribhih sisyath parivitah usw sprach da dieser weder dem Buddha noch einem der drei Junger selbst in den Mund gelegt sein kann. Auch diese Person ist in den Fragmenten erwahnt In 54b2 steht tau Särzputra Maudgalyāyanau śramanen . 10 5402 tatah pravišanti śramana wo ich das letzte 1 Wort 1etzt zu sramanaŚāri mitra Maudgalyāyanah erganzen möchte Jeden falls trat also ein Sramana auf der das Freundespaar geleitete. Ihm durfen wir auch unbedenklich jene Strophe zuweisen, da er als buddhistischer

<sup>1)</sup> caratām ist von dem Spateren unter der Zeile nachgetragen. Wohin es ge hört ist nicht ersichtlich

<sup>2)</sup> Erganze agacchata (\*)

a) Erganze paś jām;

Erganze kamalasadrśao
 Das au und das e sind spater nachgezogen
 Die Reste weisen eher auf da als auf ma

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) ranasya ist von dem Spateren über der Zeile nachgetragen Wohin es gehört, ist nicht ersichtlich

<sup>\*)</sup> Das go ist unsicher

\*) Lies bhäsvarah

10) Man beachte auch den Dual Omanau in K 56

<sup>6402</sup> Laders, Kleine Schriften

Mönch sich des Sanskrits bedienen mußte. Nehmen wir alles zusammen, so werden wir kaum fehlgehen, wenn wir das Blatt, aus dem die Fragmente 54—56 stammen, dicht vor das Blatt KI setzen. Es enthielt die der Auf nahmeszene vorausgehende Szene. Der Buddha steht im Gesprach mit Kaundinya da. Da erscheint Säriputra und Maudgalyäyana, geführt von einem Mönch. Kaundinya erblickt sie zuerst und macht den Buddha auf sie aufmerksam (56az. (ägaccha]ta it. palyāmit)

Zum Sarnputraprakarana gehört endlich auch das Fragment K 65 In be habe ich hinter der Särdüllavikridita Strophe ein su gelesen Es ist aber auch der Rest eines är Striches sichtbar und der untere Teil eines darunf folgenden ra Dahinter ist eine kleine Lucke Die Erganzung zu der Per sonenangabe Säri — ist daher sicher Das Fragment enthalt also das Ge sprach des Säriputra mit einer Sanskrit redenden Person, und dieses Ge sprach betrifft den Buddha und die buddhistische Lehre Es ist von der Wiederkehr des unreinen Aufenthaltes im Mutterleibe die Rede, von dem Kreislauf, den der Buddha beseitigt hat, von dem herrlichen Manne, der eine Statte der Ruhe ist Den deutlichsten Fingerzeig geben die Worte abhanvesayitä!) sreyass grhito bhavān 'du bist gefunden als ein Einführer in das Heil Das können nur die Worte sein, die Säriputra an Aśvapit richtete als er ihm den Heilsweg wies Das Blatt enthielt also die Szene, in der Säriputra und Asvant sich begegnen

Es mag noch ein oder das andere Bruchstuck hierher gehören, so von größeren K 7, 20, 21 von kleineren 58, das die Personenangabe Sare ent halt, und 90, wo Maudgalyayana auftritt und wahrscheinlich auch der Vidüsaka, der eine Person mit upanjädya anredet, aber ein sicherer Nachweis laßt sich micht führen, und für die Rekonstruktion des Dramas haben daher jene Fragmente keinen Wert Soweit wir das Säriputraprakarana verfolgen können, schließt es sich, von Kleinigkeiten abgesehen, durchaus an die Tradition an Wir durfen aber nicht vergessen, daß alles, was uns erhalten ist, dem letzten oder den beiden letzten Akten angehört, von dem, was den Inhalt der ersten 7 oder 8 Akte ausmachte, wissen wir nichts

Die Tatsachen, die den Fragmenten des allegorischen und des Hetaren drams zu entnehmen sind, habe ich in meiner früheren Abhandlung S 16ff zusammengestellt Daß diese beiden Stucke von Asvaghosa verfaßt sind, laßt sich nicht beweisen, die Vermutung, daß die Handschrift die gesammelten dramatischen Werke Aśvaghosas enthielt, liegt aber doch so nahe, daß ich es wage, sie auszusprechen

Als Anhang mögen hier noch einige Nachtrage zu meiner Ausgabe des Textes der Dramen Platz finden Den fortgesetzten Bemühungen meiner

<sup>1)</sup> Im Text steht davor [a]it, was mir unklar ist. Die Verbesserung zu die ist.

Frau ist es gelungen, noch nach der Drucklegung kleinere Stucke mit den veröffentlichten Fragmenten zusammenzusetzen, wodurch teils der Text bereichert, teils die Lesung gesichert oder auch berichtigt wird, wie ihr auch die schon erwahnte Erganzung der Fragmente 14, 15 und 56 verdankt wird Ich gebe im folgenden einzelne Zeilen oder, wo es notig ist, die ganzen Fragmente in der Form, wie sie jetzt vorliegen

```
Nr 6 Vorderseite 1 [ā] v
2 100 vitto na
3 30 vyādhimara

Ruckseite 1
2 niloppal 1)
3 tavyam²) aho
4 n t h [y]
```

Unter der 30 1st der winzige Rest eines Einers sichtbar Die Prakritform niloppal(a) 1st unter den Anonymen a a O S 52 nachzutragen
Nr 7 Vorderseite 2 [dhā]c - ca na bbhrasyati — vidū — yadi evam

la Ruckseite 1 [dh] brhadraihen äirraihena nirmitam svalan

Ursprungheh hatte der Schreiber °ruthena nı° geschrieben, wie ich auch gedsen hatte Er hat aber, wie es scheint, selbst das ü Zeichen gelöscht odhac ca na bbhraśyatı ist der Schluß der in Z 2 beginnenden Śārdūlavi kridita Strophe, die Zeile der Ruckseite der Rest einer Vamsastha Strophe

Nr 12 as atha bharati vane pi b an apañ en iyā [v] 3)
b1 viya — nāya — dhik abh ksul[i]yam a u th[i]4)

Nr 13 Das Fragment 103 gehört unmittelbar links vor 13 as [kā] — bhatta 1ya 5) mhr — Dhanam — gat sāsi Soma

dattassa svasurakulam — ceti — bha\*)

[p]a[k]o b h [k]i [l]olo²) vā tii — Dhanam — susnigdhā

samprati pa[k]tih atha snānoda[k]

1 ym =a[n]u[s]th [y] [t] [t] \*) — brahma — bhos ta thā — nskrāntah — nāya — vayasya gaccha t[v] \*) 2 tatr = avva gac[ch]āms — Dhānam — ārtthasiddhave —

2 talr = awa gao[ch]āmi — Dhānam — ārtthasıddhaye — wdu — bho Dhānanjaya siggham mitthāmittham

i) Ich erganze jetzt abhilgultyam - anugihitam
 i) Erganze iyam
 i) Erganze bhatid der Buchstabenrest stimmt dazu

<sup>1)</sup> Das Wort ist spater nachgezogen 2) Das ta ist spater hinzugefügt

Erganze bbhrantapai cendriyaśvo

<sup>7)</sup> Über pako und ki lo sind von dem Späteren zwei Wörter geschrieben die wahrscheinlich Glossen zu den darunterstehenden Wörtern sind Das erste endete auf lako, das zweito wohl auf ko Ist bahukilöiolo zu ergunzen und dies Schreibfehler für bahukilöi?

<sup>\*)</sup> Ich erganze jetzt anuşihiyatan • tāta

Erganze tvam

Die Erkenntnis der Zusammengehörigkeit dieser beiden Fragmente ist sehr wertvoll, da dadurch die von imr vorgeschlagene Erganzung von 1y zu 1yam best titgt und die Erklarung des bhattā als Vokatri gestehert wird Diese beiden Formen gehören aber zu den Hauptzeugen fur den Saurasenī Charakter des hier vorliegenden Frakrits (a a O S 48) Ich habe die Worte bhattā 1y fruher mit Vorbehalt der Hetare zugewiesen Der Zu sammenlang zeigt jetzt, daß sie der Dienerin zukommen, und daß der Buchstabenrest am Anfang der Zeile a3 von einem kā stammt, das zu cetikā zu erganzen ist Damt ist die Frage, ob die Dienerin Alt Saurasen spricht, entschieden (a 3 O S 52)

```
Nr 16 a. t [k] [l] kh [s]s ti — mrevarnna[y] ')
2 grāmam prasthītā — nāya — esa panthā gamyatam —
bs drstrā ca pritir ugatā duhkhe khali untare vartie ro[s]
4 i ā i nam") — ayan kila
```

Nr 29 aı ryyākula azırıka<sup>3</sup>)

b4 [ga]cchats - gans - kahs 1)

Der Äpvika Mönch wird in demselben Fragment in b $_1$  erwähnt. Die Prakritform kahn(m) ist a a O S 43 nachzutragen

Nr 46 Dieses Fragment wird durch ein kleines Stuck mit Nr 97 ver bunden

aı [n]thā — upa — evam tāva brāhma[n]

d patis' bhāga[ma]hato ya n

to ayan tassa pa

bı vopasamarasasya''

t thāgya[l]t[yā]

t may abhihtam mada s[t]

Die Zeile a2 ist der Rest einer Sardülavikridita Strophe Die Prakrit wörter von a2 und b2 sind unter den Anonymen a a O S 53 nachzu tragen Übrigens gehört das Fragment wahrscheinlich demselben Blatte an wie Nr 47, und die Worte in 46 a. und 47 a2 sind Teile derselben Strophe

Nr 53 a.1 [kan]thabaddhe\*) kanthavrithit n śa vuit[e] —

• [da]tiena\*) śaha samāgaccha[tu] h

b\*), ntantena ca tan \* na c ārechat; tatas \* tad \* dhetu

1) Erganze nirtvarnnayati 2) Erganze — Dhānam

- <sup>2</sup>) Die Zeile ist spater nachgezogen Erganze paryyākula ājīrikah
- 4) hi ist spater nachgezogen Erganzo kal ini 4) Erganze upaiti 4) Unter sa ist ya getilgt 7) kan ist nicht s cher
- \*) I rganze Somadattena (1)
  \*) Die ganze Seite ist später nachgezogen von der ursprunglichen Schrift und nur noch Spuren sichtbar

- 2 parīvārā hasantī dhīrodatta 1)
- 3 avasthıtā ca Maga[dh]a [t]ı°) ı

Die Worte der Seite a sind Alt Mägadhi. Es ist also auch die erste Zeile nicht unter die Anonymen, sondern in die Liste a a O S 35 zu stellen. Die Erganzung und Erklarung der ersten Zeile ist bei dem Fehlen des Zusammenhanges schwierig. Sollte etwa kanthavithutaläne samvittat zu lesen sein. \*\*

# Epigraphische Beitrage.

## I Die Inschriften von Bhattiprölu

Im Jahre 1892 fund Alexander Rea bei der Ausgrabung des Stüpa von Bhattiprolu drei Rehquienbehalter mit Inschriften, die für die Geschichte der indischen Schrift und Sprache von hervorragender Bedeutung sind Einen musterhaften Fundbericht gab Rea selbst, Arch Surv Ind., N Imp Ser., vol XV (South Indian Buddlust Antiquities), S 7ff, die Inschriften veroffentlichte Buhler, Ep Ind., vol II, S 323ff, nachdem er schon in einem kurzen Aufsatze in der Academy, vol XLI, S 521f 3) und WZKM, Bd VI, S 148ff auf ihre Wichtigkeit hingswiesen hatte Spater haben sich nur Pischel (NGGW, phil hist Kl 1895, S 215) und Fleet (JRAS 1908, S 99ff) mit einigen von ihnen beschäftigt, ohne, wielch glaube, zu abschließenden Resultaten zu gelangen Auch ich erhebe keineswegs den Anspruch, ille Rutsel, die uns die Inschriften bieten, gelost zu haben, immerhin glaube ich ihre Lesung und Deutung so weit fördern zu können, daß meine Neuausgabe auf Grund der Phototypien in der Ep Ind gerecht fertigt erscheint

Das Alphabet, in dem die Inschriften auf den Steinkisten geschrieben sind, ist bekanntlich eine Varietit der Brahmi, in der Buhler die Drävid wiedererkannt hat Dieses Alphabet enthalt zwei Zeichen für Zischlaute Dis erste hat die Form eines Brähma ka mit einem nach links gewendeten Haken am unteren Ende der Vertikale, das zweite besteht aus einer Vertikale mit nach rechts gewendeten Haken am unteren Ende und einem links an gesetzten, sehr ig nich unten verlaufenden Strich Ich werde im folgenden die erste Form als Kreuzhakenform die zweite als Hakenstrichform be zeichnen Nach Bühler hat die Kreuzhakenform den Lautwert sa, die Hakenstrichform den Lautwert sa Danach wurde das sa in folgenden Wortern erscheinen

Diese Worte sind von dem Spateren nachgefragen, wo sie einzuschieben sind, ist nicht ersichtlich Lies dhirodätta (\*)

<sup>2)</sup> Frganze Magadi avati

<sup>3)</sup> Wieder abgedruckt JRAS 1892, 602ff

Die Erkenntnis der Zusammengehörigkeit dieser beiden Fragmente ist sehr wertvoll, da dadurch die von mir vorgeschlagene Erganzung von 1y zu 1yam bestatigt und die Erklarung des bhattā als Vokativ gesichert wird Diese beiden Formen gehören aber zu den Hauptzeugen fur den Saurasenī Charakter des hier vorliegenden Frakrits (a a O S 48) Ich habe die Worte bhattā 1y fruher mit Vorbehalt der Het ire zugewiesen Der Zu sammenhang zeigt jetzt daß sie der Dienerin zukommen und daß der Buchstabenrest am Anfang der Zeile a3 von einem kā stammt, das zu cetikā zu erganzen ist Damit ist die Frage, ob die Dienerin Alt Saurasen spricht, entschieden (a a O S 52)

```
Nr 16 a.1 t [L] [t] hh [s]s ti — nirvvarnna[y] '\)

2 grāmam prasthita — nāya — esa pantha gamyatām —
bs drstvā ca pritir agata dukhe khalv āntare vartle ro[s]
4 t ā s nam") — ayan kila
```

Nr 29 aı ruyakula anınka3)

b + [ga]cchats - gans - kahs 4)

Der Apvika Mönch wird in demselben Fragment in bi erwahnt. Die Prakritform kahi(m) ist a a O S 43 nachzutragen

Nr 46 Dieses Fragment wird durch ein Lleines Stuck mit Nr 97 ver bunden

```
aı [n]tha — upā — evam tava brāhma[n]

2 d paits²) bhāga[ma]hato ya n

3 to ayan tassa pa

bı topasamarasasya²)

• t thayya[k]t[yā]

5 ti may abhihtam mada s[v]
```

Die Zeile az ist der Rest einer Śārdūlavikridita Strophe Die Praktit wörter von as und be sind unter den Anonymen a a O S 53 nachzu tragen Übrigens gehört das Fragment wahrscheinlich demselben Blatte an wie Nr 47, und die Worte in 48 a. und 47 a. sind Teile derselben Strophe

```
Nr 53 a. [kan]thabaddhe?) kanthavrithit n śa vuit[e] —

2 [da]ttena*) saha samāgaccha[tu] h

h*), niantena ca tan na c ārcchats tatas * tad * dhelu
```

b<sup>2</sup>)1 ntantena ca tan na c ārcchats tatas = tad = dhet

<sup>1)</sup> Erganze nirevarnnayatı 1) Erganze — Dhānam

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Die Zeile ist später nach gezogen Erganze paryyākula ājīrikah

 <sup>1)</sup> Is ist später nachgezogen Frganze kahim
 1) Frganze upaii
 2) Unter so ist ya getilgt
 3) Frganze Somadattena (1)

 <sup>)</sup> Die ganze Seite ist später nach gezogen von d'r ursprünglichen-Schrift sin ! nur noch Spurn is ehtbar

Samanadāso = Sk Śramanadāsah Uposathaputo = Sk Uparasathaputrah Samanadāsa° = Sl. Śramanadūsa° Budhasa = Sk Buddhasua  $6 s\bar{a}^{1} = Sk s\bar{a}$  $S\bar{a}$ saputo2) = Sk -- putrah

Sīhagothiyā (?) = Sk Simhagosthyāh (?) tesam = Sl. tesam phāligasamugo3) = Sk sphālikasamudgah pāsānasamugo = Sk pāsānasamudgah

s Sabhilo = Sl. Sabhilah Samanadāso = Sk Śramanadāsah 9 samuqo = Sk samudqah

samayena4) = Sk samayena amsı 5) = Sk āsīt

Wenn wir von der Form tesam und dem Namen Kosako absehen, wurden sich also für den Dialekt, in dem diese Inschriften abgefaßt sind, folgende Lautregeln ergeben 1 Sk s wird zu s. 2 Sk s wird zu s. 3 Sk s wird zu s. Gegen die erste Regel ware nichts einzuwenden, da sich Sk s an und für sich ebensogut zum zerebralen wie zum dentalen Zischlaut entwickeln könnte. Allein daß in einem Dialekt sizu sind sizu swerden sollte, ist geradezu undenkbar Die sprachlichen Tatsachen beweisen viel mehr, daß die Lautwerte falsch bestimmt sind. In Wahrheit ist die Kreuzhakenform sa, die Hakenstrichform sa Bei der Annahme dieser Werte ergibt sich die einfache Regel, daß s zu s wird. Auch die beiden Ausnahmen bereiten keine Schwierigkeiten Neben ursprunglichem \*tesam lag natur lich tāsam, unter dem Emflusse dieser Form kann \*tesam zu tesam um gestaltet worden sein Noch weniger Gewicht wird man dem Eigennamen Kosako berlegen vorausgesetzt, daß die angenommene Etymologie uberhaupt die richtige ist Es ist im Gegenteil fast mehr als wir erwarten durfen, daß die ubrigen Eigennamen samtlich zu der Regel stimmen

Bestatigt wird die Richtigkeit meiner Auffassung durch die Inschrift auf einem Kristallprisma, das sich in einem der Reliquienbehalter vorfand Diese Inschrift stammt zweifellos aus derselben Zeit und derselben Gegend wie die übrigen Inschriften, sie ist aber in Brahmi geschrieben. Sie enthalt vier Wörter, die fur uns in Betracht kommen mätugämasa = Sk mätr grāmasya, suvana° = Sk suvarna°, šamanudešānam = Sk šramanoddešānām und ayasakam = Sk. \*ayaskam oder \*āyasakam Ein Beispiel für den zerebralen Zischlaut fehlt Danach wurden also s und s in diesem Dialekt m ihrem ursprunglichen Lautstande bewahrt geblieben sein, und man könnte daran denken, auch der Hakenstrichform der Drävidi den Laut

<sup>1)</sup> Buhler sa 1 sa 1 sa 1 sa puto 4) Buhler kama yena 5) Buhler amil 1 3) Buhler phāligao

<sup>5)</sup> Buhler am/k/i

1 sıvalāca<sup>0</sup>1) = Sk śıvalāca<sup>0</sup> (?)
Buddhasarırānam = Sk Buddhasarīrānām

3 Visako = Sk Viśvakah

Thorasisi = Sk Sthaulasirah

Samano = Sk Śramanah

Satugho = Sk Satrughnah

Suto = Sk Śrutah

Samanadāso = Sk Śramanadāsah

Gosālo") = Sk Gośālah

4 Samanadāsa<sup>o</sup> = Sk Śramanadāsa<sup>o</sup> sarīrān = Sk śarīrān

s gothisamano = Sk gosthīśramanah

7 samano = Sk śramanah

s Keso = Sh Kesah

Seto = Sk Śraitrah (oder Śresthah?)

Sonutaro = Sh Śravanottarah3)

Samano = Sk Śramanah

Samanadāso = Sk Śramanadāsah Sāmako = Sk Śyāmakah

1 majusam = Sk majjūsām<sup>4</sup>) (oder mañjūsām) majusa = Sk majjusā

3 Thorasisi = Sl. Sthaulasirsih

Thoratiso = Sk Sthaulatisyah Tiso = Sk Tisvah

Tiso =

6 majusa<sup>6</sup>) = Sk majjūsā pasānasamugo = Sk pāsānasamudgah

8 Tiso = Sk Tisyah

9 majūsa = Sk majjusa

Das sa wurde sich anderseits in folgenden Wörtern finden

1 Kurasa (zweimal) = Sk Kurasya phāligasamugam<sup>4</sup>) = Sk sphatikasamudgam

Banavaputasa = Sk Banavaputrasya samtukasa = Sk samtrkasya

s Kosako = Sk Kavasakah (?)7)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Buhler Sicalsal ca Die vorgesetzten Zahlen beziehen sich auf Buhlers An ordnung der Inschriften

<sup>2)</sup> Buhler Gosálakánam 2) Buhler falschlich Suvarnottarah

<sup>4)</sup> Die Form majjüşü ist bei Lexikographen überliefert 4) Buhler majfü[sfam]

4) Buhler phäliga

<sup>7)</sup> Die l'tymologie dieses Namens ist ganz unsieher Karang ist der Name eines Reis, kopa der Name eines Priestergeschiechtes Kopako kontine aber auch auf krodskah (von krisß), Kodskah (tu Akang Charangaha), die Laussia Panzer, Pfinnzenname) zuruckgehen, wenn auch keins dieser Worter als Personenname belegt ist. Buhkt führt Kosako zwiefilmd auf Kaudskah zurück.

Samanadāso = Sk Śramanadāsah  $U_{posathaputo} = Sk U_{parasathaputrah}$ 4 Samanadāsa° = Sh. Śramanadāsa° Budhasa = Sk Buddhasua 6 sā1) = Sk sā

Sa . saputo2) = Sk --- putrah Sihagothiya (?) = Sk Simhagosthyah (?) tesam = Sk tesām phäligasamugo<sup>3</sup>) = Sk sphätikasamudgah vāsānasamugo = Sk pāsānasamudgah

s Sabhila = Sl. Sabhilah Samanadāso = Sk Śramanadāsah samugo = Sk samudgah

samayena4) = Sk samayena amsi 5) = Sk äsīt

Wenn wir von der Form tesam und dem Namen Kosako absehen, wurden sich also fur den Dialekt, in dem diese Inschriften abgefaßt sind, folgende Lautregeln ergeben 1 Sk ś wird zu s, 2 Sk s wird zu s, 3 Sk s wird zu s Gegen die erste Regel ware nichts einzuwenden, da sich Sk s an und fur sich ebensogut zum zerebralen wie zum dentalen Zischlaut entwickeln könnte. Allein daß in einem Dialekt s zu s und s zu s werden sollte, ist geradezu undenkbar Die sprachlichen Tatsachen beweisen vielmehr, daß die Lautwerte falsch bestimmt sind. In Wahrheit ist die Kreuzhakenform sa. die Hakenstrichform sa Bei der Annahme dieser Werte ergibt sich die einfache Regel, daß s zu s wird. Auch die beiden Ausnahmen bereiten keine Schwierigkeiten Neben ursprunglichem \*tesam lag naturlich tāsam, unter dem Einflusse dieser Form kann \*tesam zu tesam um gestaltet worden sein. Noch weniger Gewicht wird man dem Eigennamen Kosako beilegen, vorausgesetzt, daß die angenommene Etymologie überhaupt die richtige ist Es ist im Gegenteil fast mehr als wir erwarten durfen, daß die ubrigen Eigennamen samtlich zu der Regel stimmen

Bestatigt wird die Richtigkeit meiner Auffassung durch die Inschrift auf einem Kristallprisma, das sich in einem der Reliquienbehalter vorfand Diese Inschrift stammt zweifellos aus derselben Zeit und derselben Gegend wie die übrigen Inschriften, sie ist aber in Brähmi geschrieben. Sie enthalt vier Wörter, die fur uns in Betracht kommen mätugämasa = Sk mätrgrāmasya, suvana° = Sk suvarna°, šamanudešānam = Sk šramanoddešānām und ayasakam = Sk \*ayaskam oder \*āyasakam Ein Beispiel für den zerebralen Zischlaut fehlt Danach wurden also s und s in diesem Dialekt ın ıhrem ursprunglichen Lautstande bewahrt geblieben sein, und man könnte daran denken, auch der Hakenstrichform der Drävidi den Laut-

<sup>2)</sup> Buhler Şa ı[şa] puto

<sup>1)</sup> Buhler kama yena 1) Buhler am[k]:

<sup>1)</sup> Buhler phaligao.

wert sa zuzuweisen. Allein dem widerspricht doch die Form des Buch stabens, und eine andere Annahme hegt in der Tat naher. Ich stimme mit Buhler überein wenn er meint, daß das sa der Brahmi und das sa der Dri vidī denselben Laut bezeichneten, und zwar einen Zischlaut 'which comes near to, but is a little thicker than, the Sanskrit palatal sa' Unter Beruck sichtigung der Schreibungen in der Drävidi und in der Brähmi können wir also fur diesen Dialekt die Lautregel genauer so formulieren ursprung liches s bleibt bewahrt, ursprungliches s und s fallen in einen Laut zu sammen der in der Mitte zwischen s und s liegt

Buhler ist zu seinen Wertbestimmungen naturlich durch die Ahnlich keit des 🕫 der Drävidi mit dem sa der Brähmi von Girnär und Siddapuri verleitet worden<sup>1</sup>) Allein den sprachlichen Tatsachen gegenüber kann dieser Ahnlichkeit keine Beweiskraft zugesprochen werden. Die Brähmi der Maury zeit und die Dravidi gehen unzweifelhaft auf eine gemeinsame Grundlage zuruck, ebenso unzweifelhaft ist es aber, daß die Dravidi eine, wahrscheinlich nach Jahrhunderten zu bemesende, unabhangige Entwicklung gehabt hat Sie hat fur gha ein ganz selbstandiges Zeichen, das un mittelbar durch Differenzierung des ga geschaffen ist, wie cha aus ca, dha aus da pha aus pa, und das mit dem Brihma gha gar nichts zu tun hat Ganz selbstandig ist ferner das la, das offenbar durch Differenzierung aus einem linkslaufigen la gebildet ist\*), wahrend das Brahma la aus da ent wickelt ist und zwar mit Rucksicht auf die Entstehung des Lautes3) Auch zwischen den Zeichen für la in der Brahmi und in der Drävidi vermag ich keine Ahnlichkeit zu entdecken, ob beide auf denselben Ursprung zuruck gehen wie Buhler meint4) ist jedenfalls ungewiß. Das ma der Dravidi gleicht der auf den Kopf gestellten Form der Brahmi Drei Zeichen da, dha und bha erscheinen in der Stellung der linkslaufigen Schrift Auch ca und 3a unterscheiden sich betrachtlich von den entsprechenden Brähmi Zeichen und sind wahrscheinlich alter\*) Dazu kommt die Verschiedenheit in der Bezeichnung des a und a Unter die en Umstanden wurde sich kaum viel einwenden lassen, wenn einer behaupten wollte, daß die Ahnlichkeit zwischen dem sa der Drävidi und dem sa der Brähmi von Girnar und Śiddāpura auf Zufall beruhe Eine andere Erklarung ist aber doch wahr

<sup>1)</sup> Ind Palaographie, S 38 sagt Buhler über das Zeichen, das ich so lese 'Daß dasselbe ursprunglich den Lautwert e hatte scheint mir sicher Denn erstlich druckt es unzweifelhaft einen Zischlaut aus zweitens ist die Dravili so gut wie die Brahmi ein ursprunglich für das Sanskrit erfundenes Alphabet, drittens finden sich von den drei Zischlauten des Sanskrit der palatale in 37, XIII-XIV, und der dentale in 40 [hes 39] MII-M' Von diesen drei Grunden ist nur der erste richtig. Der zweite beruht auf einer unbewiesenen Annahme. Der dritte ist falsch denn das sa kommt nicht in der Dravidi sondern nur in der Brahmi des Kristallprismas vor

Buhler Ind Pal., S 13
 JRAS 1911, S 1081ff
 A a O S 324 Ind Pal., S 9 Origin of Brāhma Uphabet\*, S 46

<sup>\*)</sup> Origin of Brühma Alphabet\*, 5 46

scheinlicher Es ist zu beachten, daß nach Buhler die Kreuzhakenform die Grundform ist, aus der sich samtliche Zeichen für sa und sa entwickelt haben<sup>1</sup>) Diese auf das semitische Samech zurückgehende Grundform ist aber doch sicherlich zunächst für sa verwendet worden. Als sich dann spater in der Dravidi zur Niederschrift eines Dialektes, wie es der von Bhattiprolu ist, das Bedurfins nach einem Zeichen für den sa Laut ein stellte, entlehnte man der Brahmi ein Zeichen ohne sich darum zu kummern, daß dieses eigentlich einen anderen Lautwert besaß. Eine siehere Ent scheidung dieser Frage scheint mir allerdings zur Zeit unmöglich zu sein Erst wenn weitere Inschriften in Drävidi gefunden werden sollten, durfen wir höffen über ihr Verhaltins zur Brühmi genauer unterrichtet zu werden wir höffen über ihr Verhaltins zur Brühmi genauer unterrichtet zu werden

Mit der regelmaßigen Verwendung von zwei Zischlauten stehen die Inschriften von Bhattiprolu unter den Inschriften in Alt Prakrit völlig allein In den zahlreichen Inschriften von Amaravati und Jaggayyapeta die nur wenige Meilen von Bhattiprolu entfernt sind findet sich nichts Ahnliches Man könnte versucht sein diese Verschiedenheit chronologisch zu erklaren Man mußte annehmen, daß s und s zunachst zu einem zwischen diesen beiden Lauten liegenden Zischlaut geworden sei und daß sich dieser spater zu s weiterentwickelt habe. Die erste Stufe wurde durch den Dialekt der Bhattiprolu Inschriften die zweite durch den der Amaravati und Jaggayvapeta Inschriften vertreten sein. Allein dem widerspricht daß auch in den altesten Amarayati Inschriften, die zeitlich mit den Bhatti prolu Inschriften ungefahr zusammenfallen nur ein s erscheint. So bleibt nur die Annahme lokaler Differenzierung ubrig. Nun hat sich wenn wir von sporadischen Erscheinungen absehen die alte Verschiedenheit der Zisch laute uberhaupt nur im Alt Prakrit des nordwestlichen Indiens erhalten") Ich bin daher geneigt den Dialekt von Bhattiprolu diesen Dialekten anzu gliedern und in den Leuten die den Stupa errichteten. Kolonisten aus dem Nordwesten zu sehen

Wenden wir uns nun zu den Inschriften selbst. Der erste Reliquien behalter besteht aus einem schwarzen Stein mit einer Höhlung die oben viereckig und mit einem erhöhten Rande versehen ist nach unten zu aber kreisförring wird. Den Deckel bildet ein zweiter etwas weniger dicker Stein mit einem viereckigen Ausschnitt, der über den erhöhten Rand der Höhlung des unteren Steines übergreift. Um diesen Rand herum laufen Inschriften, die Buhler als IA IB und II bezeichnet hat. Hier liegt zunachst ein Fehler in der Anordnung vor. Wie sehnn Fleet gesehen hat ist Buhlers IB

<sup>1)</sup> Ind Pal S 13f

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ob sie auch für den Dialekt von Mathura anzuerkennen ist, bedarf der ge nachen Untersuchung Die Frage wird durch die Bestrebungen zu sanskritsieren de in den Inschriften zutaugt zur ist eine reichwert Auch ist es von vornheren wahr schenlich daß de Bevölkerung von Mathura in der Kusanazeit mit fremden Ele Benten vermischt war.

die zuerst eingemeißelte Inschrift Das ergibt sich deutlich daraus, daß die letzten beiden al aras von Buhlers I A nach oben umbiegen, um das Zu sammenstoßen mit dem Anfang von I B zu vermeiden Wir mussen also Buhlers I B als Nr 1 bezeichnen Sie lautet, mit Einsetzung der neuen Lautwerte

Banavaputasa Kurasa sapitukasa majusa

'Die Kiste des Kura, des Sohnes des Banava, samt seinen Eltern' Buhler übersetzt sapilulass 'associated with his father', die folgende In schrift macht es aber, wie ebenfalls schon Fleet bemerkt hat, notwendig, patu hier als ekadess für mäläpitu zu fassen

Die zweite Inschrift lautet nach Buhler (I A) Kurapituno ca Kura māltlu ca Kurasa ca1) Sīra[sa] ca majusam panatī phālīgasamugam ca Budhasarıranam nıkhetu By the father of Kura, the mother of Kura, Kura (himself) and Siva (Siva), (has been ordered) the preparation of a casket and (has been given) a box of crystal in order to deposit some relics of Budha (Buddha) Pischel hat mit Recht an dem Kompositum majusampanati\*) und an dem Nominativ samugam Anstoß genommen Das Kompositum konnte nur manusapanati oder manusapanati lauten, und in den anderen Inschriften erscheint zweimal der Nominativ samugo Er will daher maju sam panati als zwei Wörter fassen und hinter Swasa ca einen Punkt setzen '(Ein Geschenk) des Vaters des Kura und der Mutter des Kura und des Kura und Siva Sie kaufen einen Korb und eine Kristallbuchse um Reli quien des Buddha hineinzulegen. Diese Deutung bedeutet insofern einen Fortschritt, als so die Formen majusam und samugam eine befriedigende Erklarung finden Unmöglich ist nur das Sivasa ca Wenn ein Sita an dem Geschenk beteiligt war, so hatte er doch auch in der ersten Inschrift erwahnt werden mussen. Die spricht aber nur von Kura und seinen Eltern Bedenklich ist auch das Fehlen des Anusvära in panati wenn auch zugegeben werden muß, daß in der Schreibung des Anusvära große Willkur herrscht Fleet hat Pischels Aufsatz nicht gekannt. Er hest anstatt ca Sivasa ca manusam nanati 'camia kacamajusam nanati und ubersetzt 'Of the father of Kura and of the mother of Kura and indeed of Kura himself (this) quartz receptacle (18) the humble offering and the crystal casket (18 the separate humble offering) of him making a deposit of relics of Buddha' Was zu nachst die Lesung camra kācao betrifft, so hat Fleet unzweiselhaft darin recht, daß das vorletzte aksara em kā und nicht sa (sa) ist3) Ich kann aber nicht zugeben, daß das zweite alsara mist, es ist ein so deutliches si wie nur

<sup>1)</sup> Dieses und das folgende ea sind durch ein Versehen in der Ausgabe in der Pp Ind fortgefallen Auch panati und phälipa<sup>2</sup> sind dort wohl nur Druckfeller \*) Der Amswärn ist hier ganz deutle. I fels pehrauchen in der Berprechung die

Wörter in der nuen Transkription

) Schon Buhler sagt von Sivo[sa] looks like Sivaka as the lower curve of the
sla has not been formed properly

moglich Damit fallt Fleets ganze Erklarung von capita als capy era, die mir auch sprachlich unmöglich zu sein scheint Ebenso unmöglich ist die Auffassung der Worte kācamajusam panati phāligasamugam ca, da majusam und samugam, wie schon bemerkt, nicht Nominative sein können. Ob man nilhetu als Genitiv des Nomen agentis oder als Infinitiv betrachten soll, wird von der Gesamtauffassung des Satzes abhangen. Fleet hat dann ver sucht, die Inschrift als metrisch zu erweisen. Um eine Ärvä herauszubringen, muß er vier Unregelmaßigkeiten annehmen 1 auslautendes o als Kurze in Kurapituno, 2 auslautendes am als Kurze in osamugam und osariranam, 3 einen dritten pada, der sich nicht in normaler Weise skandieren laßt (panati phāligasamugam ca) Gewiß lassen sich für alle diese Unregelmißig keiten Belege aus literarischen Texten beibringen, ihre Haufung ist aber doch der Hypothese wenig gunstig Dazu kommt, daß ich die Lesung capita (fur capita) nicht anerkennen kann. Entscheidend aber scheint mir der Umstand, daß dieser angebliche Vers auch nicht eine Spur poetischer Diktion zeigt, die Inschrift ist im denkbar trockensten Urkundenstil ab gefaßt1) Ich kann sie daher nur als Prosa behandeln und meine iedenfalls daß wir uns bei ihrer Erklarung nicht durch vorgefaßte Ansichten über ihren metrischen Charakter beeinflussen lassen durfen

Ich gehe von der Tatsache aus, daß omanusam und osamugam Akku sative sind Diese mussen von einem Verbum abhangen, das nur panati sein kann. Es handelt sich darum das Subjekt des Satzes zu finden. In den Worten von Kurapituno bis nilhetu ist es nicht enthalten, ich erkenne es aber in den Worten Utaro Pigahaputo Lantho Buhler faßt sie als eine besondere Inschrift (II) 'Utara (Uttara) the youngest son of Pigaha (Vigraha) ' Der Zweck dieser Angabe bleibt so aber vollig unklar Fleet meint Uttara sei der Name des Verfertigers der Steinkiste oder der Person die die Inschrift einmeißelte, allein das hatte doch zum Ausdruck gebracht werden mussen wenigstens mußten wir den Namen im Instrumental er Warten') Fleet außert weiter die Vermutung kantha bedeute vielleicht ein Amt oder einen Beruf ein solches Wort ist aber bisher unbekannt und vorlaufig ist jedenfalls die Erklarung als 'der jungste' (für kanitho = kanittho) die beste Wie der Steinmetz dazu kam diese Worte besonders zu setzen lehrt ein Blick auf die Phototypie Er beabsichtigte zunachst die Inschrift rund um die Öffnung anzubringen, aber schon bei dem Wort nikhetu stieß er mit der Inschrift 1 zusammen. Er setzte daher den Rest in den Raum zwischen der Schriftzeile und dem Rande der Öffnung, und zwar in der der bisherigen Schrift entgegengesetzten Richtung. Auch die Inschriften auf der zweiten Kiste laufen kreuz und quer und zum Teil in entregen

Aus ahnlichen Grunden halte ich die Versiedle die Inschriften auf dem Rehquienbehalter von Piprahwa und auf der Vase von Peshawar als Verse zu erweisen für verfehlt.

<sup>2) \</sup>gl JR\S 1909 S C65

gesetzter Richtung Ich habe schon bei meiner Behandlung der Mänikiäla Inschrift<sup>1</sup>), bei der die Dinge ganz alinhich liegen, darauf hingewiesen, daß sich diese geringe Sorgfalt in der Anordnung aus dem Charakter der In schriften erklart. Auf der Innenseite der Reliquienbehilter angebracht, waren sie für gewöhnlich überhaupt nicht sichtbar. Sie waren also gar nicht dazu bestimmt, gelesen zu werden, sondern vertreten die Stelle der Urkunden, die wir in Kirchturmknöpfen oder Grundsteinen von öffentlichen Gebruden einzuschließen pflegen.

Ich lese demnach die Inschrift (Nr 2, B I A II)

Kurapituno ca Kuramatu") ca Kurasa ca sivalācamajusam panals phāligasamugam ca Budhasarirānam nilhetu Utaro Pigahaputo kānitho

'Fur den Vater des Kura und die Mutter des Kura und Kura kauft eine Kiste aus širakāca und eine Kristalldose zur Niederlegung von Buddha Reliquien Utara (*Uttara*), der jungste Sohn des Pigaha (*Vigraha*)'

Eine ahnliche Angabe über die Person, die die Kiste besorgte, findet sich wie wir sehen werden, auf dem zweiten Behalter Unsicher bleibt nur das Wort sirakāca Ich sebe darin den Namen des Materials, aus dem die Kiste verfertigt ist<sup>3</sup>), allem ich kann die Wort sonst micht nachweisen Unwahrscheinlich ist aber die angenommene Bedeutung micht Kāca be deutet Glas, schwarzes Salz (kācamala, kācalarana, kacasambhara, kācasau varrala), kācamani Kristall oder Quartz, sira ist der Name einer Reihe von gluckbringenden Stoffen, wie Steinsalz (saindhara) Meersalz (samidralarana), Borax (sietalankana), Myrobilanen (āmalaka), Silber (tāra) Sandel (candana) Eisen (löha), Tagara Eine dem siriakāca analoge Bildung schemt siriakāca wurde also einen Stein bezeichnen, der als gluckbringend galt, und daß man den Relquienbehalter aus einem solchen verfettigte, wir begreiflich Über Vermutungen kommen wir freiheh vorlaufig nicht hinaus

Auf das Verhaltnis der Angaben der Inschrift zu dem tatsachlichen Befunde werden wir spater eingehen Zunachst mussen wir uns mit der Inschrift beschaftigen, die Buhler als X bezeichnet hat Meiner Ansicht nach bezieht sich diese Inschrift auf den Inhalt des Reliquienbehalters, der aus einer Menge verschiedenartiger Gegenstande besteht. In der Stein kiste fand sich eine runde Dose, wiederum aus schwarzem Stein. In dieser stand eine kleine runde Dose aus Kristall, oben und unten flach und mit eingebuchteten Seiten. Sie enthielt ein Stückehen Knochen, die eigent-

<sup>1)</sup> JRAS 1909 S 660

Das ma hat kein Vokalzeichen, string genommen mußte man also m lein
 Leider gibt Rea das Material meht an, sondern spricht nur von 'black stone'

<sup>4)</sup> Stradhatu konnte aber auch den Namen des Gottes enthalten wie bienprijst. Berekristall

liche Reliquie Unter der Kristalldose lagen neun kleine Blumen aus Gold, vierzehn hohle Goldkugelchen, vier kleine Blumen aus Kupfer, neunzehn durchlöcherte Perlen, ein Kugelchen aus Amethyst und endlich 24 Silbermunzen, die in der Form eines Svastika gelegt waren. Um die Steindose herum lagen ein Kupferring, mehrere Stuckchen Kupfer, ein Kugelchen, zwei Doppelperlen, zwei Trisūlas und vier Blumen aus reinem Golde, ein hohles Kügelchen und ein Doppelkugelchen aus Gold, sieben kleine drei eckige Stuckchen Gold, die ursprunglich eine Blume bildeten, und zwei halbkugelformige Schalen aus einem braunen Metall, die anemander passen und offenbar eine Dose bildeten. Beide Schalen hatten in der Mitte der Außenseite je einen kleinen goldenen Knopf, nur der eine war aber noch in der Schale befestigt, der andere lag lose daneben. Eine der Schalen wies ım Inneren Spuren von einer Art Harz auf Das interessanteste Stuck endlich ist ein langlicher sechseckiger Kristall1) mit leicht konvexen Seiten, in der Langsrichtung durchbohrt und mit einer Inschrift versehen. Diese Inschrift ist, wie schon erwahnt, in Brähmi Schrift Von der Schrift der Asoka Inschriften unterscheidet sie sich nur in drei Zeichen in dem ca. dem da und dem Anusvära Das ca mit seiner Verlangerung der Vertikale und das da mit der Öffnung nach rechts gleichen den entsprechenden Drāvida Zeichen, der Anusvāra wird nicht durch einen Punkt, sondern durch einen horizontalen Strich ausgedruckt. Das letztere ist vielleicht nur ein Notbehelf zu dem das eigenartige Material zwang, ein Punkt wurde auf dem Kristall kaum sichtbar sein

Auf der einen Schmalseite des Kristalles ist eine Linie vom Mittel punkt zu einer Ecke gezogen und Rea meint daß sie den Anfang der Inschrift bezeichnen solle Danach wurde die Inschrift samanudesanam ca beginnen, allein das ist wegen des ca ausgeschlossen Außerdem lauft auf der anderen Schmalseite eine Linie vom Mittelpunkt auf die Mitte der Langsseite, die das Wort yathiyo tragt Damit kann dem Sinne nach die Inschrift sehr wohl begonnen haben, und ich habe es daher an den Anfang gestellt, wenn es auch sehr zweifelhaft bleiben muß ob die Linie die ihr zweiselniebene Bedeutung hat

Ich lese die Inschrift (Nr. 3. B. X) nach der vorzuglichen Photogravure in Ren's Werk

- 1 yathiyo1
- 2 Gopsy[ā]2 agadānam3
- s mātugāmasa Namdapurāhs
- 4 suvanamāhā
- 5 šamanudešānam<sup>5</sup> ca
- 6 Gılānakarasa<sup>6</sup> ayasakam<sup>1</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Buhler hest [sa]fhiya und bemerkt, die linke Halfte des sa sei anormal Nach der Photogravure kann es keinem Zweifel unterhegen, daß das erste aleara ya ist

<sup>1)</sup> Nach den Untersuchungen von Warth ein Bervil, siehe Rea a a O S 51

Der Graveur hat erst die linke Halfte des Buchstabens zuzogen, dann die rechte und hat daber nicht genau die Mittellinie getroffen. Ebenso hat er das wit von Gomus cezocen, wahrend er bei dem vo und dem va von avasakam zuerst den Halbkreis ce zogen und dann die Vertikale eingefügt hat. Das Vokalzeichen des letzten alsara est nicht ganz sicher, es könnte auch se gelesen werden \* Buhler hest gehing Nach der Photogravure ist aber pi wahrscheinlicher als hi Der a Strich ist m der 3 Buhler glaubte, zwischen dem a und dem ga noch Photogravure undeutlich einen Buchstaben zu erkennen. Die Strichelchen, die dort sichtbar sind, konnen meines Erachtens kein Buchstabe sein 4 Die Linie, die den Anusyara bezeich net, lauft schrag und beruhrt mit dem linken Ende die Grundlinie des na sehe den Annsvara in dem kleinen horizontalen Strich, der die Spitze der Vertikale des na beruhrt. Fur einen a Strich ist er viel zu kurz. 6 Buhler best Gilanal erasa. aber weder in der Photogravure noch in der Zeichnung ist ein e Strich an dem la zu sehen. In der Zeichnung hat das ra oben einen horizontalen Strich nach links, unten einen kleinen Haken nach rechts, die Photogravure zeigt aber, daß ein ganz regel rechtes ra vorliegt. Die Lesung re, die Buhler für möglich halt, ist au geschlosen Buhler liest avasaka, der Anusyara ist aber in der Photogravure ganz deutlich

Fur die Interpretation wichtig ist die Beobachtung, daß die einzelnen Zeilen sehr verschieden lang sind Zeile I fullt z B nicht einmal die Halfte des verfugbaren Raumes, in Zeile 3 hat dagegen das letzte aksara hi nur die Halfte der normalen Größe um es noch am Ende der Zeile unterzubringen Daraus geht mit Sicherheit hervor, daß der Text nicht, wie es spater ublich ist, ohne Berucksichtigung der Wortzusamnlengehöngkeit fortlaufend ge sehrieben ist, sondern daß Wort und Zeilenschluß zusammenfallen Damit ist weinigstens ein Anhaltspunkt für die Wortabtrennung gegeben

Buhler ubersetzt 'An A-ga, - gift by the women from Nandapura (\*) and by the Śrāmaneras from Suvanamāha, in the Avasakasaths gohs of Gilanakera(\*)' und bemerkt, daß die Worte von gilanakerasa bis gohiya unverstandlich seien Richtig ist sicherlich seine Fassung der Wörter mātugāmasa und samanudesānam ca Auch der Zweifel an der Auffassung von Namdapurah; ist unberechtigt Der Ablativ auf -ah; von a Stämmen ıst ın Mahārāstrī haufig1) und kommt gelegentlich auch in Ardhamāgadhi und Sauraseni vor ") De sich in Magadhi auch Lokative auf -ahim, im Apabhramsa Lokatu e auf -ahī findens), konnte Namda purahs allenfalls auch als Lokativ gefaßt werden Fur den Sinn kommt nichts darauf an, ob man 'von N' oder 'm N' ubersetzt Ein Stadtname Suvanamaha ist dagegen sehr unwahrscheinlich. Die Wort kann kaum etwas anderes sein als Sk surarnamāsa, mit dem Übergang des Zischlautes in h, wie er namentlich nach langem Vokal haufig ist4) Surarnamāsa oder omāsaka ist im Sk nach dem PW ein bestimmtes Gewicht, hier mussen wir fur suranamaha wohl die ursprungliche Bedeutung 'Goldbohne' annehmen Jedenfalls scheint es mir sicher zu sein, daß mit den suranamaha die Goldkugelchen!)

Pischel, Grammatik der Prakrit Sprachen, § 365
 Nach Pischel in S als falsche Form anzus hen

<sup>2)</sup> Pischel a a O § 366a ') Pischel a a O § 262-264

<sup>1)</sup> Frentuell auch die kleinen Goldblumen

gemeint sind, die um die Steindose und unter der Kristalldose lagen Worte von mātugāmasa bis ca betrachte ich als zusammengehörig Wortstellung ist ahnlich wie in 1 majusam panati phäligasamugam ca Zeile 6 ist Gilanakarasa offenbar Eigenname, ayasakam dagegen muß wieder einen der in dem Behalter gefundenen Gegenstande bezeichnen Ich kann das Wort nur mit Sk augs verbinden, augsaka könnte einer Sk Form \*ayaska oder \*ayasaka entsprechen Ayas ist ein unbestimmter Ausdruck. es kann Kupfer, Erz oder Eisen bezeichnen Ist meine Ableitung richtig so kann es nur auf den Kupferring, die Kupferstucke, die Kupferblumen oder die Dose aus 'braunem Metall' gehen Es bleiben die beiden ersten Zeilen Agadānam entspricht sicherlich Sk agradānam 'die Hauptgabe'1) Das davor stehende Gopnyā muß Eigenname sein. Den Gegenstand der Gabe bildet also vathavo Das aber kann nur zu Sk. vasta gehören und man kann höchstens zweifeln, ob man es als Nom Pl von yatthi oder als Nom Sing von yatthiya = Sk yastika fassen soll. Ich ziehe das erstere vor und nehme das Wort im Sinne von Perlenschnur, die einen Edelstein in der Mitte hat'\*) Die eine Perlenschnur bildeten offenbar die neunzehn Perlen und der Amethyst, die unter der Kristalldose lagen 3) die zweite wird aus den Perlen und dem Kristall selbst bestanden haben, die um die Steindose herumlagen Wie die Durchlöcherung zeigt war der Kristall ursprunglich sicherlich bestimmt gewesen, an einer Kette getragen zu werden

Ich ubersetze die Inschrift demnach

'Die Perlenschnure sind die Hauptgabe der Gopi Die Gold kugelchen (sind die Gabe) der Frauen von Namdapura und der Novizen (Die Gabe) des Gilänakara ist das Kupfer

Der zweite Reliquienbehalter ist eine ahnliche Steinkiste wie die vor her beschriebene, die Öffnung ist hier aber Kreisrund Inschriften die ge weißt waren, laufen um den erhöhten Rand der Öffnung herum und fullen die Vertiefung im Deckel und den Rand um diese Vertiefung Die Stein kiste war fast ganz mit Erde gefullt. Sie enthielt keine Steindose wie die erste Steinkiste, sondern nur eine Kristalldose, die geöffnet dalag. Von der Reliquie war nichts mehr erhalten. Dagegen fanden sich wieder zahlreiche Goldblumen Perlen Korallen, Kristallkugelchen Kupferstuckehen usw. Das wertvollste sind Reste eines aufgerollten Silberbandes mit einer drei zeiligen Inschrift, deren Buchstaben mit einer Nadel eingestochen sind Leider ist das Metall so bruchig daß eine Aufrollung des Bandes und damit die Lesung der Inschrift unmöglich erscheint.

Vgl auch den Gebrauch von aggadana im Pali und aggadakkhineyya als Beiwort Buddhas

<sup>4)</sup> Varahamılıra Brhatsamlıta 81, 36 elavali n\u00e4ma yatheştasamlılığı hasta pramana manıvıprayult\u00e4 | eamyopt\u00e4 ya manın\u00e4 tu madhye yaşfili e\u00e4 bluşanavı\u00e4\u00f6hru\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u

<sup>3)</sup> Sie sind aufgereiht bei Rea Tafel I, photographiert

Die Inschrift (Nr 4, B III) in der Vertiefung des Deckels lautet

```
1 goths
```

- 2 Hırañavaqhavā1
- 3 IVulgālako Kfāllaho2
- Visako Thorasisi
- s Samano Odalo
- 6 Apala[ro]3 Komudo4
- 7 Anugaho Kuro
- s Satugho Jetako Jetos Alma[ka]6
- 9 Varuno Pigalako Kosako
- 10 Suto Papo 7 Kabho 8 Ghaleko
- 11 Samanadāso Bharado
- 12 Odalo 10 Thorateso Taso
- 13 Gilano 11 Jambho
- 14 Puta[ro] 13 Abo 13
- 15 Galara 14 Janalo
- 16 Gosālo Kānamkuro 15
- 17 Uposathaputo Utaro
- 18 Karahapulo 15

Dies ist Buhlers Lesung die aber Leineswegs sicher ist<sup>1</sup>) Nuch der Photo typie ware auch Hironaraghavo moglich 2 Buhlers Lesung Das tu ist in der Phototypie schwer erkennbar und unsicher ebenso das a von ka Das ha zeigt eine merkwurdige Gabelung an der Spitze Buhler Apaka , das ro ist aber 4 Buhler Samudo aber der Haken des ersten Zeichens ist ganz wahrscheinlich unsicher, wahrend der o Strich vollkommen deutlich ist. Man konnte also hochstens Somudo lesen aber ein solcher Name ist kaum denkbar 5 Buhler Potako [Ploto, aber die beiden je sind unverkennbar 5 Buhler Alingka aber der a Strich ist in der Phototypie nicht zu erkennen und das La kann überhaupt nicht <sup>7</sup> Nach der Phototypie ware auch Sape möglich als sicher gelten habherakhfol aber das zweite akşara kann nicht bhe sein, wie ein Vergleich mit dem bha in 11 zeigt sondern nur bho Die darauffolgenden beiden aksaras sind Buhler [Gale]Lo in der Phototypie ist das gha ganz deutlich 10 Buhler Odalo, aber das då ist vollkommen sicher 11 Nach der Phototypie ware auch Gilano moglich 18 Buhler fragend Pudara Em da 1st ausgeschlossen 13 Buhler [B] übo aber das a 1st unverkennbar das letzte aksara ist unsicher Der Langestrich ist in der Mitte der Vertikale angesetzt 11 Drei oder vier aksaras sind unleserlich 15 Buhler Gosalakanam Kuro Das o von lo ist vollig sicher In der Phototypie vermag ich am Ende des Lu nur einen Strich zu entdecken 16 Buhler Karahaputo In der Phototypie ist kein Langezeichen sichtbar

Buhler hat nur Uposathaputo und Karahaputo als nahere Bestim mungen zu den vorausgehenden Namen gefaßt, die übrigen Namen aber als selbstandige Personennamen behandelt Ein Name wie Thorasis macht aber durchaus den Eindruck eines Patronymikons Er entspricht genau einem Sk. Sthaulasirs, dem nach Pån 6, 1, 62 gebildeten Patronymikon

<sup>1)</sup> Vor allem deshalb weil hiranya in Nr 5 durch hirana vertreten ist

von Sthūlaśwas1) Es liegt also nahe, Visako Thorasisi in Zeile 4 als Bezeichnung einer einzigen Person zu betrachten. Das gleiche gilt für die beiden folgenden, Samano Odalo und Apakaro Komudo, und den vorausgehenden Vuqālako Kālaho Odalo ist Sk. Audalah, Patronymikon zu Udala, das Āśval Śrautas 12, 14, 2 und ım Pravarādhyāya erwahnt wird, Komudo ist Sk Kaumudah, Patronymikon zu Kumuda, einem haufigen Namen, und Kālaho kann wenigstens der Form nach eine Ableitung von Kalaha sein, wenn dieser Name auch sonst nicht belegt ist. Von Zeile 7 an zeigt aber die Liste keineswegs mehr einen regelmaßigen Wechsel zwischen Personennamen und Patronymikon Unter dem Namen von Anugaho bis Jeto sind sicher keine Patronymika, erst das sich anschließende Alinaka konnte wieder Patronymikon sein, und wenn Buhlers Lesung Alinaka richtig sein sollte, könnte es sich auf Jetaka und Jeta beziehen, deren Namen durauf schließen laßt, daß sie Bruder waren Unter den folgenden Namen ist Patronymikon vielleicht noch Ghäleko und hochstwahrscheinlich noch Thoratiso, das einem Sk Sthaulatisyah entsprechen wurde Auffallig ist, daß sich in der Liste drei Namen finden, Satugho, Bharado und Janako, die der Rāma Sage angehoren Sie kommen sonst in den Inschriften bis zum 5 Jahrhundert n Chr nicht vor Beweisen können sie an und fur sich naturlich nur die Bekanntschaft mit der Sage, nicht das Bestehen von Välmikis Gedicht Der merkwurdige Name Kanamkura erinnert an die Beinamen der Pallavas auf ankura? und ist vielleicht mit Haplologie aus Kanalankura entstanden Ich verstehe die Inschrift also folgendermaßen

'Das Komitee (besteht aus) Hirafiavaghavā (? Hiranyavyāghrapād?), Vugalaka Kālaha (Udgadhada Kālaha), Visaka Thorasis (I'istaka Sihau laśirsi), Samana Odala (Śramana Audala), Apakara (?) Komuda (A Kau muda), Anugaha (Anugraha) Kura Satugha (Śatrughna), Jetaka (Jayan ala) (und) Jeta (Jayanta), den Ālinakas (?), Varuna, Pigalaka (Pingalaka), Kusaka (Karusaka?), Sutu (Śrata), Pāpa (?), Kalona (Kambha) Gha leka, Samanadāsa (Śramanadāsa) Bharada (Bharata) Odāla Thoratisa (Uddāla Sihaulativya), Tisa (Tisya), Gilāna (Glana) Jambha Putara (?), Āba (Āmra), Gālava Janaka, Gosāla (Gośala) Kanamkura (Kāna kūnkura?), dem Sohne des Uposatha (Uparasatha) Utara (Utlara), dem Sohne des Karaha?

Am rechten Rande der Vertiefung des Deckels steht ferner (Nr 5, B V)

- 1 gothisamano Kubo
  - hıranakāra gamanıputo Bubo

Das erste kann nur heißen 'Der Asket des Komitees ist Kuba (Kum bha)' Der gosthisramana scheint ein Beamter des Komitees gewesen zu sein Über seine Funktionen wissen wir nichtis

15

<sup>1)</sup> Sthûlastras ist als Name eines Rşı im Mbh belegt

<sup>1)</sup> Nayankura Tarunankura, Lalutankura, Buddhyankura, South Ind Inser I, 3 4, II, 341, Tp Ind VI, 320 VIII 145

Die zweite Zeile gibt Buhler wieder 'Büba, the son of the village headman Hiranakära (Hiranyakära)' Bei dieser Übersetzung sieht man den Zweck der Inschrift nicht ein Auch ist Hiranakära ein auffallender Eigenname Ich möchte eher gluben, daß hiranakära Lese oder Schreib fehler für hiranakäro ist, und daß dieses Wort hier die Bedeutung Schatz meister, Bankier hat, die auch hairanyaka zukommt. Es ware also zu übersetzen

'Der Schatzmeister ist Büba, der Sohn des Dorfschulzen'

Mit der zum Teil schwer lesbaren Inschrift am linken Rande (Nr 6, B IV) weiß ich ebensowenig etwas anzufangen wie Buhler Soweit sich aus der Phototypie erkennen lußt, steht da

Sama[na]dāsato hīta a Budhasa sarīrānī mahīyānukam ma

Fur mahıyā° konnte auch mapıyā° gelesen werden Sicher ist nur, daß hier von den Buddha Reliquien die Rede ist

Am Rande der Öffnung des Behalters selbst stehen zwei Inschriften Die erste (Nr 7, B VI) lautet

sa gothi nigamaputānam¹ rajapamulhā Sā saputo Khubirako rājā Sihagothiya pamulho tesam amnam majus[a]\* phāligasamugo³ ca pāšanasamugo sa

<sup>1</sup> Buhler saga[th]nnyama° das a von sa und das o von go sınd vollkommen deutlich <sup>2</sup> Buhler manj[u]s[am] Das a von sa ist nicht ganz sicher, da an der betreffenden Stelle ein Ruß durch den Stein geht ein Anusvara ist aber sicher nicht vorhanden <sup>3</sup> Buhler phaliga°

Ich ubersetze 'Dieses Komitee der Angehorigen des nigama (Gilde oder Dorf) hat den König als Vorsitzenden König Khubiral a (Kuberaka), der Sohn des Sa sa¹) ist der Vorsitzende des Siha (Simha )') Komitees Denen (gehört) das andere die Kiste und die Kristalldose und die Steindose'

Buhler mußte, um einen Sinn zu erhalten rajapāmukhā als Fehler fur rājapamukhānam ansehen 'by the sons of the Sagathi nigama' Bei der neuen Lesung ist jede Textanderung unnötig. Der erste Satz enthal die alligemeine Bestimmung solange die govihi besteht, ist der rājan der Vorsitzende. Der zweite Satz gibt die zur Zeit der Insehrift bestehenden Verhaltnisse an Die richtige Erkhirung von amnam hat sehon Pischel ge geben

Die zweite Inschrift (Nr 8, B VII) lautet nach Buhler Samano Cagha[ña] puto Utaro Arāmutara 'Samana (Śramana), the son of Chaghaña (\*Jaghanya\*) Utara (Uttara) Zwei Buchstaben sind

<sup>&</sup>quot;) Da in den ubrigen Inschriften puta stets mit dem Vatersnamen im Kom puta unverbunden erschemt i it es wahrschemheher, daß auch hier das sa vor puto nicht die Gentivendung sit, sondern zum Namen ge hört.

i) Dieser Name des Komitees ist sehr seltsam und fortschreitende Frkenntnis wird vielleicht einmal zu einer ganz anderen Frklitung von siha führen

meines Erachtens von Bühler verkannt worden. Das sechste akyara ist kein  $\tilde{n}a$ , da der Haken rechts dafur viel zu hoch angesetzt ist und außerdem der a-Strich fehlen wurde. Es kann nur ein  $k\hbar\bar{a}$  sein. Das dreizehnte akyara kann ferner kein  $r\bar{a}$  sein. Wenn der Winkel in der Mitte der Vertikale das  $\bar{a}$ -Zeichen ware, durfte nicht am Kopfe der Vertikale noch ein a-Zeichen stehen. Meiner Ansicht nach kann das Zeichen nur  $\bar{n}a$  sein. Die beiden letzten von Buhler nicht gelesenen Zeichen sind sicherlich yati; der Querstrich an der rechten Seite des ya ist offenbar nur zufallig, und das i von ti ist kursiv wie in  $nigama^o$  und in Thoratiso in Nr. 4. Ich halte auch das viertletzte akyara fur ti; es kann aber auch ta gelesen werden. Ich lese demnach die Inschrift:

Şamano ca Ghakhāputo Utaro āñam=utirayati

Die Inschrift als Ganzes bereitet Schwierigkeiten, doch scheinen mir die letzten Worte klar: 'Utara fuhrt den Auftrag aus.' Da amnam in Nr. 7 zeigt, daß ny in diesem Dialekt zu nn (mn) wird, kann āñam nicht etwa auf anvam zuruckgefuhrt werden. Es muß vielmehr Sk ajñam entsprechen. Utirayati fasse ich als uttīrayati, mit Nichtbezeichnung der Lange wie in osarirānam in Nr. 2, sarirāni in Nr. 6. Zur Bedeutung vergleiche man die Ausdrucke tilitadamda und athasamtīranā in den Asoka-Inschriften (SE. 4; FE. 6). Wer vorzieht, utarayatı zu lesen, muß es als unvollkommene Schreibung fur uttāravati erklaren. Im Sk. wurde man dafur avatāravati sagen 1) Die Angabe, daß Utara den Auftrag der gosthi ausfuhrte, erinnert sofort an die Inschrift auf dem ersten Reliquienbehalter, wonach Utara, der Sohn des Pigaha, die Steinkiste und die Kristalldose fur Kura und seine Eltern kaufte Da es wegen des amnam in Nr. 7 feststeht, daß die beiden Schenkungen miteinander in Zusammenhang standen, so kann an der Identitat des Utara in Nr 7 und Nr. 8 kaum gezweifelt werden. Ist das aber der Fall, so können die hier dem Utaro vorangehenden Worte nicht direkt zu Utaro gehören, denn er wurde hier als der Sohn der Ghakhā bezeichnet sein. Auch die außere Form macht es ganz unwahrscheinlich. daß wir hier eine fortlaufende Inschrift vor uns haben Zwischen oputo und Utaro ist eine Lucke und das u steht viel tiefer als das vorausgehende to. Die Worte Samano ca Ghakhāputo mussen also besonders gefaßt werden. Nun kann man zweifeln, ob man ca Ghalhāputo, wie ich es tue, oder Caghalhāputo lesen soll — weder Ghalhā noch Caghalhā laßt sich vorlaufig als Name belegen oder erklaren -, in jedem Fall bleibt der Zweck der Inschrift, wenn man sie als selbstandige Inschrift faßt, dunkel. Ich kann sie daher nur als eine Erganzung zu Utaro anam utirayati betrachten, die der Steinmetz vor jene Worte setzte, weil es dahinter an Raum fehlte2).

Uber den Wechsel von uti\(\tilde{t}\) und avat\(\tilde{t}\) vgl auch Jacobi, Pari\(\tilde{s}\)chitaparvan, S 9
und Hertel, ZDMG. 61, 499.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Man beachte, daß sehon von däamu<sup>o</sup> ab die Zeichen immer kleiner und gedrückter werden

Über die Willkur, die in dieser Hinsicht herrschte, habe ich schon oben gesprochen. Ich ubersetze demnach:

'Utara (Utlara) fuhrt den Auftrag aus und Ṣamana (Śramaṇa), der Sohn der Ghakhā.'

Merkwurdig ist, daß die Inschriften auf den beiden Rehquienbehaltern nicht mit dem tatsachlichen Befund ubereinstimmen. Nach Inschrift Nr. 7 sollte der zweite Behalter aus einer Kiste, einer Kristalldose und einer Steindose bestehen; in Wahrheit ist eine Steindose nicht vorhanden. Anderseits spricht die Inschrift Nr. 2 auf dem ersten Behalter nur von einer Steinkiste und einer Kristalldose; tatsachlich aber hat sich hier auch eine Steindose gefunden, in der die Kristalldose eingeschlossen war. Wir mussen uns mit der Feststellung dieses Widerspruches begnugen. Ob hier ein einfaches Versehen des Steinmetzen vorliegt oder ob man mit irgendwelcher, ehrlicher oder unehrlicher, Absicht den Inhalt der Steinkiste nachtragich vertauscht hat, laßt sich nach mehr denn 2000 Jahren kaum ermitteln.

Der dritte Reliquienbehalter ist eine ganz ahnliche Steinkiste wie die zwette. Geweißte Inschriften sind in der Höhlung des Deckels und um die öffnung des unteren Steines angebracht. In der Kiste fand sich wiederum eine Kristalldose, offen und voller Erde, und daneben eine ganz kleine Dose aus Beryll, die drei Knochensplitter enthielt. Ursprunglich hatte die Berylldose in der Kristalldose gestanden. Um die Dosen herum lagen wieder die ublichen Beigaben aus Gold, Kupfer, Perlen und Edelsteinen

Die Inschrift auf dem Deckel ist nicht einheitlich. Ein Blick auf die Phototypie zeigt, daß zunachst nur die mittlere Kolumne von Namen eingemeißelt war Die Namen, die rechts und Inks davon stehen, sind in bald größeren, bald kleineren Buchstaben geschrieben und stehen vielfach außerhalb der Zeile Sie erweisen sich dadurch als spater hinzugefügt. Ich lesse (Nr 9. B VIII) 13.

Vacho Cagho negamā Jeto Jambho Tesa Reto Acino Sabhilo Akhaaho Kelo Keso Maho 5 Seto Chadiko[gho] Khabilo Sonutaro Samana Samanadāso Sāmako Kāmulo Citalo2

'Die Mitglieder des nigama (Gilde oder Dorf) (sind) Vacha (Valsa), Cagha, Jeta (Jayania), Jambha, Reta (Raivala), Acina (Acīrna?), Kela,

Buhler Chadiko Okhabülo Das vierte akşara int undeutlich, aber sicher kein o Die Verbindung dieses akşara init dem weit davon getrennten Khabülo ist ganz unmöglich i Buhler Chako, nach der Phototypie ist i swalrscheinlicher als i.

Die Namen der spater hinzugefügten Kolumnen 1 und 3 setzo ich in die Reihe, der sie zunächst stehen

Kesa (Keśa), Chadikogha, Sonutara (Śraianottara), Samanadāsa (Śramanadāsa), Kāmuka, Citaka (Citraka), Akhagha (Aksaghna), Seta (Śiaitra oder Śrestha), Tisa (Tisya), Sabhika, Maha (Māgha), Khabūla, Samana (Śramana), Sāmaka (Śyāmaka))

Um den Rand der Hohlung steht (Nr 10, B IX)

Arahadınānam gothıyā majusa ca samugo ca tena samayena¹ Kubırako rājā amsı²

<sup>1</sup> Buhler tena kama yena <sup>2</sup> Buhler am[k]: Due richtige Lesung, die keiner weiteren Begrundung bedarf, hat wenn ich nicht irre, schon Senart gegeben Leider konnte mir auch Hr Senart selbst nicht angeben, wo das geschehen ist

'Die Kiste und die Dose (gehort) dem Komitee der Arahadinas (Arhad dattas) Zu dieser Zeit war Kubiraka (Kuberaka) König'

Buhler faßt Arahadınānam als Pluralıs majestatis, die Bedeutung des Namens wird dadurch meht klarer Samugo mussen wir offenbar auf die Kristalldose beziehen Daß die Berylldose in der Inschrift nicht besonders erwahnt wird, braucht nicht wunderzunehmen, da sie winzig klein ist

#### II Die Inschrift von Ara

Die im folgenden behandelte Kharosthi Inschrift wurde in einem Brunnen in einem Nala namens Ara, zwei Meilen von Bägniläb, gefunden Sie befindet sich jetzt im Museum zu Lahore R D Banerji hat sie zuerst zu unserer Kenntnis gebracht. In seiner Veröffentlichung (Ind Ant 1908, S 581) hat er die Erwartung ausgesprochen, daß mir eine vollstandige Entzifferung des Textes gelingen wurde. Ich bedauere, dieser Erwartung nicht entsprechen zu können, die letzte Zeile der Inschrift bleibt mir un verstandlich, obwohl die Schrift hier teilweise ganz klar ist. Den übrigen Teil der Inschrift aber glaube ich mit Hilfe eines Abklätisches, den ich der Gute Pleets verdanke<sup>1</sup>), so weit lesen zu können daß höchstens über die beiden Namen in der vierten Zeile noch ein Zweifel bestehen kann

Um zu zeigen, was ich meinem Vorganger verdanke, setze ich seine Lesung hierher Auf jeden Punkt, in dem ich von ihm abweiche, einzu gehen, halte ich fur überflussig, in den meisten Fallen muß eben der Augen schein entscheiden Nur das eine sei hier schon bemerkt. Bunerji meint, die Inschrift sei am linken Ende verstummelt es fehlten die Schlußworte aller Zeilen mit Ausnahme der ersten. Diese Annahme ist völlig unbe grundet. Nur die letzte Zeile ist eventuell unvollstandig. Banerji liest

- 1 Maharajasa rajatirajasa devaputrasa pa(?)thadharasa
- 2 Vastapaputrasa Kaniskasa samvatsaraë eka catari(se)
- s sam XX, XX, I, Cetasa māsasa dīva 4, 1 atra dīvasamī Namī-1ha

<sup>1)</sup> Es ist derselbe, nach dem die Phototypie im Ind. Ant hergestellt ist. Wenn Banerji angibt es waren mir Abklatsche der Inschrift aus Lahoro zugeschickt, so befindet er sich im Irrtum. Jedenfalls ist kein Abklatsch dieser Inschrift aus Lahoro in meine Hände gelangt.

- na pusa puria pumana mabarathi Ratakhaputa
- s atmanasa sabharya putrasa anugatyarthae savya

#### Tch lese

- 1 Maharajasa rajatirajasa devaputrasa [ka]:[sa]rasa1
- 2 Vajheskaputrasa" Kaniskasa sambatšarae3 ekacapar[1]
- 3 [sae] sam 20 20 1 Jethasa masasa di 20 4 1 1 se] divasak sunam khafn]es
  - . kupe [Da]saterana Posapurtaputrana malarapitarana puya
  - s e Namda[sa sa]bharya[sa<sup>8</sup> sa]putrasa anugraharthae sarva [ma]na<sup>9</sup>
- 6 [3a] tisa hitae 10 ima cala | khiyama 11

Auf die Lesung dieses Wortes werden wir zuruckkommen 2 Das zweite aksara kann memes Erachtens nur jhe sem die Lesung si ist jedenfalls ausge-chlosen Uber die Lesung des dritten alsara kann man zunachst verschiedener Ansicht sein Auf ska weisen die Namen Kaniska Vasiska, Huriska und die Tatsache daß in der Zeda Inschrift genau das gleiche Zeichen in dem Namen Kanislasa erscheint<sup>1</sup>) Für sna spricht anderseits, daß die Ligatur ska hier in dem unmittelbar folgenden Kanis kasa einen anderen Ansatz des ka zeigt. Wenn man aber bedenkt, daß in der Kha rosthi Schrift dieselben Zeichen auf demselben Stem oft sehr verschiedene Formen zeigen so wird man sich doch für ska entscheiden 3 Die richtige Lesung des Jahresdatums habe ich schon JRAS 1909 S 652 gegeben. Die Ligatur tie ist nicht neu, wie Banerji meint. Sie findet sich wenn man von unsicheren Fallen absieht, ın samvatsaraye ın der Taxıla İnschrift des Patika (Ep Ind 4 54, Buhler samvat saraye) und in der Mahaban Inschrift (Journ As IX 4 514 Senart samratsaraye) und in bhetsiti und matsana im MS Dutreuil de Rh ns wie Franke schon vor zehn Jahren erkannt hat (Palı und Sanskrit S 96f) Das a von raust undeutlich 5 Hinter dem Zeichen für 20 ist ein Loch im Stein <sup>6</sup> Das n 1st abgebrockelt Der e Strich ist unten angesetzt wie in de in Zeile 1 in samtlichen e und wahrscheinlich 7 Das da ist unsicher 8 Das so am Ende des Wortes auch in te in Zeile 4 und das folgende so sind nicht ganz deutlich aber vollkommen sicher alsara hinter sarva ist vollig zerstort und das pa unsicher. Ist sarvasapana zu lesen? 10 Das he ist nicht sicher 11 Hinter Lhiyama sind drei oder vier aksaras un leserlich

'(Wahrend der Regierung) des Mahārāja, Rajātirāja Devaputra, Kaīsara Kaniska, des Sohnes des Vajheska, im einundvierzigsten Jahre — Jahr 41 — am 25 Tage des Monats Jetha (Jyaistha) in diesem Zeit punkt des Tages der gegrabene Brunnen der Dasaveras der Posapuna Sohne, zur Verehrung von Vater und Mutter, um einen Gefallen zu er weisen dem Namda samt seiner Gemahlin und seinem Sohne und allen Wesen (\*) Zum Wohle dieser (\*) \*\*

Die Inschrift berichtet also die Herstellung des Brunnens in dem sie gefunden ist durch eine Anzahl von Personen die sich Dasaveras nennen wofern der Name richtig gelesen ist, und die weiter als *Posapuraputa* 

<sup>1)</sup> Ich urteile auf Grund eines Abklatsches

<sup>1)</sup> Der Schluß ist mir nicht verstandlich

charakterisjert sind. Da es nachher heißt, daß das Werk zur Verehrung von Vater und Mutter unternommen wurde, so kann Dasavera nur der Familienname sein, mit dem sich hier eine Anzahl von Brudern bezeichnet Den Ausdruck Posapuraputra wird man zunachst geneigt sein als 'der Sohn des Posapuria' zu verstehen Allein Posapuria ware doch ein sehr merkwurdiger Personenname Ich glaube daher, daß mutra hier im Sinne von 'Angehöriger' zu verstehen ist wie in nigamaputa, oben S 2261), und daß Posapuria eine Ableitung von dem Stadtnamen Posapura = Puru sapura, dem heutigen Peshawar, ist Die Form posa ist bekanntlich im Pali belegt lhane") ist jedenfalls eine Ableitung von lhan in der Be deutung 'gegraben' Ob man darin ein Adiektiv oder ein Partizipium = Sh khātah zu sehen hat, mag dahingestellt sein khane kupe scheint im Gegensatz zu 'naturlichem Brunnen, Quelle' gebraucht zu sein Der Aus druck ist von Interesse, weil er uns erlaubt, eine Stelle in der ratselvollen3) Inschrift von Zeda richtig zu deuten Dort stehen hinter dem Datum sam 10 1 Asadasa masasa di 20 Utaraphagune ise Lsunami Zeichen, die Senart4) [bha]nam u[ka] casa ma kasa Kaniskasa raja[mi] [dadabhar] da[na]mukha, Boyer5) khanam usphamu casa mardakasa Kanis lasa rajamı [to]yadalabhaı danamulha hest. Nun zeigt der Abklatsch deutlich, daß die ersten drei alsaras dieser Stelle genau dieselben sind wie die ersten drei auf das Datum folgenden alsaras in unserer Inschrift Sogar das e von ne ist genau so unten angesetzt wie hier6) Daß das darauffolgende Zeichen weder ka noch spha ist, sondern e, wird man jetzt kaum noch be streiten?) Die folgenden Worte lese ich Veradasa mardakasa. Sie sind in dem Abklatsch ziemlich klar bis auf das zweite alsara, das auch ro sein könnte. Von den auf rajami folgenden funf aksaras kann ich zur Zeit nur sagen, daß sie auf keinen Fall toyadalabha sein können. Es ergibt sich also die Lesung khane kue Veradasa mardakasa Kaniskasa rajami danamul ha \* Die Form kue anstatt kupe findet sich auch in der Paja In schrift\*) und in der Muchai Inschrift\*)

Weit wichtiger als der eigentliche Inhalt der Inschrift ist das Datum Die zahlreichen datierten Inschriften der Kusana Zeit machten bisher, wenigstens was die Reihenfolge der Herrscher betrifft, keine Schwierigkeit

<sup>1)</sup> Andere Beispiele ZDMG 58, 693f

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ich behalte die ubliche Transkription der beiden na Zeichen bei, ohne damit ausdrucken zu wollen daß ich sie für unbedingt richtig halte

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ich kann der Inschrift dieses Beiwort auch nach der Behandlung die ihr Boyer hat angedeihen lassen, nicht versagen

<sup>4)</sup> JA VIII, 15 137 4) JA X, 3 466

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Es scheint daß sowohl Senart wie Boyer den rechten Haken des ku als Teil des vorausgehenden Zeichens betrachtet haben. Anders weiß ich mir die Lesung nam u nicht zu erklaren.

<sup>1)</sup> JRAS 1909 647ff 1) Ind Ant 37 65

<sup>1)</sup> Ind Ant 37, 64, JRAS 1909, 664

Sie ergaben für Kaniska die Jahre 3-11, für Väsiska 24-28, für Huyiska 33-60. fur Väsudeva 74-98 \* Hier finden wir plötzlich einen Kaniska im Jahre 41 Man könnte, um den Widerspruch zu erklaren, vielleicht be haunten, daß aus den Worten der Inschrift gar nicht hervorgehe, daß Kaniska im Jahre 41 noch auf dem Thron war Kaniskasa sambatkarae ekacaparışas heißt wörtlich 'ım Jahre 41 des Kaniska', und man könnte darin den Sinn suchen 'im Jahre 41 der von Kaniska gestifteten Ara' Nun ist es wohl selbstverstandlich, daß die Verbindung der Jahreszahl mit dem Namen des Königs im Genitiv ursprunglich das Jahr der Regierungszeit des hetreffenden Königs bezeichnete, allein ich brauche keine Beispiele dafur anzufuhren, daß man spater in derselben Weise auch den Namen des regierenden Königs mit der Jahreszahl der fortlaufenden Ara ver hunden hat. Und das muß auch hier der Fall sein. Kaniska erhalt hier seine samtlichen Titel, es wird sogar die Angabe seiner Abstammung hinzu gefugt. So spricht man nicht von einem langst verstorbenen König, zumal wenn man den Namen des regierenden Konigs verschweigt. Diese Er klarung erscheint mir daher ausgeschlossen Eine zweite Möglichkeit bietet die Annahme daß Kaniska mit Väsiska und Huviska gleichzeitig regierte Banerii hat sie sich zu eigen gemacht. Danach mußte Kaniska zwischen S 101) und 24 die Regierung Indiens dem Vasiska übertragen haben der spater in Huviska einen Nachfolger erhielt, und sich selbst auf die Re gierung der nördlichen Teile seines Reiches beschrankt haben. Wahrschein lich ist das bei dem Schweigen aller anderen Quellen nicht. Man sollte doch vor allem erwarten, daß in den Titeln des Väsiska und des Huviska die Andeutung eines gewissen Abhangigkeitsverhaltnisses zutage treten werde Allein in den Inschriften von Isapur und Sanci führt Vasiska den Titel maharāra rārātirara devaputra sahi2) Daß fur Huviska bis S 40 nur die Titel mahārāja deraputra inschriftlich belegt sind \* wird ein Zufall sein. In der Inschrift der Naga Statue von Chargaon von S 403) und in der In schrift der Wardak Vase von S 514) heißt er maharaja rajātiraja, in der Mathura Inschrift von S 605) maharaya rayatiraya desanutra. Sollte unter diesen Umstanden nicht die Annahme naher liegen, daß der Kaniska unserer Inschrift gar nicht mit dem bekannten Kaniska identisch ist? Ich will kein Gewicht darauf legen daß Kaniska hier einen Titel führt der ihm sonst nicht beigelegt wird. Die Bezeichnung als des Sohnes des Vajheska aber, die ebenfalls sonst me erscheint macht mir wenigstens durchaus den Eindruck, als ob sie hinzugefugt ware, um diesen Kaniska von einem anderen Herrscher gleichen Namens zu unterscheiden Nun klingt der

Dies ist das Datum einer Inschrift im Britischen Museum, die aus der Gegen I von Mathurä stammen muß siehe Fp. Ind. I., 239ff

<sup>2)</sup> JRAS 1910 1313 Fp Ind II, 369

<sup>1)</sup> Vogel Catalogue of the Archaeological Museum at Mathura S 88

<sup>9</sup> JRAS XX 255ff 1) Lp Ind I, 396

Name Vaiheska (oder Väiheska) so stark an Väsiska an, daß ich beide Tormen nur als Versuche ansehen kann, einen und denselben barbarischen Namen mit den Zeichen indischer Alphabete wiederzugeben 1) Sie stehen sich jedenfalls naher als z B die verschiedenen Formen, in denen der Name des Huviska in Inschriften und auf Munzen erscheint. Sollte nun nicht der Kaniska unserer Inschrift der Sohn des Nachfolgers des großen Kaniska sein? Er wurde damit wahrscheinlich auch sein Enkel sein, was wiederum gut zu dem Namen stimmen wurde, Enkel werden bekanntlich uberall gern nach dem Großvater benannt Der Gang der Ereignisse wurde danach der folgende gewesen sein. Auf Kaniska folgte zwischen S 11 und 24 Väsiska Nach dessen, wahrscheinlich bald nach S 282) erfolgtem Tode, trat eine Spaltung des Reiches ein Im Norden bemachtigte sich Kaniska II der Herrschaft, im eigentlichen Indien machte sich Huviska zum König Kaniskas II Regierung wahrte mindestens bis S 41, dem Datum unserer Inschrift Vor S 51 aber muß Huviska auch den Norden des Reiches zuruck gewonnen haben, denn in diesem Jahr wird er als Herrscher in der Kharosthī Inschrift erwahnt, die in Wardak sudwestlich von Kābul gefunden ist \*

Ich verkenne das Problematische dieser Konstruktionen nicht, ob sie richtig sind, mussen weitere Funde zeigen, auf die zu hoffen wir glucklicher Weise berechtigt sind Die Inschrift, die uns so manche neue Schwierigkeiten bereitet, trägt aber, wie ich meine, durch ein Wort auch dazu bei. eine Frage der Entscheidung naher zu führen, die in den letzten Jahren die indische Geschichtsforschung viel beschaftigt hat Dieses Wort ist der Vierte Titel des Kaniska, den ich laisarasa lese Diese Lesung erscheint mir absolut sicher, trotzdem der obere Teil einiger Buchstaben auf dem Stein beschadigt ist Binerii las pa(9)thadharasa Es ist ohne weiteres zuzugeben, daß das erste aksara ein pa sein könnte. Ebensogut kann aber auch der obere Teil des Zeichens weggebrochen sein wie bei dem vorausgehenden Zeichen, das unzweiselhaft ein sa ist Dunn kann das aksara nur ka ge Wesen sein. Das zweite alsara kann nur i sein, der Haken an der Spitze des Zeichens ist in dem Abklatsch ganz deutlich und schließt die Lesung tha aus Von dem dritten alsara ist nur der untere Teil erhalten. Wer den Rest mit dem letzten sa des Wortes vergleicht kann nicht bezweifeln, daß es ein sa war Die Lesung dha ist einfach unmöglich. Die beiden letzten aksaras sınd deutlich rasa Man kann also paisarasa oder kaisarasa lesen. daß nur das letztere richtig sein kann, liegt auf der Hand

Der Titel *Laïsara* ist bisher auf indischem Boden nicht nachgewiesen Er ware auch hier unglaublich, wenn es sich um einen nationalen Herrscher

<sup>) 3</sup>h und s konnten zum Ausdruck eines z verwendet sein, vgl die Schreibung Jhoilass in Kharosthi neben ZOIAO1 auf den Munzen des Zoilos (Gardner, Coins of Greek and Seythie Kings in Baetria and Indie, S 52f, 170) Daß die Schireibung mit e oder vor dem ska keinen Unterschied macht, braucht kaum bemerkt zu werden

<sup>\*)</sup> Falls nämlich die Mathura Inschrift, Fp Ind II, 206, Nr 26, S 29 und in der Regierungszuit des Huyiska datiert ist

indischer Herrscher den Namen Casar als Titel annehmen konnte, ist naturlich undenkbar. Mit der Möglichkeit, den Beginn der Ara und damit Kaniska in die vorchristliche Zeit zu versetzen, fallt zugleich aber auch die Möglichkeit, die Königsreihe von Kaniska bis Vāsudeva vor Kuiula-Kadphises zu setzen1), dessen Eroberungen nach Chavannes2) und Franke3) jedenfalls in das erste nachchristliche Jahrhundert fallen. In diesem Punkte stimme ich jetzt durchaus Oldenberg zu, der das ganze Problem neuerdings wieder eingehend behandelt hat4). Die genauere Fixierung der Ära hangt vor allem von der Frage ab, ob wir den König der Ta-Yue-chi, Po-t'iao. der im Jahre 229 n. Chr. einen Gesandten nach China schickte, mit Väsudeva, dem Nachfolger des Huviska, identifizieren durfen<sup>5</sup>). Dann könnte die Ära fruhestens um 130 n. Chr., allerspatestens 168 n. Chr. beginnen. Keiner der Grunde, die Oldenberg gegen diesen Ansatz anführt, ist zwingend Anderseits ist aber auch die Zuruckfuhrung von Po-tiao auf Vasudera. wie Chavannes bemerkt, nur zulassig, nicht notwendig, und auch die Möglichkeit, daß ein spaterer Vasudeva gemeint sei, ist nicht von der Hand zu weisen. So wird vorlaufig wohl kaum ein consensus omnium zu erreichen sein Die Entscheidung wird verschieden ausfallen, je nachdem man die Beweiskraft jener chinesischen Angabe bewertet. Unsere Inschrift hat aber die Grenzen des Möglichen erheblich eingeengt, und das ist ein Ergebnis, dessen Wert unter den obwaltenden Verhaltnissen nicht gering anzuschlagen ist.

### Nachschrift

Nach Niederschrift dieses Aufsatzes ging mir das Juli-Heft des JRAS. zu, das die erste Haltte einer Abhandlung von J. Kennedy, 'The Secret of Kanishka', enthalt. Der Verfasser tritt fur die Fleet-Frankesche Theorie ein. Soweit ich sehe, enthalt die Abhandlung nichts, was das klare Zeugnis unserer Inschrift entkraften könnte. Auf Einzelheiten einzugehen ist dies nicht der Ort, nur über das eine Argument, auf das der Verfasser das Hauptsewicht zu legen scheint, möchte ich doch auch hier schon ein Wort sagen. Kennedy sagt so (S. 667) Wir mussen aus anderen Grunden Kaniska entweder 100 Jahre vor 50 n Chr oder nach 100 (genauer 120) n Chr datieren. Nun sind die Legenden auf seinen Munzen griechisch. Der Gebrauch des Griechischen als Sprache des taglichen Lebens hörte aber in den Landern östlich vom Euphrat teils vor, teils bald nach dem Ende des ersten Jahrhunderts n. Chr. auf. Also kann Kaniska nicht in das zweite Jahrhundert n. Chr. versetzt werden, sondern muß der vorchristlichen Zeit angehören.

Vor mir liegen ein paar auslandische Munzen, darunter eine schweizerische

<sup>&#</sup>x27;) Fleet, JRAS 1903, S 334, 1907, S.1048, Franke, Beitrage aus chinesischen Quellen zur Kenntnis der Turkvölker und Skythen Zentralasiens, S. 93ff.

<sup>2)</sup> Toung Pao, S. II, Vol 8, S 191 A. 1. 2) A. a. O S. 72.

<sup>4)</sup> Zur Frage nach der Ara des Kaniska, NGGW Phil.-hist. Kl. 1911, 427ff.

<sup>1)</sup> T'oung Pao, S II. Vol 5, S. 489.

handelte Die Kusana-Könige aber borgen ihre Titel aus der ganzen Welt zusammen. Sie nennen sich mahäräna. Das ist der echt indische Titel Sie heißen ranatirana Dis ist offenbar die Übersetzung des mittelnersischen Königstitels saonano sao, der auf den Munzen des Kaniska, Huviska und Våsudeva begegnet Der dritte Titel, devaputra, ist, wie man langst erkannt hat, die Übersetzung des chinesischen t'ien tzu 'Sohn des Himmels' Dazu kommt hier der Name des römischen Cisars. Man kann fragen Nozu diese Haufung? Auch darauf laßt sich die Antwort geben sie soll den Trager dieser Namen als den Herrn der Welt bezeichnen Mahāraja ist der König von Indien, der Herrscher des Sudens Ihm gegenüber steht der ranaturana, der König der nördlichen Lander Daß Iran genau ge nommen nordwestlich von Indien liegt, braucht hier, wo es sich naturlich nur um die ungefahren Himmelsrichtungen handelt, nicht zu stören 1) Der devaputra bezeichnet den Herrscher des Ostens Ihm gegenüber steht der kaisara, der Herr des Westens So ist der Kusana-Könne ein sarvaloga strara, wie der Titel auf den Munzen der beiden Kadphises lautet. Diese Ideen können indisch sein. Ich brauche nur an den digiriaya zu erinnern, der das Ideal und die Sehnsucht jedes Hindu Herrschers ist. Sie können aber auch vom Osten übernommen sein. Wir finden dieselbe Verteilung der Welt tedenfalls auch in China, wenn auch erst in etwas spaterer Zeit 'Dans le Ien feou ti (Jambudvipa)', sagt ein chinesischer Übersetzer aus dem Ende des vierten Jahrhunderts, den ich nach S Levi's Übersetzung?) zitiere 'il 4 Fils du Ciel (t'ien tzeu) A l'est il y a le Fils du Ciel des Tsin (les Tsin orientaux 317-420), la population y est tres prospere Au sud, il y a le Fils du Ciel du royaume Tien tchou (Inde), la terre produit beaucoup d'elephants renommes A l'ouest, il v a le Fils du Ciel de Ta ts'in (l'Empire Romain), la terre produit de l'or, de l'argent, des pierres precieuses en abondance Au nord ouest il v a le Fils du Ciel des Yue tchi, la terre produit beaucoup de bons chevaux' \* Die Stelle ist geradezu ein Kommentar für die Bedeutung der Königstitel unserer Inschrift

Wir haben oben gesehen, daß über die Personlichkeit, die hier kaïsara genannt wird, Zweifel bestehen Fur die chronologischen Schlusse, die wir aus dem Gebrauch dieses Titels ziehen können, ist das gleichgultig Niemand wird leugnen wollen, daß unsere Inschrift aus der Kusana-Periode stammt und daß ihr Datum S 41 in die Reihe jener Daten gehört, die von 3 bis 98 laufen Der Beginn der Ara, die dieser Rechnung zugrunde liegt, ist unbestimmt Die zuerst von Cunningham aufgestellte Theorie, daß die Kusana Ara mit der Malava Vikrama Ara von 57 v Chr identisch sei, hat in Fleet einen energischen Vertreter gefunden O Franke hat sie zu stutzen versucht Leh selbst habe ihr zugestimmt. Das Wort kaisarasa stößt sie um. Daß schon im Jahre 16 v. Chr. ein zentralasiatischer oder

<sup>1)</sup> Siehe aber die nachher aus dem Chinesischen angeführte Stelle

<sup>1)</sup> JA IN, 9 24 Note

indischer Herrscher den Namen Casar als Titel annehmen konnte, ist naturlich undenkbar. Mit der Moglichkeit, den Beginn der Ära und damit Kaniska in die vorchristliche Zeit zu versetzen, fallt zugleich aber auch die Moglichkeit, die Königsreihe von Kaniska bis Väsudeva vor Kujula-Kadphises zu setzen1), dessen Eroberungen nach Chavannes2) und Franke3) jedenfalls in das erste nachchristliche Jahrhundert fallen. In diesem Punkte stimme ich jetzt durchaus Oldenberg zu, der das ganze Problem neuerdings wieder eingehend behandelt hat4). Die genauere Fixierung der Ära hangt vor allem von der Frage ab, ob wir den Konig der Ta-Yue-chi, Po-t'iao, der im Jahre 229 n Chr. einen Gesandten nach China schickte, mit Väsudeva. dem Nachfolger des Huviska, identifizieren durfen<sup>5</sup>). Dann könnte die Ära fruhestens um 130 n. Chr., allerspatestens 168 n. Chr. beginnen. Keiner der Grunde, die Oldenberg gegen diesen Ansatz anfuhrt, ist zwingend Anderseits ist aber auch die Zuruckfuhrung von Po-tiao auf Vāsudera, wie Chavannes bemerkt, nur zulassig, nicht notwendig, und auch die Moghehkeit, daß ein spaterer Väsudeva gemeint sei, ist nicht von der Hand zu weisen. So wird vorlaufig wohl kaum ein consensus omnium zu erreichen sein Die Entscheidung wird verschieden ausfallen, je nachdem man die Beweiskraft jener chinesischen Angabe bewertet. Unsere Inschrift hat aber die Grenzen des Möglichen erheblich eingeengt, und das ist ein Ergebnis, dessen Wert unter den obwaltenden Verhaltnissen nicht gering anzuschlagen ist.

# Nachschrift

Nach Niederschrift dieses Aufsatzes ging mir das Juli-Heft des JRAS. zu, das die erste Halfte einer Abhandlung von J Kennedy, 'The Secret of Kanishka', enthalt Der Verfasser tritt fur die Fleet-Frankesche Theorie ein. Soweit ich sehe, enthalt die Abhandlung nichts, was das klare Zeugnis unserer Inschrift entkraften konnte Auf Einzelheiten einzugehen ist dies nicht der Ort, nur uber das eine Argument, auf das der Verfasser das Hauptgewicht zu legen scheint, mochte ich doch auch hier schon ein Wort sagen Kennedy sagt so (S 667): Wir mussen aus anderen Grunden Kaniska entweder 100 Jahre vor 50 n Chr. oder nach 100 (genauer 120) n Chr datieren. Nun sind die Legenden auf seinen Munzen griechisch Der Gebrauch des Griechischen als Sprache des taglichen Lebens hörte aber in den Landern östlich vom Euphrat teils vor, teils bald nach dem Ende des ersten Jahrhunderts n. Chr. auf Also kann Kanişka nicht in das zweite Jahrhundert n. Chr. versetzt werden, sondern muß der vorchristlichen Zeit angehören. - Vor mir liegen ein paar auslandische Munzen, darunter eine schweizerische

<sup>1)</sup> Fleet, JRAS 1903, S. 334; 1907, S 1048, Franke, Beitrage aus chinesischen Quellen zur Kenntnis der Turkvölker und Skythen Zentralasiens, S. 93ff

<sup>1)</sup> Toung Pao, S. II, Vol 8, S 191 A. 1. 3) A. a O. S 72.

<sup>&#</sup>x27;) Zur Frage nach der Ara des Kaniska, NGGW. Phil.-hist Kl. 1911, 427ff. 1) Toung Pao, S II. Vol 5, S 489

Nickelmunze von 1900 und ein Penny von 1897 Die Inschrift auf der ersteren lautet CONTOEDERATIO HELVETICA, auf dem Penny steht VICTORI \ DEI GRA BRITT REGINA PID DEF IND IMP Ich bedaure sehon jetzt die Historiker des vierten Jahrtausends die daraus den Schluß ziehen werden, daß um 1900 das Lateinische die Sprache des tag lichen Lebens in den Bergen der Schweiz und auf den britischen Inseln war

## Die Śakas und die 'nordarische' Sprache.

Der ksatrapa und spatere mahaksatrapa Castana der Tiaστανο, des Ptolem us bezuehnet sieh in den Brahmi Legenden seiner Munzen mit einem Beinamen den man als Ghsamotilaputra zu lesen pflegt<sup>3</sup>) Der Name seines Urenkels erscheint in den Brahmi Legenden der Munzen in doppelter Form Auf den alteren hest man ihn Dāmaghsoda, auf den jungeren steht Dāmajada<sup>4</sup>) Die letztere Form steht auch auf den Munzen in Geschieden des Damajada, des Jivadāman und des Satyadāman<sup>3</sup>) Dis letzte al strat dieses Namens wurde von Bhagvānlal Indraji da gele-en allein Rapson bemerl t<sup>4</sup>) daß das Zeichen sich nicht von der matrkā des ersten al sara unterscheide Es kann also nur da gelesen werden. Den gleichen Namen tragen noch zwei spatere Mitglieder der Dynastie. Auf ihren Munzen findet sich nur die Namensform Dāmajada<sup>4</sup>)

Beide Namen Ghsamotika wie Damaghsada oder Dāmagada sind un zweifelhaft nicht indisch das angebliche ghs muß also ebenso wie das j zum Ausdruck eines Lautes verwendet sein der dem Indischen fehlt. Schon Bhagvänlal Indraji hat ghs und j als Versuche erklart ein z oder ein zwiederzugeben. Beide Deutungen haben ihre Anhanger gefunden. F. W. Thomas hat in seinem Aufsitz Sakastana\*\*) der sich in seinem letzten. Teil mit der Etymologie der indopartinschen und indoskythischen Namen beschiftigt. Ghsamotika mit an zöngamna machtig\*, skyth Eiaufqwiaxo, j zusammenbringen wollen (S 211) und konow hat es vor kurzem als Ableitung von \*1 samavant 'geduldsam erklart.) In dem zweiten Bestand teil von Damaghsada hat anderseits Rapson das persische zuda 'Sohn' wiederfinden wollen's). Die es sich hier um Namen handelt deren Deutung

<sup>1)</sup> Rij o katropasa Ghsamotikaputrasa rij; o malakatrapasa Chsamotikaputrusa Castanasa Bhagy unlul Indraji JRAS 1890 S 643f Rapson JRAS 1899 S 370ff Rap.on Catalogue of the Cons of the Andira Dynasti, usw S 72ff

<sup>2)</sup> Riji o mahākṣairapasa Rudradāmapuirasa rājuo Luirapasa Dāmaghsadasa rājuo mahākṣairapasa Rudradāmaa puirasa rāju a kṣairapasa (oder rāju o mahākṣairapasa) Dāmagadasriya Bhagsanlil Indraji a a O S 648 Rapson a a O S 3\*4 Rapson Cat S 80ff

<sup>1)</sup> Rapson Cat S 83ff 85

<sup>9</sup> JRAS 1899 S 374 Cat S CXXIII

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Rapson Cat S 115f 13<sup>-</sup>ff 
<sup>3</sup>) JRAS 1906 S 181ff
<sup>3</sup>) Gott C 1 Anz 1912 S 556
<sup>4</sup>) JRAS 1899 S 3<sup>-4</sup>

naturgemaß ganz unsicher ist, so haben solche etymologischen Versuche fur die Feststellung des Lautwertes der Zeichen gar keinen Wert. An und fur sich könnte ghs ja wohl einen x-Laut von welcher Farbung auch immer bezeichnen; auffallend bleibt nur, daß man zur Bezeichnung eines solchen Lautes nicht einfach das dem Indischen gelaufige k; benutzt haben sollte, zumal in kṣatrapāḥ = xṣ̃aðrapārā ein Beispiel dafur vorlag. Ganz unglaublich aber ist es, daß dieser Laut in Dāmajada durch j bezeichnet sein sollte, dessen indischer Lautwert von x völlig verschieden ist. Wenn man anderseits ghs und j als Vertreter eines z ansieht, so bereitet das j allerdings keine Schwierigkeiten, da es bis auf den heutigen Tag in den indischen Alphabeten zur Bezeichnung eines z dient und so schon in alter Zeit verwendet wurde, wie z. B. die Schreibung Jihoniasa = ZEIΩNIXOY auf Munzen beweist<sup>1</sup>). Allein unvereinbar mit dieser Auffassung erscheint die Schreibung ghs, da diese Konsonantenverbindung doch nicht die geringste Ähnlichkeit mit einem z besitzt.

Das Dilemma, aus dem wir so nicht herauskommen, weist darauf hin. daß eins der beiden Zeichen falsch gelesen ist. Naturlich kann es sich dann nur um das ghsa handeln. Nun bin ich leider nicht in der Lage, die Lesung an Originalen nachzuprufen, da das Berliner Munzkabinett keine einzige Munze mit den fraglichen Namen besitzt. Auf den Reproduktionen der Munzen in Rapsons Catalogue glaube ich aber deutlich ein ysa anstatt des ghsa zu erkennen. Die Zeichen für va und gha sind sich in den Inschriften des westlichen Indiens wahrend der ersten Jahrhunderte n. Chr. zum Teil sehr ahnlich, wie ein Blick auf Tafel III von Buhlers Indischer Palaographie zeigt, und auf Munzen sind ahnliche Buchstabenformen naturlich noch schwerer zu unterscheiden. Im allgemeinen aber laßt sich behaupten, daß das gha eine gerade Basis hat, auf der die drei Vertikalen ziemlich senkrecht stehen2), wahrend das ya aus einem Halbkreis oder Bogen mit einer Vertikale in der Mitte besteht. Spater wird beim ya das linke Ende nach innen umgebogen. Nun ist aber die Grundlinie des ersten Zeichens in der fraglichen Ligatur immer rund Deutliche Beispiele bieten bei Rapson besonders die Nummern Pl X, EI, J. B, 281. Man vergleiche z. B. das Zeichen in X, J. B. mit dem sicheren ya von Jayadāmasa in 265. Es wurde danach also Ysamotika und Dāmaysada zu lesen sein Daß das in der Tat der Fall ist, wird durch Buhlers Zeugnis, wie mir scheint, zur Gewißheit erhoben. In seiner Abhandlung 'Die indischen Inschriften und das Alter

Rapsons Catalogue, Plate XII, Nr 378, vermag ich die Form des gha nicht zu er-

kennen.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Rapson, Indian Coins, Plate II, Nr. 3. Die indische Inschrift ist in Kharoştli. <sup>3</sup>) Ein gha findet sich auf den Munzen der westlichen Kşatrupas in den Namen des Sanghadāman Nach der Abbildung, die dem Aufsatz von Newton, On Recent Additions to our Knowledge of the Ancient Dynastics of Western India, JBBRAS, Bd. IX, S 1ff. begegeben ist (Nr. 7), hat es etwa die Form, die Buhler auf Tafel III unter 10, XIV, beitge Auf der Tafel zu Blangvänfall Indrajis Abhandlung (Nr. 9) und in

der indischen Kunstpoesie', S 481) nennt er den Vater des Castana Ysa motika und bemerkt dazu in einer Anmerkung 'Eine sehr sehön erhaltene Munze auf welcher dieser Name ganz deutlich lesbar ist, wurde mir vor einigen Jahren von Dr. Burgess gezeigt. Dr. Bhagvanlal hest den Namen Ghamotika 'Buhlers Lesung scheint mir unbedingt sicher, weil sie von einem Manne herruhrt, der unbestritten zu den besten Kennern indischer Palaographic gehörte, und weil sie in bewußtem Gegensatz zu der Lesung des Pandits aufgestellt ist2) Wenn sie, soweit ich sehe, vollstandig un beachtet geblieben ist, so hegt das offenbar daran daß eine Ligatur usa bis jetzt völlig undenkbar zu sein schien. Allein das hat sich jetzt geandert In der von Leumann als 'nordarisch' bezeichneten Sprache ist us der ge wöhnliche Ausdruck für ein stimmhaftes dentales z. Dis Zeichen findet sich sehr haufig in Lehnwörtern aus dem Sanskrit, wo es inlautendes in disches s vertritt, und in einheimischen Wörtern, wo es iranischem z so wohl im Inlaut wie im Anlaut entspricht prausata = prasada, ausura = asura, raysa = bisa, balusa 'Erhabene', usanya 'Knie', usama sianda 'Erd boden', paysan 'kennen' usw 3) Denselben Lautwert hat das Zeichen sicherlich auch in den Namen der Ksatrapas Ysamotika steht für Zamotika, Damausada fur Dāmazada, und zu dem letzteren stimmt, wie schon be merkt, durchaus die Schreibung Damajada

Die Übereinstimmung in der Bezeichnung des z durch ys in den Texten der 'nordarischen' Sprache und auf den Munzen der westlichen Ksatripas kann nun meines Erachtens unmöglich auf einem Zufall berühen. Es er scheint mir ausgeschlossen, daß zwei verschiedene Leute an verschiedenen Orten und zu verschiedenen Zeiten unabhangig von einander auf diesen höchst merkwurdigen Einfall gekommen sein sollten'). Die Bezeichnung eines z durch ys kann nur einmal erfunden sein entweder in Indien, als man aus der Brahmi ein Alphabet für die Sprache der fremden Eroberer schift, oder in Zentralasien. Nun fallt die Regierungszeit des Castana für die der Gebrauch des ysa bezeigt ist, in die zweite Viertel des zweiten Jahr hunderts n. Chr. Die Handschriften im 'nordarischer' Sprache sind um

<sup>1)</sup> Sitzungsberichte der Kais Akad der Wiss in Wien Phil Hist Cl., Bd CVMI,

<sup>4)</sup> Ich möchte her auch auf das Falssmile der Legende einer angeblichen Munze des Yamotika ber Thomas, JRAS 1881, S 256, verweisen Das erste algan ist hier ein so deutliches yea wie nur möglich Rapson wind wahrscheinch recht haben wenn er die Munze für eine Munze des Castana halt, auf der nur der Name des Yaters leibar war (Cat. S.71) aber irgendwelcher Korn ktur der Lesung wie er JRAS 1899 S 370 meint bedarf es meiner Ansieht nach necht.

<sup>\*)</sup> Ich entnehme diese und die folgenden Beispiele Leumanns Werke Zur nordarischen Sprache und Lateratur\* und der Abhandlung von Konow Zwei Hand schriftenblatter in der alten anschen Lateratursprache aus Chinesisch Turkistan oben Jahr. 1912 S 1127ff

<sup>4)</sup> Leumann a a O S 40 meint man habe dem y einen millernden Finfliß auf dis zugeschrieben

viele Jahrhunderte junger, und es ist unwahrscheinlich, daß überhaupt eine buddlistische Literatur in dieser oder irgendeiner anderen zentralssiatischen Sprache vor der Mitte des zweiten Jahrhunderts in Chr existierte Da kann es wohl als sicher gelten, daß das 'Nordarische' die Lagatur ys der Schrift, die für die Sprache der westlichen Ksatrapas in Indien üblich war, entlehnt hat

Die westlichen Ksatrapas aber waren nach allem, was wir ermitteln können, Sakas Diese Behauptung grundet sich auf die Tatsiche, daß Castana und seine Nachfolger eine Ara gebrauchen, die als die Saka Ara bezeichnet wird Allerdings kommt dieser Name in den Inschriften und auf den Munzen der Dynastie selbst nicht vor Er ist urkundlich zuerst bezeugt durch die Hohlen-Inschrift des westlichen Calukya Mangalesvara Ranavikränta zu Bädämi, die am Vollmondtag des Kärttika datiert ist, 'als 500 Jahre seit der Krönung des Saka Konigs verflossen waren'1) In der Literatur ist der Name aber, wie Fleet gezeigt hat²), schon 505 n Chr bei Varāhamihira belegt, der einfach von der 'Saka Zeit' (Sakakala) spricht Nach Fleet ist dieser Name erfunden worden als im funften Jahrhundert die Astronomen aus gewissen Grunden, auf die hier nicht eingegangen zu werden braucht, die Ara der westlichen Ksatrapas fur ihre Rechnungen adoptierten Er behauptet, der Ursprung der Ara sei damals vergessen gewesen, man wußte nur, daß sie von gewissen Fremden gestiftet war, deren Nachkommen hinduisiert worden waren Dann fahrt er fort3) 'Now, the leading foreign tribes who down to that time had invaved India were the Yavanas, the Palhavas, and the Śakas And there is a general gram matical rule (Pānini 2 2 34) which requires that, in composition with Yarana or Palhara, the base Sala must stand first, as containing fewer vowels in agreement with which, Patanjah, in his comments on Panini, 2 4 10 gives Saka I avanam as an instance of certain Dyandya compounds which form neuters singular The rule apparently did not apply to more than two bases treated all at once But, the compound Saka Yaranam having been established it was natural enough, in prose at least, in adding a mention of the Palhavas to place the base Palhava last and so we find the term Saka Lavana Palhara in one of the Nasik inscriptions (EI, 8 60, line 5) In this way under the effect of a grammatical rule, the Sakas acquired a special prominence in the traditions of the Hindus And thus, when a name was wanted by the astronomers for the era of A D 78, the name of the Sakas presented itself and was given to it

Ich bedauere, diesen Ausfuhrungen keine Beweiskraft zubilhgen zu können Die Annahme, von der alles andere abhangt, daß der Ursprung der Ara in Vergessenheit geraten sei, entbehrt jeglicher Begrundung Sie

<sup>1)</sup> Šalanrpatirājyābhisekasamīvatsaresi atikrāntesu pancasu šatesu, Kielhorn, I ist of Inscriptions of Southern India, Nr 3

<sup>1)</sup> JRAS 1910, S 818ff 1) Fbda S 823f

ist um so unwahrscheinlicher, als Fleet selbst die Adontierung der Ara durch die Astronomen in die erste Halfte des funften Jahrhunderts setzt. also nur wenne Jahrzehnte nach 388, dem Jahre, fur das der letzte Legtrapa Rudrasımla III bezeugt ist1) Warum sollten nun diese Fursten vergessen haben, welchem Volke sie und ihre Vorfahren angehörten, wenn sie sich auch spater mehr oder weniger dem Volke, unter dem sie lebten assimiliert hatten, Im Gegenteil gerade diese Dynastie scheint den größten Wert auf die Pflege der Familientraditionen gelegt zu haben. Auf den Munzen wird stets dem Namen des Latrapa der Vatersname hinzugefugt, etwas, was in dieser Zeit in Indien keineswegs selbstverstandlich ist, und in den Inschriften werden die Ahnen des regierenden Fursten zum Teil bis auf den Ururgroßvater angegeben²) Oder warum sollten jene Astronomen nichts mehr über die Nationalität der Stifter oder Fortsetzer der Ara ge wußt haben namentlich wenn sie, wie Fleet selbst und offenbar mit Recht annimmt, entweder in Unavini oder in Bharukaccha lehten also in der fruheren Hauptstadt der Dynastie oder in einer Stadt, die sicher zu ihrem Gebiet gehört hatte?

Ist aber die Annahme hinfallig, daß man im funften Jahrhundert den Ursprung der Ksatrapas vergessen hatte, so fallt damit auch die Theorie Fleets uber die Entstehung des Namens der Ara Aber auch abgesehen davon scheinen mir die beiden von Fleet angeführten Komposita doch nicht zu genugen um zu beweisen daß die Sakas die Rolle, die sie in den Traditionen der Hindus spielen im Grunde der Kurze ihres Namens ver danken Die Stelle der Inschrift Salayaranapalharanısüdanasa ist vollig belanglos Wie Fleet selbst andeutet, ist die Regel Pan 2, 2 34 fur mehr gliedrige Komposita gar nicht obligatorisch. Aus dem ersten Värttika zu der Regel geht deutlich hervor daß man auch Komposita wie mrdangasan Lhatungrah fur korrekt ansah, man half sich mit der Erklitung daß das ein Kompositum aus mrdanga und sankhatunara sei Danach hatte der Verfasser der Inschrift ebensogut auch I avanasakapalhara oder Palhavasa kayarana bilden können, in Zeile I 2 sagt er z B ebenso Himavatameru madarapavatasamasārasa wahrend er wenn er streng die Panineischen Regeln hatte befolgen wollen, Merumadarahimavatapavatasamasarasa hatte sagen mussen3) Außerdem durfen wir doch nicht vergessen daß die In schrift in Prakrit ist, die Regeln die die Komposition im Prakrit beherrschen, sind aber vielfach durchaus nicht dieselben wie für das Sanskrit bleibt also als einzige Stutze für Fleets Ansicht das Kompositum Salaya vanam im Mahabhasya zu Pan 2, 4 10 In jener Regel lehrt Panini, daß man Namen von Sudras die nicht ausgeschlossen sind (amravasita) zu

<sup>1)</sup> Rapson Catalogue S C\LI\(\) 1) 7 B in Nr 907 meiner I iste 3) Man vergleiche wie Saku im Kompositum mit anderen Volksnamen z B in der Bratsarphitä, behand li ist Pr steht bald voran (13 9 16 1 18 6) bald in der Mitte (9 21) bald im Lade (5 75 14 21, 17, 26)

einem neutralen Dyandya komponiere Der Ausdruck 'nicht ausgeschlossen' bereitet Schwierigkeiten Im Mahābhasya wird gefragt 'Wovon nicht ausgeschlossen, Antwort 'Von Āryāvarta nicht ausgeschlossen, Frage 'Was 1st Ārvāvarta' Antwort 'Ostlich von Ādarsa, westlich vom Kālaka walde, nördlich vom Himavat, sudlich von Pāriyātra' Erwiderung 'In dem Talle kommt Kiskindhagandhikam, Sakayaranam Sauryakrauñcam nicht richtig zustande' Aus dieser Stelle geht doch mit Sicherheit nur hervor, daß den Indern zu Patanjalis Zeit als fremde Völker, die damals außerhalb Ārvāvartas lebten die Sakas und die Yavanas bekannt waren Da die Regel mit der Stellung der Glieder im Kompositum gar mehts zu tun hat, so hatte Patanjali, wenn in der Vorstellung der Inder ein anderes Volk mit den Yayanas verbunden gewesen ware ruliig den Namen dieses Volkes wahlen können. Wenn er gerade Salayaranam an fuhrt, so kann man daraus doch hochstens noch schließen, daß die Sakas neben den Yayanas schon damals den Indern als die Hauptreprasentanten fremder Völker galten

Fur die Zugehörigkeit des Castana und seiner Nachfolger zum Saka Volke lassen sich außer den Namen der Ara aber auch noch andere Tat sachen anfuhren Die Puranas kennen unter den fremden Dynastien die den Andhras folgen eine Dynastie von 18 oder 16 Sakas Welche Dynastie soll denn das sein wenn es nicht die westlichen Ksatrapas waren? Samu dragupta nennt in der Allahabad Inschrift als die Völker die seine Gunst durch Geschenke zu erlangen suchten die Daivaputra Sähi Sähänusähis Sakas Murundas die Saimhalas und andere Inselbewohner Welche Sakas waren dies wenn es nicht die westlichen Ksatrapas waren? Samudraguntas Nachfolger Candragupta II machte der Herrschaft der Ksatrapas end gultig ein Ende 1) Davon erzihlt Bana im Harsacarita (S 199f) 'Der könig der Sakas wurde als er in der Stadt des Feindes mit der Frau eines anderen Mannes eine Liebschaft angefangen hatte von Candragupta der sich als seine Geliebte verkleidet hatte ermordet 'Ob diese romantische Geschichte wahr ist braucht luer nicht untersucht zu werden. Jedenfalls ist hier wieder von einem Sakafursten die Rede der mit höchster Wahr scheinlichkeit mit Rudrasimha III dem letzten Ksatrapa identifiziert Werden muß

Wenn man Tleets Ausfuhrungen liest bekommt man fast den Ein druck als ob es überhaupt keine Sakas im westlichen Indien gegeben habe Demgegenüber scheint es mir gut auf ein paar inschriftiche Zeugnisse Innzuweisen. In der Näsik Inschrift, Nr 1135 meiner Liste wird Usavadata, der Sohn des Dinika und Schwiegersohn des Nahapäna ausdruckheli als Saka bezeichnet<sup>2</sup>). Die Näsik Inschrift Nr 1137 ist eine Urkunde über die

<sup>1) \</sup> gl Rapson a a O S CLff

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Diß vor Saka in der Inschrift eine Licke ist kann an der Tatsaehe nichts andern

Schenkung der Sakanikā 1) Visnudatā, der Tochter des Śaka Agmyarmman Die Nāsik-Inschriften Nr 1148 und Nr 1149 berichten von den Stiftungen des Śaka (oder Saka) Dāmacika Vudliika, eines Schreibers, des Sohnes des Visnudata, die Junnar Inschrift Nr 1162 von der Stiftung des Saka Aduthuma Daß vom Ende des ersten Jahrhunderts n Chr ab Śakas im westlichen Indien saßen, ist danach zweifellos Ebenso zweifellos ist, daß Usavadāta, der jedenfalls den spateren westlichen Ksatrapas nahestelit, wenn wir auch verwandtschaftliche Beziehungen zu Castani nicht feststellen können, ein Śaka war Das alles sind gewiß nur sekundare Momente, die aber doch geeignet sind, das Ergebnis, das auf Grund anderer Tatsachen gewonnen ist, zu stutzen

Es fragt sich nun, ob sich auch über jene Übereinstimmung in dem Gebrauch des vs fur z hinaus Beziehungen zwischen dem 'Nordarischen' und der Sprache der Sakas nachweisen lassen. Man wird die Berechtigung, wenigstens diese Frage zu stellen, nicht bestreiten, wenn man den Charakter der 'nordarischen' Sprache bedenkt Das 'Nordarische' ist unzweifelhaft, wie Konow neuerdings nachgewiesen hat2), eine iranische Sprache Aber diese Sprache ist mit unzahligen Lehnwörtern aus dem Indischen durchsetzt Es sind, wie das bei der Art der vorliegenden Texte begreiflich ist, großten teils Wörter aus der buddhistischen Terminologie oder Worter für Dinge die speziell indisch sind, wie udumbara 'Teigenbaum', ksattra 'Sonnen schirm', ggūttara 'gotra' usw Es gibt aber auch eine ganze Reihe von Lehn wortern, die sich kaum in eine dieser beiden Kategorien einordnen lassen, wie z B kadana 'wegen' (Sk kriena oder vielmehr Pr \*kriena, \*kridena) ksana 'Augenblick' quada, nada 'toricht', duskara 'schwierig', samaya 'Vertrag', salāva 'Rede' (Sk. samlāpa), tarana 'Wunde' (Sk. trana), ataraña 'un dankbur' (Sk. akrtajña) usw. Naturlich können diese Wörter wie etwa die ım Deutschen gebrauchten per, Moment, stupid, diffizil Kontrakt usn auf rein literarischem Wege eingedrungen sein Leichter wurde sich diese massenahfte Aufnahme indischen Sprachgutes aber doch erkliren, wenn wir annehmen durften, daß das 'Nordarisch' sprechende Volk langere Zeit auf indischem Boden saß Das aber wurde fur die Sakas zutreffen Nun laßt sich weiter zeigen daß von den vorher erwahnten Saka Namen wenig stens zwei I samotika und Usavadāta Lauteigentumlichkeiten zeigen, die im 'Nordarischen' wiederkehren I samotika laßt sich ohne Schwierigkeiten von dem in ysamaššandā 'Erdboden' belegten ysama Erde' ableiten Daß ein \*ysamarat, die schwache Form von \*ysamarant, zu \*ysamaut oder, da au und o auch sonst in der Schreibung bestandig wechseln\*) \*ysamot werden mußte, wird durch das von Konow a a O angefuhrte kamaultätä 'Mitleid , das auf ein 'Asamaut aus 'Asamavat führt erwiesen Das ka am Ende des Namens könnte auf Indisierung beruhen Der Name des Schwieger-

<sup>1) -</sup>and 1 ist Ferningsuffix

<sup>2)</sup> Gött Gel Anz 1912 S 551ff 2) Leumann a n O S 43f

sohnes des Nahapāna erscheint in den Inschriften funfmal (Nr. 1131 bis 1135 meiner Liste) in der Form Usaiadata, einmal (Nr 1099) finden wir Usabha dāta, zweimal (Nr 1097 und 1125)1) Usabhadata Man hat diesen Namen gewohnlich als Prakritform von Rsabhadatta betrachtet Damit wurde sich Usabhadata, das defektive Schreibung für Usabhadatta sein kann, ohne weiteres vereinigen lassen Schon in Usabhadāta macht aber die Lange des ā von dāta Schwierigkeiten, in datta pflegt sonst Verlangerung des Vokals unter Vereinfachung der Doppelkonsonanz nicht einzutreten Nicht er klarlich aus dem Prakrit ist aber die Form Usanadāta, da hier auch noch ein Übergang von bh in v angenommen werden mußte, für den sich kein Beleg beibringen laßt. Auch das s stort hier, es fallt schwer, es aus dem Streben nach Sanskritisierung zu erklaren, da man nicht einsieht, warum dann nicht der ganze Name zu Reabhadat(t)a sanskritisiert wurde Berucksichtigt man weiter, daß Usaradata am haufigsten belegt ist, so scheint es mir klar, daß dies der eigentliche, und zwar ein nichtindischer Name ist. und daß Usabhadāta, Usabhadata mehr oder weniger fortgeschrittene Prakri tisierungen sind Usavadāta aber laßt sich aus dem 'Nordarischen' be friedigend erklaren Die Schwierigkeit, die das v von usara bereitet, schwindet, wenn wir usara als 'nordarisches' Lehnwort aus Sk rsabha be trachten, da intervokalisches bh im 'Nordarischen' regelrecht durch v ver treten wird, wie aridharma = Sk abhidharma zeigt Ebenso ist das s ein ım 'Nordarıschen' gewöhnlicher Laut Data aber ist im 'Nordarischen' belegt 1m Sinne von 'dharma' Usaradāta wurde also einem Sk Rsabha dharma entsprechen

Dınīka, der Name des Vaters des Usavadāta, gehort wahrscheinlich zu av daena, phi dīn Dies Wort ist im 'Nordarischen' allerdings bisher micht belegt, nach Analoge von kəra 'Land' aus ar \*ksatra, hina 'Heer' aus ar \*sana mußte es \*dina lauten Fur Castana und Damaysada vermag ich vorlaulig keine Erklarung vorzuschligen, chensowenig hur Aduthuma') Der letztere Name ist aber trotzdem für unsere Frage von Interesse Wahrend alle anderen Saka Namen Castana und Dāmaysada nicht ausgeschlossen, deutlich iranisches Geprage tragen wurde man Aduthuma wegen des zerebralen d zunschst kaum für iranisch halten, denn zerebrale Verschlüßlaute sind außer in indischen Lehnwörtern den bis dahin bekannten iranischen Sprachen fremd Dis 'Nordarische' aber besitzt, obwohl es eine iranische Sprache ist, tatsichlich zerebrale Verschlüßlaute oder wemigstens Verschlüßlaute die den indischen zerebralen Verschlüßlaute oder wemigstens Verschlüßlaute die den indischen zerebralen Verschlüßlaute werden könnten Beispiele für din einheimischen Wörtern bieten bäda 'Zeit', hadā 'Tag' usw Wenn also Aduthuma Sykisch ist — und di sich

<sup>1)</sup> Daß der in \r 1097 genannte Usabhadata mit dem Fursten dieses Namens identisch ist ist allerdings nicht sieher

<sup>2)</sup> Alle ubrigen Namen von Sakas sind indisch

der Mann ausdrucklich als Saka bezeichnet und der Name sicher nicht indisch ist, können wir es kaum berweifeln — so laßt sich der Schluß daß das Sakische mit dem Nordarischen identisch ist, kaum abweisen

Die Herrschaft der Sakas war wahrscheinlich nicht auf das westliche Indien beschrinkt, wir finden auch im Norden, in Mathura und in Taksa silä. Dynastien von Ksatranas, die sicherlich Iranier und wahrscheinlich Sakas waren Das umfangreichste Denkmal dieser sogenannten nördlichen Keatranas ist die Kharosthi Inschrift auf dem von Rhagvänläl Indran ent deckten Löwenkapit il von Mathura 1) Sie berichtet von gewissen Schen kungen, die die Hauptgemahlin des mahal satrapa") Rajula (Rajula) und vielleicht einige ihrer Verwandten an den buddhistischen Orden machten Die Inschrift enthalt die Formel sarrasa sakaslanasa3) muuae. In der von Buhler herausgegebenen Arbeit Bhagvanlal Indrau's uber die Inschrift') ist das übersetzt 'in honour of the whole Sakastana' (S 540) In der Ein leitung wird bemerkt, daß Sakastana für Sakasthana stehe mit dentalem anstatt des palatalen Zischlautes und Verlust der Aspiration des th (S 528) Das Wort bedeutet also 'das Land der Sakas' (S 530) Aus dem Umstand daß die Stiftungen zu Ehren des ganzen Sakastana gemacht wurden wird geschlossen daß die Stifter Sakas waren (S 531) Seitdem sind die in der Inschrift genannten Fursten und ihre Verwandten von den meisten Histo rikern als Sakas bezeichnet worden Es sind wenn wir von Prinzen die micht zur Regierung gekommen zu sein scheinen absehen der mahäl satrapa Rajula (Rajula) sein Sohn der l'satrapa Sudasa5) (Sudasa) der Sohn\* der Hauptgemahlm Kharaosta, der mahal satrapa Kusulaa Padika der ksatrapa Meyaki Miyika der Leatrapa Khardaa Padika ist identisch mit dem Patika der Kupferplatte von Taxila aus dem Jahre 786) die als seinen Vater den ksatrana Lial a Kusuluka nennt Rājūla erscheint unter der Namens form Rājūvula auch in der Mora Inschrift Nr 14 meiner Liste sein Sohn unter der Namensform Sodasa ) und mit dem Titel mahal satrapa in zwei Mathura Inschriften Nr 59 und 82 meiner Liste von denen die erste das Jahresdatum 72 tragt Von Rajula Sodasa und Kharaosta sind uns auch Munzen erhalten die zum Teil für die sprachliche Frage wie wir schen werden von Bedeutung sind

<sup>1)</sup> Zuletzt herau gegeben von F W Thomas I p Ind IN 8 135ff

Ich gebrauche diesen und andere Titel in der im Sanskrit gebrauel liel in Form ohne Rucksicht auf die Schreibungen die in den Inschriften erscheinen
 Thomas schreibe sokrast mass. Es kann keinem Zweifel unterliegen daß die

<sup>3)</sup> Thomas schreibt sakrast mass — ks kann keinem Zwiifel unterliegen dan des angel liche kra nur eine Abart dis gewöhnlichen ka i t und ich zieh es vor um Miß verstandnisse zu verme den es durch ka wederzuge ben.

<sup>4)</sup> JRAS 1894 S 525ff 4) I mmal auch Sudisu

<sup>4)</sup> bp Ind IV, S 54ff

<sup>1)</sup> In Nr 82 Som loss das wahrscheinlich nur andere Schreibung für Softsa ist

vg! S 251 Ann 5

Gegen die oben angefuhrte Erklarung der Worte sariasa Sakastanasa puyae hat sich Fleet gewendet Er erklarte zunachst, JRAS 1904, S 703ff, sakastana als das genaue Aquivalent von Pali sakatthäna, Sk. siakasthäna, und übersetzte 'for the worship of the whole of (his, her, or their) own home', 'in honour of his, her, or their whole household' JRAS 1905, S 154f ersetzte Fleet diese Deutung durch eine andere, nachdem Hultzsch die Vermutung geaußert hatte, daß sariasa eher der Genitiv eines Eigennamens sei Er übersetzte nun, mit Erganzung von dänam '(a 91ft) of Saria, in honour of his home' Ausführlich hat endlich Barth, Academie des Inscriptions et Belles Lettres, Comptes rendus 1907, S 384ff, die Inschrift behandelt Er immit die Vermutung von Hultzsch an, aber Sakastanasa steht nach ihm für Sākastānasa, und er übersetzt (S 393) 'de Sava'), natif du Sakastana, pour rendre hommage' Thomas ist in seiner Neuausgabe der Inschrift zu der ursprunglichen Auffassung von Bhagvānlāl Indraji-Buhler zurückgekehrt und übersetzt 'for the honour of all Sakastāna'.

Memes Erachtens hatte sie nie aufgegeben werden sollen Fleets Er klarung von sakastana ist, wie schon Barth hervorgehoben hat, einfach unmöglich, weil sthäna niemals, weder im Sanskrit noch im Prakrit, 'Haus' im Sinne von Familie bedeuten kann, wie das hier der Fall sein mußte. Auch lautlich ist die Zuruckfuhrung von stana auf sthäna,', wenn nicht unmöglich, doch im höchsten Grade unwahrscheinlich, da in dem Dialekt der Inschrift sonst st. zu ft., st. zu ft. wird, siehe thieva, pratithavio, kanitha Wenn im Sariastivatana, Sariastivatasa das st bleibt, so hat das seinen guten Grund Wir wissen jetzt, daß die Sarvästivädins das Sanskrit als kanonische Sprache benutzten Sie werden sich daher selbst sieherlich als Sarvästivädins oder Särvästivadas bezeichnet haben, und daher wurde diese letztere Form unverandert in den Dialekt übernommen Sakastana ist also überhaupt kein indisches Wort, sondern die iranische Form des Mamens des Lindes, die bei Isidor von Charax als Zavastana recheint

Fur ebenso unmoglich halte ich es auch, daß hier von der Gabe eines Sarva die Rede sein kann Das Wort danam kann in Weihinschriften fortgelassen werden<sup>4</sup>), aber selbstverstandlich doch nur dann, wenn der Gegen-

<sup>1)</sup> Die Lesung sarvasa kann jetzt als sicher gelten

<sup>1)</sup> Ich wußte nicht eumal einen Fall, wo shana deut hana deutlich auch nur Haus' im eigentlichen Sinne bedeutete Es ist ganz charakteristisch, daß die Phrase sakathänam gam nur von Tieren oder Gottern oder Personen gebraucht wird, die kein eigentliches Haus bestizen, so z B an den von Fleet aus den Jatakas angeführten Stellen von Vogein (4, 342, 2), Sakka (6, 32, 18) der Göttin Vanmekhala (6, 37, 19), Vissakamma (6, 21, 7, 73, 4f), Narada (6, 58, 28), dem dpasa Vigajina (6, 61, 20)
3) Ich bemerke das ausdrucklich im Hinblick auf das von Barth angeführte

<sup>3)</sup> Ich bemerke das ausdrucklich im Hinblick auf das von Berth angeführte Säkyasthäna, auf das im übrigen nicht eingegangen zu werden braucht

<sup>4)</sup> Beispiele bieten z B die Sänei Inschriften Barth laßt den zu erganzenden Ausdruck unbestimmt, ich wußte aber beim besten Willen nicht, welches Wort außer dangen in Betracht kommen könnte.

stand der die Inschrift tragt, selbst das Objekt der Stiftung ist. Niemand wird aber behaupten wollen, daß das Löwenkapital die Gabe des Sarva sei Zweitens kommt die Verbindung eines Wortes im Genitis mit munge in den nördlichen Inschriften oft genug vor, ich wußte aber nicht, daß der Genitiv in dieser Verbindung iemals etwas anderes were als der von minge abhangige objektive Genitiv Das Wort pugge verlangt geradezu die An cabe des Gegenstandes oder der Person, die verehrt werden soll, sie kann nicht fehlen wie das bei der Auffassung Barths der Fall sein wurde 1 Zu diesen formalen Grunden kommen sachliche hinzu. Fleet verbreitet sich nicht über die Trage, wer denn dieser Sarva eigentlich sein soll, Barth hat eine Antwort zu geben versucht. Er ist der Ansicht, daß ein Teil der In schriften die den Stein bedecken erst in spaterer Zeit als das Kapital durch ein Erdbeben oder eine andere Ursache zu Boden gesturzt war, von verschiedenen Leuten und bei verschiedenen Gelegenheiten eingegraben sei Einer dieser Leute soll Sarva gewesen sein. Barth laßt ihn entweder einen Söldnerfuhrer im Dienste eines indischen Fursten sein oder einen Kauf mann der Pferde und Kamele uber den Khaiber einzufuhren pflegte oder sich vielleicht in Mathura medergelassen hatte oder schließlich einen ein fachen buddhistischen Pilger Man wird es dem verehrten Verfasser, der so oft sein besonnenes Urteil in ahnlichen Fragen bewiesen hat, nicht ver ubeln wenn er hier auch einmal einen Flug ins Land der Phantasie wagt Wir haben nicht den geringsten Anhaltspunkt für die Annahme daß der Stein schon in alter Zeit am Boden lag und von gelegentlichen Besuchern zur Verewigung ihrer Namen benutzt wurde. Wenn das der Fall gewesen ware, mußten sich auch Inschriften in Brähmi auf dem Stein finden denn die in Mathura gebrauchliche Schrift war die Brähmi und die Löwen Inschrift ist bis ietzt die einzige Mathura Inschrift in Kharosthi die eben dadurch verrat, daß sie von landfremden Leuten herruhrt \* Wenigstens aber mußte man dann doch erwarten, daß sich jene angeblich spateren In schriften von der ursprunglichen durch die Schriftzuge unterschieden Das ist nicht der Fall. Die Schrift ist vielmehr durchaus gleichförmig und das schließt wie Thomas mit Recht bemerkt die Annahme von spateren Zusatzen irgendwelcher Art aus. Die Größe der einzelnen Buchstaben varuert allerdings aber das ist bei Kharosthi Inschriften gewöhnlich ich brauche nur an die Zeda Inschrift zu erinnern deren erste Zeichen 8 cm hoch sind wahrend die letzten nur 3 cm messen. Auch die Anordnung der Zeilen ist ganz unregelmaßig, die Schriftzuge gehen zum Teil kreuz und quer, uber den Mittelblock, die beiden Löwenleiber und sogar die Unter seite Allein auch diese Unordnung ist bei Inschriften die sich auf fromme Stiftungen beziehen wie zahlreiche Beispiele beweisen nichts Ungewöhn

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ich kenne keinen Fall wo pāy 1,721 oder das Prakritwort dafür allein gebraucht wire und ich glaube versichern zu können diß jedenfalls in den älteren Inschriften kun Lall dieser Art vorkommt.

liches<sup>1</sup>) 'Ce sont la oeuvres pies, qui comportent bien une certaine publicité, mais une publicité à l'adresse, surtoit, de l'autre monde', beinerkt Barth treffend. Es ist daher meines Drachtens ein Grundfehler, zu glauben, daß auf dem Löwenkapital ungefahr zwanzig verschiedene Inschriften standen. Das Kapital enthalt nur eine einzige Inschrift, die Urkunde über die Schenkung der Gemahlin des Räjūla und damit in Zusammenhang stehende Schenkungen ihrer Verwandten, wenn es auch bei der Verworrenheit der Anordnung trotz der vortrefflichen Reproduktionen in der Ep Ind schwer, ja fast unmöglich ist, sich über die Reihenfolge der Zeilen ein Urteil zu bilden. Alle Interpretationen, die etwas anderes in der Inschrift sehen, halte ich für verfehlt<sup>2</sup>)

 Ich habe zu zeigen versucht, daß auch für die Interpretation der Insehriften von Mankala und Blattiprolu diese Tatsache von Wichtigkeit ist, JRAS 1909,
 600, oben S 220 Andere Beispiele bei Barth a a O S 387
 Das gilt vor allem von der Interpretation, die Buhler von I gab "The army

has started in haste, the army is intent on wealth ' Schon Thomas hat das abgelehnt Es scheint, daß M, I und J einen Satz bilden chatrave Sudise imo padhrauprateśo teyaam dinam (dirna?) kadhararo busaparo kadhararo viya aviya rva(?) paliste(\*)na nisimo karita niyatito Sariastiiatana parigrahe imo padhrai iprateso ist doch unzweifelhaft das Stuck Land, von dem in A die Rede ist (ise pradhravipratese). der nisimo der obenfalls in A erwahnte nisima, der auf diesem Stuck Land stand Diese beiden gehorten nicht zu den Gaben der Stifterin die vielmehr nach A nur die Reliquien in dem nisima deponierto und einen stüpa und einen sangharama schenkte Wenn sie hier nochmals erwahnt werden, so kann es sich nur um genauere Angaben uber ihre Schenkung handeln. Und das ist für den nisima sicher, wenn auch die Zeile J 1 fast zerstort ist. Die Angabe über die Stiftung des nisima beginnt mit aviya, das einem Sk api ca und ferner' entspricht. Das c des enklitischen ca ist y geworden, wie in ayariasa - acaryasya Dasselbe aviya findet sich am Anfang der genaueren Bestimmungen in der Inschrift der Urne von Wardak, wo Pargiter es falschlich zu gring verandert (JRAS 1912, S 1962) Wenn in dem Vorhergehenden von der Schenkung des Landes die Rede ist, so mussen wir ein Wort für gegeben' haben, das nur dinam sein kann. Mit diesem dinam ist offenbar chatraie Sudise zu verbinden, in dem ich ebenso wie in B einen Instrumental, und zwar des Pluralis kadhataro busaparo kadhataro tiya tiya majestatis sehe Es bleibt teyaam kann wiederum nur Sk. ani ca sein, mit Verlust des anlautenden a nach Vokal Es ist also you zwei kadhararas die Rede you denen das eine teyaam, das andere busapara ist Ich kann darin nur nahero Bestimmungen zu imo padhraviprateso erkennen kadhatara kann kaum Sk skandhāvara sein, das doch als khadhavara erscheinen mußte, sondern enthalt wahrscheinlich im ersten Gliede das Wort kantha das im 'Nordarischen' in der Bedeutung Stadt vorkommt, aber gemeinarisch ist, denn Panini (2 4 20 4 2 142, 6 2 124 125) kennt das Wort am Ende von Ortsnamen, wo es zum Teil zu kantha, n geworden ist Genau in derselben Verwendung finden Wir das Wort noch heute in den zahlreichen zentralasiatischen Stadtnamen auf Land. kend Da die Levikographen 'Lehmmauer' als Bedeutung angeben, bezeichnet es ursprunglich wohl einen mit einer solchen Mauer umgebenen Ort. Mit kanthavara waren weiter die im Sk. und allen Prakrits haufigen Ausdrucke puravara, gramavara (8 PW unter vara) zu vergleichen Veyaam und Busaparo mußten dann Figennamen sein. Die Stelle ware also etwa zu übersetzen. Von dem Leatrapa Sudisa ist dieses Stuck Land gegeben worden, (namlich) der treffliche Ort Vevan und auch der treff

Auch die Worte sarvasa Sakaslanasa puyae können nur ein Teil der Schenkungsurkunde sein, und sie lassen sich nur dahin verstehen, daß die Schenkung erfolgte 'zu Ehren des ganzen Sakastana'. Dann aber durfen wir daraus, meine ich, auch den Schluß ziehen, daß die Stifterin und ihre Verwandten, die ihren Namen nach unzweifelhaft Iranier waren, sich als Angehörige von Sakastana betrachteten oder, mit anderen Worten, Sakas waren. Fur den mahaksatrapa Kusulaa Padika und den ksatrapa Meyaki Mivika, von denen nur gesagt wird, daß die Schenkung zu ihren Ehren (punae) erfolgt sei, und fur den ksatrapa Khardaa, dessen Verhaltnis zu der Schenkung vorlaufig uberhaupt unklar ist, ist dieser Schluß allerdings nicht zwingend. Am nachsten liegt es aber doch, daß auch diese Personen, die jedenfalls in nachster Beziehung zu der Familie der Stifterin standen, Śakas waren1)

Die Namen dieser Sakas sind von Thomas, JRAS.1906, S.208ff und Ep Ind IX, S 139f. besprochen worden. Er sieht sie teils als 'iranisch', teils als 'skythisch' an. Die meisten sind naturlich, da es sich um eine Inschrift in einem Prakrit-Dialekt handelt, in undischer Weise flektiert. Von männlichen Namen findet sich der Genitiv auf -asa in Rajulasa, Kharaostasa, Khardaasa, Kusulaasa Padikasa, (Merakisa), Minikasa Ein Instrumental muß dem Zusammenhang nach in Hawarana und, wie schon bemerkt, in Sudase, Sudise vorliegen Der Nominativ geht auf -o aus in Nauludo, Kharaosto, Khalasamuso, auf -a in Khalamasa und Mara Daneben findet sich aber auch ein Nominativ auf i in Kalui. Neben Kalui steht Kamuto Es kann kaum zweifelhaft sein, daß das ein prakritisiertes Kamui ist Auch der schon aufgeführte Gemtiv Merakisa, nach prakritischer Weise gebildet wie Sakamunisa (= Sakyamuneh), laßt auf einen Nominativ Meraki schließen, der mit Kalus, Kamus auf einer Stufe steht?) Meraks ist aber sicherlich ursprunglich ein a-Stamm, und so darf man wohl daran erinnern,

den nısıma machen la-sen und geliche Ort Busapara Und ferner hat . . . . . schenkt zum Eigentum der Sarvastivadas,'

Die zweite Stelle, die keine Beziehung zu der Schenkung zu haben scheint, ist K L ayarıasa Budhatevasa utaena ayımısa (oder ayımıta), was Thomas übersetzi. Trough the elevation of the acharya Buddhadeva, Ayimisa ' Ich halte es für viel wahrscheinlicher, daß utgeng einem Sk. udaleng entspricht und daß der Satz entweder mit dhamadana (H 1) schloß oder ein Wort wie 'gegeben' in dem vorläufig rätschlaften ayımısa oder ayımıla steckt. Der Satz würde sich also auf die Übergabe der Stiftung 'mit Wasser', d.h unter Ausgießung von Wasser, beziehen Was sonst noch zu the em Satz gehört, wage ich allerdings nicht zu bestimmen \*

1) Die zweite Inschrift aus dem nördlichen Indien, in der man eine Erwähnung der Sakas zu finden geglaubt hat (Buhler, Ep Ind I, 396, V Smith, ZDMG, LNI, S 404ff ), Nr. 94 meiner Liste, enthält die en Namen nicht Die Lösung der Schwierighest hegt allerdings ganz wo anders, als wo Fleet, JRAS 1905, S 635ff sie sucht, wie ich an anderem Orte zu zeigen gedenke

2) Andere Formen, wie Ayasia(01) Komusaa, von Thomas als Genitiv zu Ayasi Kömüst gefaßt, Ayımısı, mussen als zu unsieher beiseite bleiben

daß auch das 'Nordarische' von a Stummen einen Nominativ auf a oder  $\iota$  bildet  $\iota$ )

Auch die Beurteilung der einzelnen Namensformen leidet unter dem Umstand, daß die Namen zum Teil prakritisiert sind oder wenigstens sein können. Wenn das kha von Kharaosta, wie Thomas annummt, durch Prakritisierung aus kaa entstanden ist?), wurde der erste Bestandteil des Namens genau zum 'Nordarischen' stimmen, in dem arisch \*ksatra, nach Analogie von ksīra aus \*ksatra, pāra aus \*pultra, \*ksāra lauten mußte Auch der Name Śodāsa (Śudasa, Śudisa) scheint sich durch die konstante Schreibung mit zerebralem da zum 'Nordarischen' zu stellen

Die Mutter der Stifterin heißt Abuhola Thomas bemerkt (Ep Ind IX, S 140), daß Abuhola zweifellos aus zwei Gliedern bestehe, abu, das in 'Aβουλίτης wiederkehrt, und hōla, einer Variante von hora, das in Spala hora, dem Namen des Bruders des Vonones, erscheint3) Thomas hat dieses hora weiter mit einem anderen Worte zusammengebracht, das in der Lowen-Inschrift selbst erscheint Die Furstin machte die Schenkung zusammen mit einer Anzahl von Verwandten und atraste) ürena horakaparnarena 'mit dem Harem und der Begleitung von horakas' Horaka ist kein indisches Wort Thomas meint, da ahura im Sinne von 'Prinz' gebraucht werde und da sich die Form hora in dem gewöhnlichen (sassanidischen) Namen Hormisdas finde, so liege kein Grund vor, zu bezweifeln, daß dies die Bedeutung des zweiten Teiles des Namens Abūholā sei und daß ihr horalānari vāra ihr 'Gefolge von Prinzessinnen (oder Damen)' sei Ich habe schon JRAS 1909, S 650f bemerkt, daß es wenig wahrscheinlich sei, daß die Prinzessinnen neben oder vielmehr hinter dem antahpura erwahnt wurden und daß horala vielmehr die Kurzform eines horamurta sei das in der Manikiāla Inschrift\*) vorkommt und hier dem Zusammenhange nach einen

<sup>1)</sup> Leumann a a O S 126

<sup>2)</sup> Thomas verwest Ep Ind IX, 139 auf den ksatrapa Namen Kharapallana in den Sarnath Inschriften (Nr 925 und 926 meiner Liste) und die verschiedenen Formen für den Namen des Stammes des Nahapana kşaharata, Chaharata, Kha kharuta Khaharata Ich bezwerfle, daß das Strichelchen, das an dem r von Kharaostaza in A 4 erscheint (in E 1 vermag ich es nicht zu erkennen), die Bedeutung h hat, wie Thomas anzumehmen genegit ist Auf den Yunzen lautet der Name sicher Kharaosta

<sup>3)</sup> JRAS 1906, S 209 hat Thomas Spalahora als Ahura zum Schilde habend' crklart, man sollte aber doch in einem sollten Kompositum den Namen des Gottan erster Stoll, erwarten Justi Iransiehes Amenbuch, S 496, laßt hora unerklart

<sup>4)</sup> Diese Inschrift enthalt noch ein anderes Wort, dessen Lautform mit dem Nordarischen übereinstimmt şavach Instr Plur von şāvaa = nordar ṣṣāvā as ṣṣāvaa (Leumann a a O S 49) Da aber anlautendes ir auch sonst in dem Dialekt des nordwestlichen Indiens zu ş wird so ist es wahrscheinlicher, daß die 'Nordaris' die Form ṣrāvā und analoge Formen, wie ṣṣamana, ṣaādāa, eben diesem Dialekt ent leinten, als daß in der Inschrift das Wort im 'nordarischen' Gewande erscheinen sollte Die Inschrift enthält ferner zwei Fremdnamen auf i, die sich den vorher be sprochenen zur Seite stellen, der eines Satampen, I cein, und den einer Person, derin

Beamten bezeichnen muß, der etwas mit dem buddhistischen Kultus zu tun hat. Dieser Terminus findet nun seine Erklarung vielleicht in einem 'nordarischen' Wort Leumann hat (a. a O. S. 6) in hochst scharfsinniger Weise erkannt, daß hora (auch haura geschrieben; Nom. hori) im 'Nordarischen' der Vertreter von Sk. dana 'Gabe, Freigebigkeit' ist Steckt dieses hora in dem horamurta und horala der Inschriften, so ist zu erwarten, daß der Titel einem indischen Titel mit dana im ersten Gliede entspricht. Das scheint in der Tat der Fall zu sein. In der Manikiala-Inschrift wird der General Lala, der den Stupa errichtet, der horamurta in dem vihära des Lsatrapa Veesi genannt1); in der Kupferplatte von Taxila erhalt Patika, der Sohn des Latrava Liaka Kusuluka, der eine Buddha-Reliquie denoniert und ein Kloster stiftet, den Titel mahadanapati\*). In der Löwen-Inschrift mussen die horakas ahnliche hochgestellte Personen sein, die dem buddhistischen Orden gegenuber die Stellung von 'Gabenherren' einnehmen, und offenbar haben wir in den Namen in C-EI Kalui, Nauludo, Kharaosto, Khalamasa, Maja, Kamuio, deren Aufzahlung doch einen Zweck haben muß, die Liste dieser horalas, die an der Zeremonie der Deponierung der Buddha-Reliquien teilnahmen3). Auch am Ende der Personennamen durfte ein Wort wie 'Gabe' nicht ungeeignet erscheinen, wenn man bedenkt, daß von den westlichen Ksatrapas, die Sanskritnamen angenommen haben, ungefahr ein Drittel Namen auf daman tragen, daß kaum etwas anderes als 'Gabe' bedeuten kann4) Nun ist das Wort hora, das Leumann zu ved sabar und saparyatı stellt, soviel ich weiß, auf das 'Nordarische' beschrankt. Sollte es daher in Zukunft gelingen, den zweiten Bestandteil von horamurta im 'Nordarischen' in der Bedeutung 'Herr' nachzuweisen, so konnten nicht nur die obigen Erklarungen, sondern auch die Identitat des Nordarischen mit der Sprache jener Fremdherrscher als gesichert gelten, in den bisher veröffentlichten Textstucken habe ich das Wort nicht gefunden

horamurta nur eine ungenaue Wiedergabe des fremdsprachlichen Wortes ist und daß uns dasselbe Wort in anderer Schreibung in drei Brähmi Inschriften Stand night angegeben ist, Khujaci \* Beide sind in indischer Weise flektiert Instr

Wir durfen aber die Moglichkeit nicht aus den Augen verheren, daß

Veekiena, Khujaciena, Gen Veekisa

) JRAS 1910, S 666

2) Ep. Ind IV, S 56

3) Man konnte auf die Vermutung kommen, daß horaka nicht die Kurztorm von horamurta, sondern von horapäthaka 'Astrolog' sei, das Mahavastu III, 178 belegt ist. Allem dagegen spricht, daß Astrologen in Leiner anderen buddhistischen Inschrift als Teilnehmer an den Stiftungszeremonien erwahnt werden und daß die oben erwahnte Liste von Personennamen dann unerklart bleiben wurde.

4) Es sind Jayadaman, Rudradaman, Satyadaman, Jiyadaman, Samghadaman, Viradaman, Yasodaman, Bhartrdaman. Bei der Wahl gerade von daman anstatt des gewöhnlichen datta oder danna hat vielleicht die Rucksicht auf ein einheimisches dāma mitgespielt, wie es offenbar in Dāmaysada, Spalagadama vorliegt (vgl Rapson, a a O S CV), es scheint mir aber unmöglich, jene Namen als Komposita eines indischen und eines nichtindischen Wortes zu betrachten

aus Mathurā vorhegt, die R D Bandyopādhyāya zuletzt herausgegeben hat1) Die Inschriften sind leider sehr nachlissig geschrieben und, nach den Abklatschen zu urteilen, die ich der Freundlichkeit des Herausgebers verdanke, stellenweise stark verwittert. Am deutlichsten ist das Wort, auf das es hier ankommt, in Nr 127 Ich lese danam visiasikasya Vaka mihirasya sahā putrena horamurndagena2) In Nr 141 lautet dis dritte Wort Viagamihirāsya3), das letzte wahrscheinlich horamurdiagena Das über geschriebene r ist nicht ganz deutlich, aber doch wahrscheinlich, und am unteren Ende des vierten al sara ist ein Strich sichtbar der dem va das Aussehen eines kha gibt4) Daß aber nur ein za gemeint sein kann, zeigt die dritte Inschrift Nr 128, wo wenigstens das za außer allem Zweifel ist Hier sind die beiden Wörter Vakamihirasua und wahrscheinlich horamur nadvagena zu lesen, das ubeigeschriebene r ist unsicher, aber möglich Schon das Schwanken in der Schreibung des letzten Wortes verrat, daß es sich hier um ein Fremdwort handelt, und eine der vorkommenden Ver schiedenheiten findet sich gerade auf dem Gebiet des Nordarischen wieder In den von Hoernle publizierten Siddhamātrkās und ebenso in der Usnisavijavadhārani aus der Steinschen Sammlung<sup>5</sup>) steht regelmaßig nd an der Stelle wo wir d erwarten sollten wahrend in den 'nordarischen' Texten stets d geschrieben zu werden scheint<sup>6</sup>) So wurde sich auch hier horamurndagena neben horamurdiagena erklaren. Die Schreibung horamur nadragena kann kaum etwas anderes sein als ein ungeschickter Versuch, die schwierige und im Sanskrit nicht vorkommende Verbindung rndig aus zudrucken Was das za betrifft so laßt sich solange die Etymologie des Wortes night feststeht nur sagen daß gerade diese u Diphthonge im 'Nord arischen' uberaus haufig sind?) Horamurndvaga kann naturlich der Name des Sohnes des Vagamihira sein in dem Falle ware es wohl auf Ahura Mazda zuruckzufuhren Ebensogut kann man aber auch übersetzen 'die Gabe des visiasikas) Vagamihira samt seinem Sohn dem horamurndiaga' und da es sich zweifellos um eine buddhistische Stiftungsurkunde handelt. horamurndraga dem horamurta und horaka der anderen Inschriften gleich

<sup>1)</sup> Journ Proc Beng As Soc N S Vol S 242f Nr 8-10 - Nr 127, 128 und 141 meiner Liste

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Den Segenswunsch der in allen drei Inschriften folgt, lasse ich hier fort
<sup>3</sup>) Das i wird auch in dem Segenswunsche in den Sanskritwörtern deize und bhauatie doppelt geschrieben

<sup>4)</sup> Daher las Bandy opadhy ay a Horamudkl atena

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> JRAS 1911 S 460ff Ich verdanke den Hunweis auf diese Schreibungen Herrn Prof Konow Wahrscheinlich erklart sich so auch die Schreibung Somdusa (für Sondusa) in der Wathura Inschrift Ar 82 menter Lis e

<sup>5)</sup> Ebenda S 467

<sup>7)</sup> Leumann a a O S 40ff

<sup>4)</sup> I iścaśika (tiśrasika in Nr 128) scheint en Hofamt zu bezeichnen Divya. 188 wird von einem Brahmanen erzählt sa rajiā Prasenajiā Ausšalena hastima ili mayopan tiśratika (MSS tistāsika) tidrātika) sti āpitah.

stellen.\* Auch der Gebrauch des fremden Wortes ware hier durchaus begreiflich, da der Stifter ja schon durch seinen Namen als Iranier gekennzeichnet ist<sup>1</sup>)

Fur die Bestimmung der Nationalitat der nördlichen Ksatrapas kommt, wie schon bemerkt, noch ein Zeugnis in Betracht, das man bisher, soviel ich weiß, für diese Frage unbenutzt gelassen hat, die Legenden ihrer Munzen. Die Gemahlin des Rājūla nennt sich in der Löwen-Inschrift die Mutter\* des Kharaosta Von diesem Kharaosta besitzen wir Munzen, die zuletzt Rauson ausfuhrlich behandelt hat<sup>2</sup>) Die Vorderseite zeigt das Bild des Satrapen zu Pferde und eine Inschrift in griechischen Buchstaben: XAPAHUICTEI □ATPAΠEI APTA Y□Y. Die Ruckseite tragt das Bild eines Löwen und die Inschrift in Kharosthī-Schrift: chatrapasa pra Kharqostasa Artasa putrasa; eine Munze liest Ortasa statt Artasa. Die Kharosthi-Legende ist vollig klar bis auf das pra, dessen Bedeutung bisher nicht festgestellt ist. Ich möchte es als Abkurzung von pratima (= pratimā) erklaren; 'das Bild des chatrapa Kharaosta, des Sohnes des Arta (oder Orta)'. Daß, streng genommen, diese Legende nur fur die Vorderseite paßt, scheint mir nichts auszumachen, da die Kharosthi-Legende offenbar als Übersetzung der griechischen Legende gedacht ist. In der letzteren las noch Rapson den funften Buchstaben als M: daß es ein H mit dem Lautwert h ist, hat Fleet erkannt3). APTA YOY muß dem Artasa putrasa der Kharosthi-Legende entsprechen Die Form voς fur νίός ist in Griechenland seit dem vierten Jahrhundert bezeugt\*) und kommt, wie Rapson zeigt, auch auf einer parthischen Munze des Gotarzes (AD 40-51) vor. APTA scheint eine unflektierte Form zu sein. Es ist sicherlich die Kurzform eines der vielen mit Arta- gebildeten iranischen Personennamen Es bleibt der merkwurdige Ausgang der beiden ersten Formen auf El, der bisher unerklart geblieben ist Es kann wohl nicht zweifelhaft sein, daß El in dieser Zeit den i-Laut bezeichnet: die Formen,

<sup>1)</sup> Speziell 'nordarisch' ist der Name aber nicht, da wir nach Analogie von keira usw -mira anstatt -mihira erwarten mußten. Anderseits ist aber auch gerade bei einem Wort, wie widzie die Entlahnung aus. einem Dullekk in den anderen leicht beitreflich.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> JRAS 1905, S 792ff Die Bedenken Buhlers gegen die Identifizierung des Kharnosta der Inschrift mit dem Kharaosta der Munzen sind von Rapson besprochen worden. Der erste Grund, den Buhler anführt, die Verschiedenheit der Namensform, ist durch Rapsons Lesung und die nachher erwähnte Entdeckung Fleeta hinfalbig geworden. <sup>5</sup> Labe die zweite Schwierigheit ist, wie mit scheunt, sehon durch Rapson gelöst worden. Die at allerdings kaum daran zu zweifeln, daß die Stifterin in der Inschrift der erste Gemahlin des mahlägetraps Räjala und den Munzen als der Sohn des Arta oder Orto bezeichnet. Aus den Worten der Inschrift geht aber, wie Rapson hervorgehoben hat, keineswegs hervor, daß Kharnosta der Sohn des Räjala war, er kann sich wohl der Sohn der Nadasa Akasa aus einer früheren Ehe sein.]

<sup>2)</sup> JRAS 1907, 5,1029, 1041ff.

<sup>1)</sup> Blass, Aussprache des Griechischen 3, S 50.

um die es sich handelt, sind also Kharaostī satrapī. Der Genitiv Y□Y und die Tatsache, daß in der Kharosthī-Legende die beiden entsprechenden Worte im Genitiv stehen, machen es unzweifelhaft, daß diese Formen auf -ī Genitive Singularis sind. Im 'Nordarischen' lautet der Genitiv von a-Stammen auf a, i aus. Die Formen der Munzlegenden stehen also den 'nordarischen' Formen nahe, aber sie decken sich nicht völlig mit ihnen. Da die nordarischen Texte so, wie sie uns vorliegen, sicherlich viel junger sind als die Munzlegenden, so ist naturlich die Annahme nicht ausgeschlossen, daß der Vokal im 'Nordarischen' spater verkurzt worden ist. Die Endung -i kann aber naturlich noch aus einem anderen iranischen Dialekt stammen: im Soghdischen z. B. liegt der Genitiv Singularis auf -ī ja tatsachlich vor.

Eine Bestatigung dieses Ergebnisses liefert die Legende der Munzen des Răiula oder Răiuvula, des Stiefvaters des Kharaosta. Auf den Munzen, die griechische und indische Legenden tragen, lautet die griechische nach der gewöhnlichen Lesung BACIAEI BACIAEWC CWTHPOC PAIY1), die indische in Kharosthi-Charakteren apratihatacakrasa chatrapasa Ramuulasa oder chatrapasa apratihatacakrasa Rajuvulasa, Auffallend ist hier der Widerspruch, der zwischen den Titeln der beiden Legenden besteht dem einfachen 'Satrapen' steht anscheinend ein 'Konig der Könige' gegenuber2). Noch auffallender ist die Form BACIAEI, die naturlich kein Griechisch ist. aber auch nicht Genitiv Pluralis mit iranischer Endung sein kann Die Lösung dieser Schwierigkeiten hat, wie ich glaube, Andreas gefunden, der vorschlagt, BACIAE(A)C (WITHPOC PAIY BACIAEI zu lesen Raiuvula hat unzweifelhaft die Munzen Stratos II. nachgeahmt Er hat daher unverandert auch die Titel ubernommen, die in Stratos Munzlegende erscheinen ΒΑCΙΛΕΩC (ΩΤΗΡΟC (ΤΡΑΤΏΝΟς ΥΙΟΥ (ΤΡΑΤΏΝΟΟ3), ΡΑΙΥ ΒΑCΙΛΕΙ macht fast den Eindruck, als ob es eine halb grazisierte Wiedergabe von Rājūvula sem sollte Die gewohnliche Annahme, daß PAIY Abkurzung des Namens sei, weil fur den vollen Namen der Raum nicht ausreichte, ist im Grunde recht unwahrscheinlich Wenn man aus Raummangel etwas abkurzen mußte, so hatte man doch wohl eher die Titel als gerade den Namen gekurzt Wie dem aber auch sein mag, BACIAEI ist jedenfalls wieder ein Genitiv Singularis von βασιλεύς, das hier als iranisches Lehnwort und daher mit iranischer Flexionsendung erscheint4).

<sup>1)</sup> Rapson, Indian Coins, § 33, Plate II. Nr 5, Fleet, JRAS, 1907, S 1026ff. Fur PATY erscheinen angeblich allerlei Varianten, die Fleet zusammengestellt hat Sie scheinen mit recht unsicher zu sein

<sup>2)</sup> Die zweite Klasse von Munzen dieses Herrschers zeigt die Brähmi-Legende mahākhatapasa Rājuvulasa (Fleet a a O S 1026), em Titel wie rājātirāja ist aber für Räinvula nicht bezeugt

 <sup>3)</sup> Rapson a. a O Plate II, Nr 4
 4) Andreas schreibt mir Zu der Bezeichnung der Endung des mittehranischen Casus obliquus durch & hefert die Liste der kappadokischen Monatanamen (Lagarde, Ges Abh S 259ff) ein sehr schönes Seitenstück. Der Name des vierten Monats

Gegen die Identifizierung des 'Nordarischen' mit dem Sakischen scheint nun aber eine gewichtige Tatsache zu sprechen. Der Name des Kaniska erscheint in den griechischen Munzlegenden bald im Genitiv als KANHPKOY, bald im Nominativ als KANhPKI, der des Huviska, wie es scheint, stets im Nominativ als OOhPKI, OOhPKE, OOhPKO1) In einigen Inschriften von Mathura, Isapur und Sanci, Nr 21, 69a 72, 149a, 161 meiner Liste, werden Kaniska, Väsiska und Vasudeva mit dem Titel sähi bezeichnet. Das Wort steht stets unmittelbar vor dem Namen und außer in 72 hinter devaputra. In 21, 69a, 161 ist es unflektiert, in 72 erhalt es die Sanskrit Nommativendung, obwohl der Name im Gemitiv steht (sahir Viāsuderasva), in 149a erscheint es im Genitiv, flektiert wie ein Sk 1 Stamm (säher Vväsiskasya) Auf den Munzen fuhren Kaniska Huviska und Vasudeva ferner den Titel PAONANO PAO In der Inschrift des Samu dragupta zu Allahabād erklart der König daß er geehrt werde Dawa putrasahısāhānusahı Śaka Murundarh Darraputrasāhı geht sicherlich auf die Kusanas die allem den Titel devaputra, und zwar wie wir sahen, in Ver bindung mit sahi fuhrten die eben erwahnte Munzlegende macht es wahr schemlich daß der ganze Ausdruck darraputrasahrsahanusahr auf sie zu beziehen ist. Wir haben also in den Inschriften und Munzlegenden der Kusanas einen Nominativ Sing auf i einen Gemitiv Plur auf anu') Das sind genau die Endungen die wir im Nordarischen' bei a Stammen in den betreffenden Formen finden Es ist das Verdienst A von Stael Hol steins zuerst auf diese Tatsache hingewiesen zu haben?) Er hat da die Kusanas Tukharas waren daraus den Schluß gezogen daß der 'nordarischen' Sprache die Bezeichnung tocharisch' zukomme Ich glaube daß dieser Schluß nicht zwingend ist Erstens ist damit schwerlich der bekannte Kolophon der Maitreyasamiti zu vereinigen auf Grund dessen die früher sogenannte Sprache I tocharisch getauft worden ist Zweitens finden wir unter den zahlreichen Namen von Gottheiten die auf den Munzen der Kusanas erscheinen auch nicht einen einzigen mit der Endung i Die Ubereinstimmung mit dem Nordarischen beschrankt sich also auf den Titel und die Endung der Namen Wenn es aber richtig ist daß die nörd lichen Katrapas Sakas waren und ihre Sprache das 'Nordarische' war so wurde sich jene Übereinstimmung ohne Schwierigkeit aus den historischen

lautet dort Triori, das ein mitteliranisch es Trie (oder Tri) wiedergibt, man ver gleiche damit armen Tre den Namen des vierten armenischen Monat aus Tire und xvarazimisch füre oder für (Berun Chronol S 4 وضرع) - S 48 de Hds وضرع) - Tir De Monats und Tagnamen erscheinen im Irani ehen im Genitiv da mäh und raufal zu erganzen sin i vgl das Siröze in Geldners Avesti Ausgabo II 200f

Andere Varianten die für unsere Frag. Lune Rolle spielen übergehe ich
 Das kriechische ANO kann für änn stehen wie BOAAO für Budlla zi gt

Tocharisch und die Sprache II. Bulletin de l'Académie Impér ale des Sciences de St. Pétersbourg 1998. S. 1387ff.

Verhaltnissen erklaren lassen. Wie man auch über die genaue Zeitbestimmung der nördlichen Kşatrapas denken mag, sicher ist, daß samtliche Inschriften aus ihrer Zeit, in Brahmī wie in Kharoşthī, alter sind als die Inschriften aus der Zeit des Kaniska und seiner Nachfolger. Wenn also die Palaographie in chronologischen Fragen überhaupt mitzusprechen hat, waren die nördlichen Kşatrapas die Vorganger der Kuşanas im nordwestlichen Indien Dann aber steht nichts der Annahme im Wege, daß sie die Titel der Sprache ihrer Vorganger entlehnten und im Zusammenhange damit auch die Namen nach Art dieser Sprache flektierten, so wie sie sie in den griechischen Munzlegenden mit griechischen Endungen versahen

Es wird niemand einfallen, uber die Fragen, die hier behandelt sind, schon jetzt ein definitives Urteil zu fallen. Die Hypothese, die ubrigens schon A. von Le Coq angedeutet hat 1), daß das 'Nordarische' die Sprache Ger Sakas sei, scheint mir indessen so gute Grunde fur sich zu haben, daß ich mich fur berechtigt hielt, sie dem Urteil der Iranisten zu unterbreiten. Es freut mich auch, mitteilen zu konnen, daß wenigstens der Punkt, von dem ich bei der Untersuchung ausging, jetzt völlig sicher steht Von Herrn D. R. Bhandarkar erhalte ich soeben Abklatsche der vor einigen Jahren in Andhau gefundenen Inschriften des Rudradäman\*). In allen diesen ist der Name des Vaters des Castana vollkommen deutlich I'sāmotika\*) geschrieben, nicht Ghsamotika.

## Die Pranidhi-Bilder im neunten Tempel von Bäzäklik.

In dem neunten Tempel von Bazaklik bei Murtuq<sup>4</sup>) waren die Wande des Korridors, der um die Cella herumlauft, mut funfzehn gewaltigen Buldern geschmuckt, die die Pramidhicaryā des Bodhisattva unter fruheren Buddhas darstellen Solche Pranidhi-Bilder sind in den Höhlen von Turfan und insbesondere von Bazaklik überaus haufig, eine genaue Wiederholung des ganzen Zyklus schemt aber nur in dem Tempel Nr 4 vorzukommen<sup>4</sup>). Die Malereien, die sich jetzt samtheh im Berliner Museum für Völkerkunde befinden, sind bis auf zwei Bilder ausgezeichnet erhalten. Vorzugliche Re-

<sup>&#</sup>x27;) JRAS 1909, S 318 'Some fragments in Gupta writing and in the language termed by Leumann 'Sprache II', and which I suppose to be, in consequence of geographical and historical considerations, the lost language of the Saka, were also found here'.

<sup>2)</sup> Nr 964a meiner Liste

<sup>2)</sup> Die Lange in ysä scheint mir nicht gegen die oben vorgeschlagene Etymologio zu sprechen. In den Inschriften wird stets auch Cästana geschrieben. Wahrschemlich entsprach der Vokal in der ersten Silbe der beiden Namen nicht genau dem samyta n des Indischen und man sehwankte daher zwischen der Bereichnung durch a und d.

<sup>4)</sup> Die Zahlung geht auf Grunwedel zurück, Altbuddhistische Kultstätten in Chinesisch-Turkistan, S 259f

<sup>4)</sup> Grunwedel a a O S 237ff

produktionen der dreizehn vollstandigen Bilder hat A v. Le Coq in seinem schönen Werk 'Chotscho' auf Tafel 17—29 gegeben')

Nach oben wird jedes Bild sowohl im vierten wie im neunten Tempel durch eine weiße Tafel abgeschlossen die zur Aufnahme einer Inschrift bestimmt war, eingetragen sind die Inschriften aber nur im neunten Tempel Sie sind in zentralasiatischer Brähmi geschrieben und in Sanskrit abgefaßt und lauten folgendermaßen<sup>2</sup>)

- 1 || upasthito brāhmanena Mahendro lokanāyakah yyentākakarmanā gafndhai](h) kālenagarūnā tathā yiharam kritā sarvai ca upasthānai nimanirita — ||
- 2 || Tamon[u]do mahabhāgo rājabhūtena pūjitah nānāratnavicitrena tulena pratipāditah — ||
- s || tatrawa nagare ramye Śikhināmā yasaswh sambuddhah śresthibhūtena vahārar puyito mayā — ||
- 4 || Ksemamkaro narādītyo rajabhūtena pūjitah jyentakakarmanā gandhai(h) kālenagarunā tathā vihārānām sahasrais tu sastibhi sa nimantritah ||
- 5 || narendrena mayAnanda Sımha sımhaparākrama
- cchatrena ratnadandena pānto narap[u]ngaiah ||
  6 || hastyastena suiarnena naribhi ratnamuktibhih
- sannām Jinanam pujārtham udyanam sresthina krtam ||
  7 || drstra Dipamkaram buddham dyutimantam yasasiinam
- nılapadmaı pupıtatām saptabhır manavas tada dvitiyāsamkheyāva(sāna)
- s || pujito maniratnena Sunetro lokanāyaka viharena ca ramyena sresthibhutena me tada
- || rāyña sutāham abhuvan purvam anyāsu jātisu bhr(āta)ram Ratnasikhi samdipataila upasthitah — || prathamasamkheyavasana ||
- 10 || Uttaro manarobhuram Kasyapo dvrpadottame
- n ı alayaca srutiğ prayrajyayğ litle matsh trtiyasamlikeyasarvagunğibiyasavasanak ||
- 11 || Vasisthasyāgamanam šrutva sresthi pritimana bhavan udvānam mandayitiā ca viharam kārayāmy aham
- 12°) || resibhuto hy upātisiham [S] trelokanayakam valkalena manāpenācchadīto nā maya
- 14 || Angırasamın aham drstvü nadıdıram upāgatam sārthavahena me navā nadyam uttarto munım — ||
- Ngl auch die Linleitung ebenda S 14ff Finzelne Stucke aus den Pranidhr
- bildern des vierten Tempels sind auf Tafel 38 und 37 reproduziert

  1) Gil sen nach den Originalen Frigânzte Buchstaben sind in runde, beschäd gte
  in eckige Klammern gesetzt

Die Aufschrift des zwölften Bildes ist nicht erhalten

15 || [vidhi]tat punta buddh(o) [puna1] manorathah] dharmaraya[m] ca me (praptam ra) abhutena sraddhaya - ||

Dis richtige Verstandnis dieser Verse vermittelt uns ein Text der uns als ein Abschnitt des Mahavastu überhefert ist ursprunglich aber sicher lich ein selbstandiges Werk war") das Bahubuddhasutra (Mv III 224 bis 200) Der Inhalt ist folgender Der Buddha teilt zu Sravasti im Jetavana dem Änanda mit daß er beschlossen habe drei Monate lang mit einem einzigen Topf3) Almosen versehen nach Art der fruheren Buddhas zu leben4) er möge Sorge tragen daß memand ihm nahe. Der Buddha fuhrt seine Absicht aus und als er sich nach Ablauf der drei Monate wieder zeigt wird er von Ananda begrußt und erklart ihm er habe in der angegebenen Weise einen Kalpa oder den Rest eines Kalpa zubringen können denn das sei die Eigentumlichkeit auch der früheren Buddhas Damals Ananda vor unzahligen Zeiten vor unermeßlichen unzahligen Zeiten war ein Tathagata em Arhat em vollkommen Erleuchteter Indradhvaja mit Namen Zur Zeit des Indradhvaja aber Ananda des Tathagata des Arhat des vollkommen Erleuchteten war eine Residenzstadt Indratapana mit Aamen Diese Stadt wird in großer Ausführlichkeit nach dem üblichen Schema be schrieben. An die Beschreibung schließen sich ein paar Verse über Indra dhvaja die inhaltlich nichts neues bringen. Es folgt eine Liste von weit uber hundert Namen von Buddhas von denen jeder seinen jedesmaligen Nachfolger verkundet hat (vyakarsit) sie reicht von Indradhvaja bis auf den historischen Buddha und den kunftigen Buddha Maitreva. Die ein tönigen Formelreihen werden nur gelegentlich durch ein paar Strophen die die Angaben über einen Buddha rekapitulieren oder erganzen und durch Stadtbeschreibungen nach dem Typus der Beschreibung Indratapanas unterbrochen So wird bei Sirasahvaya Puspayati geschildert bei Supatra Abhayapura bei Sudarsana Devapura bei Sakyamuni der aber nicht der hastorische Sakvamuni sondern einer der beiden Vorganger gleichen Namens ist Simhapuri bei Dipamkara Dipavati bei Maitreya Ketumati

Dann geht die Erzahlung in Versen weiter<sup>5</sup>) Der Verkunder der Buddhas bis auf die Gegenwart<sup>6</sup>) der Lenker der Menschenstiere von

<sup>1)</sup> puna ist n cht ganz s cher 2) \ gl aber Anm 5

<sup>3)</sup> ekapındapütrena r chtiger ware ekapı idapatena

<sup>4)</sup> purımakānām tatl āgatanām eshärehi esharisyam

<sup>1)</sup> Ich lalte es für sehr wahrscheinlich daß dieser metrische Teil erst nach träglich mit dem vorangehenden durch den Einschub der ersten Strophe verbunden ist aber diese Verbindung muß schon vor der Aufnahme des ganzen Abschnittes in das My hergestellt gewesen sein da sonst der Titel Bal ubu idl asutra am Ende des prosaischen Abschnittes stehen wurde

<sup>9)</sup> Senart liest ärand tabuddhänäm die Handschriften faben ärand tänäm buddhānām, āvandikā n buddhānām was alles keinen Sinn gibt. Ich vermute ävad to buddhana n arad to 1st halber Ardi amagadhismus für yarad to 1gl ara ite in Asokas Saulened Lt. TV

Indradhvaja bis auf den kunftigen Mantreya, der Lehrer strahlt wie de Sonne. Den majestatischen Manilowen, den Jina, der die Luste besegt hat, frigt Änanda im Asokārāma 'Wunderbar ist der Ruhm des Erhabenen, wunderbar sein Ruf in den zehn Himmelsgegenden! Welche Tat tat der Erhabene, daß er in der Welt samt der Götterwelt strahlt" Der Buddha gibt ihm den Grund an er strahlt über alle Götter- und Brahma-Welten in unvergleichlichem Ruhm, weil er die fruheren Buddhas geehrt hat (satkitā mayā) Diese fruheren Buddhas werden mit Namen aufgezāhlt, es sind nur die letzten vierzehn der vorhergehenden Liste, von Dipimkara bis Kāŝyapa Es folgen weitere Auseinandersetzungen des Meisters über die Zeit und die Lebensdauer dieser Buddhas, über die Etymologie ihrer Namen, über die Kaste, der sie angehörten, usw Dann gibt der Meister die Art der Verehrung im einzelnen an

caturmahāpathe drstvā lokajyestham Dīpamkaram \ jatilam prastate hrsto bodhim prarthento anuttaram | grahetvāna krtāmiali | suvarnapuspam Sarvābhibhum okiresi bodhim prārthento anuttarām || hemapındasamkäsam puspam grahetva puspana amjalım | Padumuttaram cokre ham bodhim prarthento anuttaram [ Atuuccagāmi bhagaiām lokasya anukampako | hıranuena okure ham bodhım prärthento anuttaram || Lasottaram mahābhāgam bhiksusamahapuraskrtam upasanena pratimane bodhim prarthento anuttaram !! aamdhām araketvā surabhraamdhā mahārahām Sāl yamunim okire ham bodhim prārthento anuttarām || surarnarupyavaidūryam grahetiāna krtamiali Arthadarsım olire ham bodhim prarthento anuttaram | Tisyam caham lokanatham sammukha ham abhistare mratuut panna prayogena bodhim mrarthento nuttaram [] Pusyam cāham samāpanno samhrsto prāmjalikrto namasyamano asthasi bodhim prarthento nuttaram Vipasyım dretvä ägatam purnamäsi va candramam annam prastare märge bodhim prärthento nuttaram | Šikhinam lokarthecaram bhiksusamahapuraskrtam | tarpesi khādyabhojyena bodhim prārthento nuttarām [] l'isvabhuram ca mahārhehi cīvarehi sasrāvakam ācchādaye samprahrsto bodhim prārthento anuttarām || trihi ca lokanāthehi brahmacaryam care aham Kāšvapo mām vavākārsi bodhim prāpsyasi anuttarām

Die letzten acht Strophen beziehen sich auf die Linge der Zeit, die der Meister als Bodhisattva durchlebte, bis er endlich die Bodhi erlangte 'So sprach der Erhabene und die Welt der Götter, der Mensehen und der Dimonen freute sich über die Rede des Erhabenen' 'Zu Ende ist das Bahubuddhasütra' Die Ahnlichkeit zwischen diesem Text, insbesondere den wörtlich zitierten Strophen, und den Bilderversen ist unverkennbar. In den Bilderversen 3, 5, 8, 9, 10, 11, 13, 14, 15 wird von dem Verehrenden in der ersten Person gesprochen, diese Verse sind also dem Buddha in den Mund gelegt, genu so wie im Bahubuddhasütra. Es ergibt sich weiter daraus, duß auch in den Bilderversen 1, 2, 4, 6, 7 ein mayā oder aham zu erganzen und zu übersetzen ist '(von mir), als ich ein Brahmane war', usw. Daß es sich um den Buddha in einer früheren Existenz handelt, ist übrigens in 2 und 4 durch den Gebrauch des Kompositums mit bhuta angedeutet, mit dem rayabhūtena in diesen Versen vergleiche man šresthibūtena. mayā oder me in 3, 8, me. (rājyabhūtena in 15, rsibhūto by upātistham in 13

Von entscheidender Bedeutung für die Beurteilung der Bilderverse ist der Umstand, daß in V 5 der Vokativ Ananda erscheint. Das zeigt, daß der Buddha diese Verse dem Änanda vortragt, also wiederum genau wie im Bahubuddhasütra. Die Anrede beweist aber auch, daß die Verse nicht mit der ursprunglichen Absicht gedichtet sind, als Aufschriften für die Bilder zu dienen, denn in diesen hat naturlich das Änanda gar keinen Sinn Die Verse mussen vielmehr einer großeren, dem Bihubuddhasutra durch aus parallelen Dichtung entnommen sein

Bestatigt wird das durch die Worte tatrana nagare ramye 'in dieser lichlichen Stadt' in V 3 Von einer Stadt ist im Vorausgehenden nicht die Rede gewesen, die Worte sind also überhaupt nur verstandlich wenn man annimmt, daß der Vers einer Dichtung angehört in der die Beschreibung der Stadt des Sikhin vorherging und auch hier wieder zeigt sich die Über einstimmung mit dem Brihubuddhasutra in dem ja die Stadtbeschreibungen, wie wir sihen, der einzige Schmuck der durren Aufzahlungen sind

Nur so laßt sich endlich auch der merkwurdige V 6 verstehen 'Mit einem Elefanten einem Pferde Gold Frauen Juwelen und Perlen zog ich als Seth aus um die sechs Jinas zu verehren (sannam Jinanam pujartham) Die 'sechs Jims sind hier zumichst geradezu ratselhaft, da in dem zu gehörigen Bilde wie auf allen anderen Bildern nur ein Buddha dargestellt ist Wenn wir annehmen daß dem Vers ursprunglich eine Aufzahlung der sechs Buddhas vorherging wird alles klar. Der Vers faßte die Prant dhicarya unter diesen sechs zusammen auf dem Bilde ist aber nur eine von ihnen dargestellt. Die Aufzahlung der Buddhas braucht nicht einmal un mittelbar vorausgegangen zu sein. Auch in dem letzten der angeführten Verse des Bahubuddhasūtra des My heißt es und unter drei Weltenherren lebte ich ein Leben der Heiligl eit' (Irihi ca lokanathehi brahmacaryam care aham), ohne daß die Namen der drei Buddhas vorher genannt waren. Aber ein solcher Vers ist auch nur im Zusammenhang verstandlich. Wenn der Bildvers ursprunglich als Aufschrift gedacht gewesen ware, so hatte der Verfasser sicherlich den Namen des Buddha genannt den wir nun über haupt nicht erfahren

Es kann danach wohl keinem Zweifel unterliegen, daß die Aufschriften der Bilder ausgewahlte Verse aus einer zweiten Rezension des Bahubuddhasutra sind1) Sie unterschied sich von der des Mahavastu in den Namen der Buddhas. Von den in den Bilderversen erhaltenen elf Namen kehren nur funf im Bahuhuddhasútra des Mahāvastu wieder: Šīkhin als Name verschiedener Buddhas 235, 2: 240, 7: 249, 3: Dinamkara 239, 11: 248, 3, Sunetra 235, 10: Kāśvapa 240, 9: 249, 8: Angīrasa 239, 5 An und fur sich ist diese Verschiedenheit von geringer Bedeutung, denn gerade in den Namen der fruheren Tathägatas gehen die Texte der verschiedenen Schulen weit auseinander Die Phantasie hatte hier ein unbegrenztes Feld der Möglichkeiten vor sich, und sie hat sich mit ungezügelter Wildheit darauf getummelt. Ich vermag zur Zeit wenigstens noch drei der im Bahubuddha sütra des Mahāvastu fehlenden Namen an anderen Stellen des Werkes oder in anderen Quellen nachzuweisen: Ksemamkara findet sich Divyäv. 242f Simha Mv. II, 354; III, 279; Sukhāvatīvvūha 3; 42 (kurzere Rezension 15), Ratnasikhin Divvav. 62ff.: Mahavvuto 2, 162) Die Bilderverse lassen aber auch eine Verschiedenheit in der Lehre von der Prani dhicarva und dem Vyakarana erkennen. Nach dem Bahubuddhasutra des My hat der Bodhisattva die Pranidhicarya unter funfzehn Buddhas ausgeubt, von denen der erste Dipamkara war. Das Vväkarana hat er nur von Kāśvapa empfangen Auch nach der Lehre der Vibhayvavādins fand seine erste Pranidhicarva unter Dipambara statt, er hat sie aber dann noch unter 23 anderen Buddhas wiederholt und von allen das Vyākarana empfangen3) Wieder anders muß die Lehre gelautet haben, die dem Dichter der Bilderverse bekannt war Das ergibt sich vor allem aus den Bemerkungen, die sich hinter den Versen 7, 9 und 10 finden. Über ihre Bedeutung kann kein Zweifel herrschen Im Dharmarucyayadana des Divyāvadāna lesen wir S 242 prathame 'samkhyeye Ksemankaro nāma

<sup>1)</sup> Als eine dritte Rezension konnte man den Buddhavamsa des Pali Kanors beziechnen, die Grundidee des Werkes ist jedenfalls dieselbe Der Buddha selbst beziechtet iber die früheren Buddhas und gibt im jedem einzelnen Falle an, in welcher Weise er sie verehrt und wie er von ihnen das Vyäkarana empfangen hat. Im einzelnen steht aber der Buddhavamsa den Bilderversen doch ferner Dort tritt der Bodhasativa auch als nichtmenschliehes Weisen auf, als Salka, als ein Yakkha, als Naga und sogar als Löwe, und der Junger, der den Buddha zu dem Lehrvortrag vernaläßt, ist Striputit di, 7-43, nicht Ananda

<sup>5)</sup> Sikhin, Dipamkara, Käiyapa kommen bekanntlich überall vor. Sunetra wird im Mv auch II, 355, III, 279 erwahnt und ist wohl mit dem Lalitavi-tara 5 genannten Sulocana identisch.

<sup>\*)</sup> Buddhavamsa; Ndännkathä, Dürenid (Jät I, 2ff) Siehe insbeondert 5. 431 yazmım pana kappe Dipankaradasabala udapda tasmın aine pi taya Buddha ahesim Tesam santila Bodhisettase vyökuranan nattis. — Tatha amhalam Bodhisetta Dipamkaradinam caturisatiyä Buddhānam santike adhikaram karonio kappasatasahassadhakani catülir asamikeyyöni ögato — Iti Dipamkaradinam caturisatiya Buddhānam santike adhikaram santike udama santike in Dipamkaradinam caturisatiya Buddhānam santike ladhirayikarano pana Bodhisatio.

tathāgato loka utpannah, S 246 idam mama prathame 'samkhyeya etasya Dharmarucer darsanam, dvitīye Dīpankaro nāma samyaksambuddho loka utpannah, S 253f etad dvitīye 'samkhyeye asya ca Dharmarucer mama ca darśanam, S 254 tasmād apy artāl tritye 'samlhyeye Kralucchando nāma samyalsambuddho loka utpannah, S 261 1dam mama trtiye 'samkhyeye 'sya Dharmarucer darśanam, S 262 yārac ca mayā bhiksaras tribhir asam khyeyark sadbhih pāramitābhir anyars ca duskarasatasahasrair anuttarā samyaksambodhih samudānītā tārad anena Dharmarucinā yadbhūyasā narakatıryaksu ksapıtam Die Bemerkungen in den Aufschriften bedeuten also Ende der ersten, bzw zweiten, Asamkhyeya Periode, Ende der Übung aller Tugenden in der dritten Asamkhyeva Periode', und es ist sehr wohl moglich, daß auch sie direkt aus dem Originalwerk übernommen sind. Aus den angefuhrten Stellen des Divyavadāna geht ferner hervor, daß man bei den Sarvästivädins drei Asamkhyeya-Perioden unterschied, also genau so wie in den Bilderversen. Nun sind in den Wandmalerien funfzehn Buddhas dargestellt Es ist demnach wahrscheinlich, daß man aus ieder Periode funf wahlte Die Anordnung der Bilder ergibt sich aus der beigefugten Zeichnung



Die erste Periode schließt nach den Aufschriften mit 9 die zweite mit 7, die dritte mit 10 Die Enden der Perioden stoßen also genau in der Mitte des Korridores zusammen War die Anordnung, wie es doch schließlich das wahrscheinlichste ist, symmetrisch, so können nur 1, 2, 4, 5, 9, thom 3, 6, 8, 11, 7 and endlich 13, 12, 15, 14, 10 zusammengehoren, d h Mahendra, Tamonuda Ksemamkara Simha Ratnasikhin gehören der ersten Periode an, Sikhin, einer der sechs Jinas Sunetra, Väsistha, Dipam kara der zweiten S , die beiden Buddhas, deren Namen verloren sind, Angirasa und Käsvapa der dritten Der Symmetrie wegen ist der letzte Buddha der zweiten Periode in die Mitte gestellt. Die Ergebnisse stimmen. soweit es sich um Ksemanikara und Dipamkara handelt, mit den oben angefuhrten Angaben des Divyavadana überein. Auch für Kasyapa ist die Sache richtig, da er nach dem einstimmigen Zeugnis aller Schulen der unmittelbare Vorganger des historischen Buddha ist und er naturlich. wenn drei Asamkhyeya Perioden unterschieden werden am Schlusse der dritten Periode erscheinen muß. Aber auch wer der vorgeschlagenen Anordnung und den daraus gezogenen Schlüssen nicht zustimmt, wird zugeben müssen, daß nach der Lehre, die der Dichter der Bilderverse kannte. die Pranidhiearya nicht erst unter Dipamkara begann, sondern sehon unter

den Vorgangern dieses Buddha geubt wurde. Das beweist unwiderleglich die Bemerkung, daß Dipamkara ans Ende des zweiten Asamkhyeya, Ratna sikhin aber schon ans Ende des ersten Asamkhyeya gehört. Über die Lehre vom Vyakarana ist aus den Aufschriften nichts zu entnehmen, wenn wir den Bildern selbst trauen durfen, so fand das Vyakarana in allen Fallen statt, wo die Pranidhicarya genht wurde. Auf den meisten Bildern ist der betreffende Buddha dargestellt, wie er sich dem gabendurbringenden Bodhisattva zuneigt und dabei die Hand in lehrender Stellung erhebt Es kann also keinem Zweifel unterliegen, daß hier der Akt des Vyākarana dargestellt ist, der naturlich unmittelbar auf die Pranidhicarya folgt, aus den wemgen Fallen, wo die Durstellung weniger deutlich ist, ist sicherlich ein Unterschied im Dogma nicht zu erschließen. Die Zahl der Bilder ist funfzehn Es ist vielleicht kein Zufall, daß diese Zahl mit der Zahl der ım Bahubuddhasütra des Mı gelehrten Pranidhicaryas ubereinstimmt, man wurde dann in der Malerei an der alten Zahl festgehalten haben. Sicher ist das aber nicht denn wir finden anderswo auch Gruppen von 2, 6, 8 14 und 16 Pranidhi Darstellungen 1) Gar nichts ist aus der Zahl der Bilder naturlich aur die Zahl der Pranidhicaryas zu entnehmen die in dem Werk, dem die Verse entstammen behandelt waren. Jenes Werk kann viel mehr derartiger Legenden enthalten haben, und das ist sogar wahrscheinlich Daß man tatsachlich spater die Zuhl der Pranidhicary as weit über funfzehn oder vierundzwanzig hinaus vergrößerte, ergibt sich aus den Geschichten ım Anfang des Mahavastu (I 34-63), so wirr sie auch im einzelnen sind Hier wird nicht nur von der Pranidhicarya unter einzelnen Buddhas er zahlt auch unter solchen die in dem oben besprochenen Bahubuddhasutra nicht vorkommen²), der Buddha erinnert sich luer auch der Verehrung die er Tausenden und aber Tausenden von Buddhas in fruheren Geburten erwiesen hat mit der Absicht Lunftig die Bodhi zu erlangen

Die Verteilung der Buddh's auf drei Asamkheia Perioden in den Bilderaufschriften ist aber noch weiter von Bedeutung Wir haben gesehen daß sie genau mit den Angaben des Divyavadina stimmt. Dis ist un so wichtiger als die Teyte anderer Schulen andere und zum Teil direkt damit

<sup>1)</sup> Grunwedel a a O Index unter Pranidhi Bilder

i) von den im Bahubuddhasutra genannten Buddhas kommen hier nur 5) von den im Bahubuddhasutra genannten Buddhas kommen hier nur 5) urd Sak ammun (47) vor, aber die Angaben über die Darbringung stimmen nicht. Auch wird hier die erste Frandlüuera unter Sak ammun verlegt (48) die alte Lahre ist abe auch hier aufgegeben. Bemerkenswert ist die auch hier bei Saksyammun die typisches Stadtbescherebung einigeschoben wird (47 Säkyammun en blaub pinnah Mahämaudyal syama Kopilarustum nama nagaram vistarer a) und daß auch hier die Tittel Bahubuddhasutra er-chain (54 alt sin Mahamustanardame Balubuddhasutra er-chain (54 alt sin Mahamustanardame Balubuddhasutra er-chain (54 alt sin Mahamustanardame Balubuddhasutra hatte us een scheint. Virmutich ist der Tittel hir vierstummelt die Anfahrung des Tittels zeigt aber daß die Praridhearia von alters her ihre stell, im Bahubuddhasutra latti.

ın Widerspruch stehende Angaben enthalten Im Bahubuddhasütra des My wird ebenfalls, besonders in den eingestreuten Strophen, eine gewisse Gruppierung der Buddhas versucht, aber sie ist eine ganz andere, und von Asamkhyeya-Perioden ist uberhaupt micht die Rede Auch sonst heißt es ım Mv., wo die Zeit eines Buddha angegeben wird, nur, daß er vor unermeßlichen unzahligen Kalpas lebte, so z B von Śākvamuni (I. 47 ito aparimitā asamkhyeyā kalpā yam Śākyamunih loke udapādi), die Geschichte unter Sarvābhibhū spielte vor 100000 Kalpas (I. 35 kalpāna satasahasram), Dipamkaras Vater Arcimat lebte aparimite asamkhueue kalpe (I. 193) Im Buddhavamsa des Palı Kanon aber wırd z B die Geschichte des Dîpam kara, der nach den Aufschriften und dem Divvävadäna im zweiten Asamkhyeya lebte, ausdrucklich 4 Asamkhyeyas 100000 Kalpas zuruckdatiert (II, 1 lappe ca satasahasse ca caturo ca asamlhiye)1) Solche Spielereien mögen uns ein Lacheln abnötigen, sie sind aber nicht gleichgultig. Wir durfen aus der Übereinstimmung der Bilderverse mit dem Divyavadana schließen, daß jene Verse und naturlich auch die Bilder selbst von An gehorigen der Schule herruhren, in der der Text des Divyavadana ent stand, d h der Sarvästivädins2) Das Ergebnis ist nicht unerwartet Huen tsang kennt am ganzen Nordrand der Tarımwuste nur Kloster der Sarvästivadins, und die Handschriften, die in dieser Gegend gefunden sind, scheinen samtlich Werke dieser Schule zu enthalten. Ich bin daher überzeugt, daß, wenn sich in diesen Handschriften oder im Chinesischen oder Tibetischen eine Schrift der Sarvastivadins über die Pranidhicaryas finden wird, diese viel genauer mit den Bilderversen übereinstimmen wird als die mir jetzt zuganglichen Werke Ob das Gedicht dem die Bilderverse entnommen sind, selbst im Chinesischen oder Tibetischen auftauchen wird, ist mir indessen sehr zweifelhaft. Die Sprache der Verse ist klaglich Man hat aber durchaus nicht den Eindruck als ob das seinen Grund etwa darın hatte, daß die Verse aus einem Prakrit Dialekt übersetzt sind. Es ist vielmehr Mönchssanskrit recht und schlecht, wie man es wohl in spaterer Zeit in den zentralasiatischen Klöstern schrieb. Dort werden auch diese Verse entstanden sein \*

Es fragt sich nun welchen Wert wir den Versen für die Deutung der Bilder beimessen können. Es wird dazu nötig sein die Darstellungen im einzelnen mit den Angaben der Verse zu vergleichen und vor allem auch die Repliken heranzuziehen, die sich in dem Tempel Nr. 4 zu Biz iklik finden.<sup>3</sup>) Die Ergebnisse sind, wie ich glaube, zum Teil von prinzipieller Bedeutung

¹) Jet I 2 crklart durch kappasatasal assudhikanam hi catunnam asamkheyyänam matthale vgl I 44 tattha amhäkam Bodhisatto Dipamkarädinam caturusatiyu Bu dhānam santike adhikāramkaronto kappasatasahassādhikāni cattāri asamkhey jāni agato ²) Auf um andere in die gleiche Richtung wei-sinde Tat-seche werdie ich nachher

zuruckkommen

2) Andere Paralleldarstellungen habs ich nur gelegentlich benutzt

fur die Beurteilung dieser Malereien, die, abgesehen von ihrem kunst Instorischen Wert, auch als Dokumente zur Geschichte der buddlistischen Legende unser Interesse beanspruchen konnen. Bei der Besprechung der Bilder folge ich der oben vorgeschlagenen Anordnung

1 'Als Brahmane habe (1ch) Mahendra, den Fuhrer der Welt, nut heißen Budern<sup>1</sup>), Wohlgeruchen und schwarzem Agallochum<sup>2</sup>) verehrt, 1hm einen Yihära gebrut und alle Ehren erwiesen

Die Darstellung (Nr 7 in Tempel 4) stimmt mit dem Vers insofern, als die rechts vor der Schilfhutte kniende Person, der sich der Buddha im Redecestus zuwendet, ein Brahmane ist. Die Hutte deutet hier wie in 13 und 15 den Stand der Person an Links stehen übereinander, was in dieser Malerei immer hintereinander bedeutet, noch zwei Brahmanen und ein Brahmanenknabe, die runde Gegenstande in Schusseln tragen. Diese Spaltung des einen Bodhisattva in mehrere Personen begegnet uns noch mehrfach Meines Erachtens erklart sie sich so daß auf der einen, in unserem Falle der rechten Seite der Bodhisattva in dem Augenblick dar gestellt ist, wo er das Vyakarana empfangt, wahrend auf der anderen Seite der vorausgehende Akt der Gabendarbringung geschildert ist. In unserem Falle ware dann der zweite Brahmane links als ein Begleiter des Bodhisattva aufzufassen, dem Knaben fullt is sicherheh nur diese Rolle zu. Streng genommen mußten wir allerdings erwarten, daß die beiden Darstellungen des Bodhisattva rechts und links genau gleich seien. Das ist hier wie in anderen Bildern nicht der Fall, der erste Brahmane links, der wegen seines Platzes im Vordergrund des Bildes doch wohl als der Bodhisattva be trachtet werden muß ist in der Farbe des Haares und der Haut und in den Details des Schmuckes von dem knienden Brahmanen verschieden Ich bin aber überzeugt daß man in solchen Fallen auf logische Richtigkeit zu Gunsten malerischer Abwechslung und Belebung verzichtete, denn solche kleinen Unterschiede finden sich auch da, wo eine andere Deutung der dargestellten Personen geradezu ausgeschlossen ist wie z B in 2 und 3

Von den in dem Vers genannten Gaben scheint auf dem Bilde nichts vorzukommen. Die runden Gegenstande in den Schusseln erklart von Le Coq als die tibetischen der ma, Grunwedel als Brot. Wie Raucherwerk sehen sie jedenfalls nicht aus Auch von den heißen Budern ist nichts zu bemerken, und ob das Haus oben rechts den geschenkten Vihara darstellt, ist zum mindesten sehr zweifelhaft, da sich dieses Haus wiederholt auch auf

1) I res kalenāgarunā

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Jyentālakarmaņā Jyentāka ist in der Schreibung jentāla in SKDr aus Caraka belegt. In der Mahavyutpatti hest die Ausgabo von Virenowe 281, 80 jontalok, die Handschriften haben jotantalak und jent ālah. Es ist offenbar auch hier jentālah oder jyentālah zu lesen, jye kann leicht zu jo entstellt werden. Wahrscheinhelt ist jyentāka dientsch mit Pali jontāla in janātā in janātāphara Badehaus für heibe Bāder, s. Mahāvagga I, 25, 12, Cullav V, 14, 3, VIII, 8, Nach Buhler, k.Z. XXV, 325 ist janātājā ard SK vantraynha.

Bildern findet (2, 5, 7, 10), wo in dem Vers von einem Vihara nicht die Rede ist Auf die Nebenfiguren die fast überall wiederkehren, Vajrapani, die Mönche, die den Bhiksusamgha des Buddha reprasentieren, die Gottheiten, die Zeugen der frommen Handlung sind, gehe ich hier und im folgenden nicht weiter ein

2 'Den ausgezeichneten Tamonuda beschenkte (ich), als (ich) ein Konig war, mit einem tula (?), der mit verschiedenen Juwelen besetzt war'

Auf dem Bilde (Nr 8 in Tempel 41)) ist der kniende Bodhisattya. dem sich der Buddha mit der Gebarde eines Redenden zuwendet, in der Tat ein König Auf der gegenüberstehenden Seite erscheint derselbe König noch einmal stehend mit einem Schirm in der Hand. Hier sind also deutlich die beiden Phasen der Handlung, links die Darbringung rechts das Vyä karana, dargestellt Line Bestutigung dieser Auffassung scheint mir die Figur hinter dem kmenden Bodhisattva zu liefern Es ist ein Jungling2), der denselben Schirm tragt wie der stehende Bodhisattva. Ich erkenne darin einen Devaputra der den geschenkten Schirm für den Buddha tragt, wahrend dieser das Vyākarana ausspricht. In der weiblichen Figur hinter dem stehenden Bodhisattya sehe ich nicht, wie von Le Cog eine Göttin, sondern die Gemahlin des Königs Eine ganz ahpliche Figur erscheint auf den Bildern 3-5, wo sie stets als Furstin gedeutet werden kann oder muß Entscheidend ist, daß alle vier die sonderbare rote Bemalung oder Tato wierung im Gesicht zeigen, die auf den Gesichtern der sicheren Gottheiten memals vorkommt

Das Wort tula, das hier 'Schirm' zu bedeuten scheint, vermag ich nicht zu erklaren, Sieglings Konjektur (tulena) befriedigt mich nicht \*

Was die Gestalt des Buddha betrifft, so möchte ich darauf hinweisen daß der Rand der Aureole und der Vesica durch flackernde Flammen ge bildet wird Das scheint mit seinem Namen Tinstermisvertreiber' zu sammenzuhangen Allerdings kehren diese Flammen in dem Bilde des Kaśyapa wieder (10) wo eine Beziehung auf den Namen fehlt

4 'Ksemamkara, die Sonne der Menschen verehrte (ich) als (ich) ein König war, mit heißen Badern Wohlgeruchen und schwarzem Agal lochum3) und schenkte ihm 60000 Viharas'

Das Bild (Nr 1 in Tempel 4) unterscheidet sich von dem vorher gehenden dadurch daß der Buddha nicht im ausgesprochenen Redegestus dargestellt ist, ich möchte trotzdem annehmen daß er dem König, der links vor ihm kniet das Vyakarana erteilt. Rechts steht wieder der König, von seiner Gemahlin begleitet. Sie tragen wieder in Schusseln die Gaben die wir schon in 1 an Stelle des zu erwartenden Raucherwerkes fanden Ob das Haus oben links die geschenkten 60000 Viharas vertritt, ist, wie schon

<sup>1)</sup> Anstatt des Hauses oben rechts erscheint hier eine blumenstreuende Gottheit

<sup>2)</sup> Der Schnurrbart ist vorgezeichnet aber nicht ausgeführt worden

<sup>3)</sup> Lies kalenāgaruna

bemerkt, unsicher, dagegen könnte das hinter dem knienden König sich erhebende jurtenartige Gebaude mit dem Rauchloche und einem Quer stabe, you dem ein Netz und eine Lederflasche (\*) berahhangt wohl ein Badehaus sein Auch das erwahnte jantaghara ist nach den Angaben im Vinavanitaka ein Haus, in dessen Mitte ein Feuer brennt. In der Replik sind die Außenwande dieses Hauses nicht mit dem Rankenmuster bedeckt, sondern mit Flammen, die in drei Etagen übereinander geordnet sind. Viel leicht ist das nur eine andere Art der Verzierung, vielleicht aber soll es den durch die Ritzen der Wand dringenden Schein des im Innern brennenden Feners hedenten

5 'Als König verehrte ich, Ananda Simha den löwengewaltigen Mannstier, mit einem Schirm, dessen Stock aus einem Edelsteine bestand'

Das Bild (Nr 2 in Tempel 41)) ist ahnlich wie 2 zu deuten Rechtsteht der Bodhisattva als Konig, neben ihm nicht eine Göttin, sondern seine Gemahlin") Beide tragen Schirme in den Handen Links kniet wieder der Konig das Vyākarana von dem im Redegestus dargestellten Buddha empfangend Hinter ihm steht eine jugendliche Gestalt mit einem Banner in der Hand Ich erklare sie ebenso wie die entsprechende Figur in 2 als die Gottheit die die dargebrachte Gabe für den Buddha entgegengenommen hat Dagegen scheint zu sprechen, daß die Gottheit, wie gesagt, deutlich ein Banner nicht einen Schirm tragt. Daß die Erklarung trotzdem richtig ist beweist die Replik in Tempel 4, in der die entsprechende Person tat sachlich mit einem Schirm dargestellt ist3). Wir haben hier also ein ab solut sicheres Beispiel für die Richtigkeit der Behauptung daß die Maler sich gelegentlich Variationen gestatteten die geeignet sind den dargestellten Vorgang zu verdunkeln

9 'Fruher in anderen Geburten, war ich der Sohn eines Königs Ich verehrte meinen Bruder Ratnasikhin mit einer Ollampe4)

'Ende der ersten Asamkhveva Periode'

Bild (Nr 3 in Tempel 4) und Aufschrift stimmen in den Grundzugen uberein Das Bild unterscheidet sich von den bisher besprochenen aber insofern, als der Bodhisattva nur einmal dargestellt ist. Er kniet in der linken Ecke in der Tracht eines Fursten ein Rauchergefaß darbringend Der Buddha im Redegestus erteilt ihm das Vyakarana. Rechts kniet ein

<sup>1)</sup> Die Abweichungen außer der nachher angeführten sind irrelevant

<sup>2)</sup> Siehe oben S 265

<sup>\*)</sup> Er unterscheidet sich in Finzelheiten ein wenig von den Schirmen der ihr König und die Königin in unserem Bilde tragen, wir wissen aber nicht, wie die letzteren in d r Replik aussahen

<sup>4)</sup> sut'll am steht sicher für sutol am abl wenn für abhuram. In den Hand-chriften wird auslautendes is gewöhnlich durch in au gedriekt, daher ist hier umgekehrt n für m geschruben bhritaram beruht auf Konjektur Anstatt Rainahill samdspatasla est I atnasilhem sadipataila zu lesen sadipataila ware eigentlich mit Lamp und Ol od r'mit Lamos nol das Wort steht aber wohl für satailadira

Mönch, der dasselbe Rauchergefaß tragt De ist also ein Mönch aus dem Gefolge des Ratnasikhin, dem der Buddha die Gabe des Prinzen zur Verwahrung übergeben hat

Die emzige Abweichung von dem Verse hegt in dem dargebrachten Gegenstande. In der Replik in Tempel 41) ist es ebenfalls ein Raucher gefaß Daß aber dieses erst spiter in die Stelle einer Öllampe getreten ist, beweist das entsprechende Bild in Tempel a Anlage A zu Idyqut\u00e4shri, wo unverkennbar eine Lumpe mit brennendem Dochte dargestellt ist.")

3 'In dieser lieblichen Stadt verehrte ich, als ich ein Großkaufmann war den ruhmreichen vollkommen erleuchteten Buddha namens Sikhin mit Vihäras<sup>3</sup>)'

Das Bild (Nr 9 in Tempel 44)) stimmt in keiner Weise zu dem Verse Vor dem im Redegestus dargestellten Buddha kniet rechts mit gefalteten Handen der Bodhisattva, aber nicht als Srestlun sondern in der Tracht eines Königs Allerdings finden wir dieselbe Tigur in 8 wo wir nach dem Verse elsenfalls einen Siestlun erwarten müßten. Der Schluß den man daraus ziehen lönnte, daß der zentralasiatische Maler von dem Sresthin eine falsche Vorstellung hatte wird aber dadurch hinfillig daß in 6 der ım Verse genannte Sresthin richtig als Kaufmann dargestellt ist5) Hinter dem König steht seine Gemahlin\*) Unten links ist wieder der Konig dargestellt wie ihm von einem Mönch eine Tonsur geschoren wird. Die Vibaras fehlen, das Haus in der linken oberen Eele kann schon deshalb l rum einen Vihara darstellen weil in dem Hofe eine Anzahl Pferde sichtbar sind Wir können also aus dem Bilde nur eine Legende herruslesen daß der Bodhisattva als König den Buddha Sikhin irgendwie verehrte das Vyakarana empfing und dann in den Orden eintrat Ahnliche Geschichten werden im Buddhavamsa und in der Nidanakatha von dem Bodhisattva unter Kondanna Sujata Phussa Vessabhu und Kakusandha erzahlt7) Hier ware also anders als in allen vorher besprochenen Bildern das Vya karana und ein spaterer Vorgang dargestellt. Die Annahme daß die Ver ehrung gerade in dem Eintjitt in den Orden bestand also dem Vyakarana vorzusging verbietet sich durch den Umstand daß dann der Bodhisattva

<sup>)</sup> Cł otscho Tafel 37

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Grunwedel Beriel t über arel aologische Arbeiten in Idil utschun und Um gebung S 64ff Tafel 6

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Der zweite pada hat eine Silbe zu wenig Viellegelt ist Sil in 1 nio yakan inch zu lesen in d eser hebliehen Sin it der ruhmreichen S San ib dil ah steht für sam in dil ah Schreibungen wie tahärai für viharaih sind auch in den Handseln ften haufig ab.

<sup>4)</sup> De Abweich ingen sind unbedeutend

a) Daß der in Nr 11 erscheinende Bodhisatti alle n Sregthin ist wie der Versangibt bedarf keines Beweises

<sup>5)</sup> Siehe oben S 265

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Die Pranidhicarya unter Sikl in ist aber im Buddl warpsa und in der Aidana katl a (Jät 1 41) wie im Mahavastu ganz ander.

beim Vyakarana nicht in weltlicher Trucht und von seiner Gemahlin be gleitet erscheinen durfte, sondern das Mönchsgewand tragen mußte. Einen so schweren Verstoß gegen die Logik wird man dem Valer doch nicht zu trauen durfen. Wir mussen uns auch huten zu glauben daß alle diese Bilder nach demselben Schema komponiert seien. Originale Schöpfungen sind es ja überhaupt nicht. Wahrscheinlich hat jedes Bild seine eigene be sondere Geschichte<sup>1</sup>), und was sie uns gleichartig erscheinen laßt, sind nur gewisse Außerlichkeiten, die mit dem eigentlichen Inhalt des Bildes nichts zu tun haben.

Auch her scheint, ahnlich wie in Nr. 2, mit dem Ornament des Randes der Aureole und der Vesica des Buddha auf seinen Namen angespielt zu sein Von Le Coq nennt es fragend 'vielfarbige primenwipfelformige Lotus blatter', mir scheinen es deutlich die Augen des Pfauenschweifes zu sein, die gewahlt sind weil der Name des Buddha 'Pfau bedeutet Dieselben Pfauenrugen finden sich aber auch in Nr. 8 bei dem Buddha Sunetra 'Schönauge, wo die Bezugnahme auf den Namen wenn sie auch nicht un möglich ist doch ferner heet

6 'Mit einem Elefanten einem Pferde, Gold Frauen Juwelen und Perlen?) zog ich als Großkaufmann aus um die sechs Jinas zu verehren?

Uber den Vers habe ich schon S 259 gesprochen Die Übersetzung von udyanam kriam kann nicht als ganz sicher bezeichnet werden, von der Her stellung eines Gartens kann hier aber krum die Rede sein. Daß gerade sechs Gaben genannt sind, wird nicht zufallig sein, nach dem Verse be schenkte der Bodhisattva offenbar jeden der sechs Buddhas mit je einem der angegebenen Gegenstande Auf dem Bilde (= Nr 10 m Tempel 4) scheint die dritte Darbringung dargestellt zu sein und zwar gleich in Ver bindung mit dem Vyakarana In der rechten Ecke knien vor dem redend dargestellten Buddha zwei Kaufleute mit Schusseln, auf denen straff gefullte Beutel hegen, in den Handen Naturlich kann nur der eine der beiden der Bodhisattva sein der andere muß als sein Begleiter gefaßt werden Auch in dem Krufmann der auf der linken Seite ein Pferd ein Maultier und ein Kamel am Zugel halt möchte ich nur einen Begleiter schen Interessant ist die Gottheit, die sich über dieser Figur nach unten beugt 'Die Arme sind in Brusthöhe erhoben und ihre Haltung scheint Strunen auszudrucken', bemerkt von Le Coq Auf der Replik ist sie nach Grunwedel dargestellt 'nach unten greifend um etwas herbeizuholen Wir haben also auch hier offenbar wieder einen Devaputra vor uns, der bereit ist die Geschenke fur den Buddha in Empfang zu nehmen

8 'Sunetra den Fuhrer der Welt, verehrte ich damals als ich ein Groß kaufmann war, mit einem Juwel und einem lieblichen hihärs'

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Fur Ar 7 li B sae sich vielleicht schon jetzt schreiben da 1 ier die Anfange in der Candhärakunst klar zutage liegen.

<sup>1)</sup> ratnamukt blich steht offenbar für ratnamukt 161 ih

Das Bild ist durch den nachtriglichen Durchbruch einer Tur auf der linken Seite beschadigt, aber vollstandig in der Replik in Tempel 4 erhalten (Nr. 12). Darbringung und Vyäkarana sind in einer Szene zusammengefaßt. Der Bodhisattva ist, wie sehon bemerkt, nicht als Śreṣṭhin, sondern als König dargestellt. Er kniet auf der rechten Seite, das maniratna auf einer Schale tragend, vor dem Buddha, der zu ihm redet. Auf der linken Seite bringt nach Grunwedel seine Gemahlin denselben Gegenstand dar; sie ist also, wie in Nr. 2—5, an der Darbringung beteiligt, ohne in dem Vers erwalnt zu sein, hat aber naturlich an dem Vyäkarana keinen Anteil. Wegen des oben rechts dargestellten Hauses verweise ich auf die Bemerkung unter 1.

11. Erfreut uber die Nachricht von der Ankunft des Väsistha, sehmuekte

 Erfreut über die Anchricht von der Ankunft des Vasigtin, senmuckte ich, der ich ein Großkaufmann war, einen Garten aus und ließ!) einen Vihära erhauen.

Hier gehen Bild (= Nr.13 in Tempel 4) und Vers weit auseinander Weder von einem Sregthin, noch von einem Garten, noch von einem Vihara ist etwas in dem Bilde zu entdecken. Der Bodhisattva ist vielmehr ein alter Mönch, der vor dem Buddha kniet und ihm ein Stuck Zeug darbringt, das trotz seiner verhältnismäßigen Kleinheit kaum ein Kopftuch sein soll, wie von Le Coq meint, sondern, wie schon Grunwedel bemerkt, ein Mönchsgewand vorstellt. Genau dasselbe Gewand tragt z. B. der Mönch in der linken oberen Ecke des Bildes<sup>2</sup>). Der Buddha ist diesmal nicht als redend dargestellt; er halt ein obensolches Gewand wie der Mönch in der Inken Hand. Es scheint hier also nur die Darbringung dargestellt zu sein.

7. 'Als (ich) den strahlenden, ruhmreichen Dipamkara erblickte, verchrte (ich), der (ich) damals ein junger Brahmane war, ihn mit sieben blauen Lotussen.'

'Ende der zweiten Asamkhyeya-Periode.'

Die dargestellte Legende ist so wohlbekannt, daß ich sie hier nicht zu wiederholen brauche Rechts liegt der junge Brahmane auf dem Boden,

<sup>1)</sup> Das Prasens kārayāmy steht wohl nur wegen des Metrums für akārayam 2) Noch in einer anderen Einzelheit weiche ich von von Le Coqs Deutung ab Der alte Mönch kniet, wie von Le Coq bemerkt, 'auf einem merkwurdigen rechteckigen Teppieh, der auf rotlichem Grunde ein gelbliches Rankenmuster zeigt. Eine dunkelfarbige schmucklose Einfassung umgibt den Teppich, besonders auffallend sind die beiden dunkeln Dreiecke, die von der Einfassung her das Muster am vorderen Teil des Teppichs unterbrechen Sollten etwa diese Dreiccke nur die zurückgeklappten Ecken des eigentlichen Teppichs sein, den man auf einer Unterlage von der Farbe seiner eigenen Ruckseite ausgebreitet hat? Ich möchte daran erinnern, daß nach der Pätimokkharegel, Nissagiya Päcittiya 15 (Tibet Sarvästiv 15, Chines. Dharmagupt. 15) ein neuer Teppich, ehe ihn der Mönch gebrauchen durfte, dadurch verunziert werden mußte, daß eine Spanne von dem alten rundherum gesetzt wurde. So erklart sich sicherlich auf unserem Bilde die unscheinbare Einfassung des Teppichs; wahr scheinlich sind aber auch die dunkeln Dreiecke absiehtlich zur Verunstaltung einge setzte Flicken In der alten Zeit waren den Mönchen allerdings so kostbare Teppiche, wie der auf dem Bilde dargestellte, überhaupt verboten; siehe Mahavagga V, 10, 4,

sein Haar vor dem Buddha ausbreitend. Die gewöhnliche Aureole fehlt, offenbar aber nur, weil der Maler es bei der ungewöhnlichen Stellung des Bodhisattva zu schwer fand, sie anzubringen Der Buddha, der nicht im Redegestus dargestellt ist, trägt einen Lotus in der rechten Hand. Hier haben wir also die letzte Phase der Geschichte vor uns. Hinter dem auf dem Boden liegenden Bodhisattva steht eine mannliche Person, zwei Lotusse haltend, die sie im Begriff ist, auf den Buddha zu werfen. Diese Stellung und die Übereinstimmung in der Kleidung in dem Fehlen der Sandalen, ım Haar, machen es zweifellos, daß dies wiederum der Bodhisattva ist, dargestellt in dem Augenblick, wo er seine Lotusse dem Buddha zuwirft Hinter ihm steht noch eine mannliche Person mit einer Schale voll Lotus hlumen in der Hand Die Tracht ist der des Bodhisattva ziemlich almlich 1) Man könnte daher versucht sein, in dem Dargestellten wieder den Bodhisatty a zu erkennen, der die Blumen bringt, mit denen er den Buddha ver ehren will Ich glaube nicht, daß das richtig ist. Der Vorgang ist schließ lich doch zu nebensachlich um in das Bild aufgenommen zu werden, und der Umstand, daß in der Schale sechs Lotusse liegen, weist eher darauf hin, daß diese Person wieder eine Gottheit ist, die die dargebrachten Blumen fur den Buddha in Verwahrung genommen hat, den siebenten Lotus trigt der Buddha selbst in der Hand Es ist aber, wie wir sehen werden, noch eine andere Deutung möglich Jedenfalls weicht unsere Darstellung von der alteren Fassung, nach der die geworfenen Lotusse eine Gloriole um das Haupt des Buddha bilden erheblich ab2)

Es bienbt die Gestalt in der Innken Ecke des Bildes Es ist eine durch den Schnurrbart und das Bartehen an der Unterlippe als minnlich gekenn zeichnete Person, die in der Tracht dem Bodhisattva sehr innlich ist, nur die Krone die Haritracht und die Farbe der Aureole ist verschieden. In der Innken Hand halt sie einen Lotus, den sie dem Buddha zuwerfen will. Die Figur ist zun ichst ratselbrift, denn eine zweite Diristellung des lotus werfenden Bodhisattva ist in dem Bilde öffenbar nicht am Platze. Die Lösung gibt die Rephik (Nr. 11) in Tempel 4. Hier ist nach Grunwedels Beschreibung an Stelle der minnlichen Person ein Midchen dargestellt nach rechts gewendet nach Blumen greifend. Es ist also unzweifelhaft das Vladehen gemeint von dem der junge Brahmane funf Lotusse erhelt und die dem Buddha selbst zwei Lotusse zuwarf. Auf unserem Bilde tragt die Person wie sehen gesigt, einen Bart, der Busen aber zeigt deutlich runde weibliche Formen, man vergleiche, um den Unterschied von der

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Die Sandalen fehlen auch hier doch spricht das nicht gegen die nach her gegebine I rklarung da zum Bei pul auch in Bild Nr. 10 die Gottlieten ohne Sindalen dargestellt sind.

<sup>\*)</sup> Übrigens möchte ich bemerken daß die Lotusse in dem Bilde meht wie es dir Vers verlangt blau sind sond im in verschiedenen Farken jimmen. Dir Vers stimmt mit dem Divyäxadam überen, wo in der Dipanjkara Gosch chte ebenfall, von inlapatin is die Rede sit (S. 2481).

Darstellung der mannlichen Brust zu erkennen, z. B. die gegenüberstehende Figur des Bodhisattva. Hier liegt also zweifellos ein Fehler des Malers vor. Wahrscheinlich wurden die Bartchen, die in dieser Kunst uberhaupt einfach zum konventionellen Zeichen der Mannlichkeit herabgesunken sind, erst am Schluß, nachdem das Gemalde unter Benutzung von Schablonen fertiggestellt war, mit feinem Pinsel eingezeichnet; dabei hat das arme Midchen durch ein Verschen eine Geschlechtsveränderung erfahren. Man scheint ubrigens den Fehler spater selbst bemerkt zu haben. Das Mannweib zeigt als einen ganz besonderen Schmuck auf jeder Seite des Schnurrbartes drei schwarzgraue Linien, die fast wie ein Katzenbart aussehen. Schwarzgraue Tupfelchen umgeben auch das Bartehen an der Unterlippe. Sie sind sicherlich nachtraglich hinzugefügt und ruhren entweder von einem Kenner her, den der falsche Bart störte und der ihn gewissermaßen ausstreichen wollte. oder von dem Maler, der sich seines Fehlers bewußt wurde und mit den Linien und Tupfen andeuten wollte, daß der Bart wieder zu entfernen sei: zur Ausfuhrung der Korrektur ist es dann nicht gekommen. Das Bild zeigt noch einen, vielleicht sogar noch zwei ahnliche Fehler. Was dem Madchen zuviel gegeben ist, hat der ausgestreckte Bodhisattva zu wenig erhalten; bei ihm ist der Schnurrbart vergessen worden. Anderseits ist die Figur. die ich vorhin als Gottheit erklart habe, die die Lotusse fur den Buddha in Empfang nimmt, in der Replik in Tempel 4 nach Grunwedel ein Madchen. Dann kann sie aber wohl nur als das Madchen gedeutet werden, das die Lotusse bringt; wieviel Blumen in der Replik auf der Schale liegen, gibt Grunwedel nicht an.

Die ubrigen Verschiedenheiten in den beiden Darstellungen sind von geringer Bedeutung Der Buddha tragt in Tempel 4 nicht nur einen Lotus in der Hand, sondern er hat sieh auch Blumen hinters Ohr gesteckt. Der stehende Bodhisattva blickt dort nach ruckwarts herab, und anstatt der beiden Gottheiten stehen oben rechts zwei Monche

13. 'Als ich ein Rsi war, verehrte ich S., den Herrn der Dreiwelt, mit einem hubschen Bastgewand wurde er von mir... bekleidet '

Das Bild (Nr.15 in Tempel 4) zeigt wieder den Doppelvorgang der Gabendarbringung und des Vyākarana Links steht ein schwarzhaariger Brahmane mit einem Tigerfell in den Hånden. Rechts kniet vor einer Schilfhutte ein braunhaariger Brahmane, der ein Pantherfell tragt und von dem redend dargestellten Buddha das Vyākarana empfangt Nach dem, was wir oben unter Nr 1 und 5 feststellen konnten, kann es trotz der Verschiedenheit der Haarfarbe und der Gabe micht zweifelhaft sein, daß beide Male derselbe Brahmane gemeint ist In der Replik fallt überdes die eine Verschiedenheit fort, nach Grunwedel halten hier beide Brahmanen ein Goldgewand in den Handen!) Das rulkala, unter dem sich diese Zentral-

Denso gibt Grunwedel bei der Beschreibung der Replik in Halle 10 (a. a. O.
 261) an, daß die beiden Brahmanen Goldstoffgewander in den Handen tragen.

asiaten wohl nichts Rechtes vorstellen konnten, hat sich also zunachst in ein Goldgewand verwandelt und dann weiter teils in ein Panther-, teils in ein Tigerfell, die beiden fur die Brahmanen der zentralasiatischen Kunst charakteristischen Kleidungsstucke.

- Der Vers fehlt. Das Bild (Nr. 14 in Tempel 4) stellt eine ahnliche
   Szene dar wie Nr 3. Ein Mönch schert einen König.
- 15. Der Vers ist fast verwischt. Was zu erkennen ist, lautet in der Übersetzung etwa: 'In richtiger Weise wurde der Buddha verehrt... erfullt(?) der Wunsch¹) und das Reich des Dharma von mir, als ich ein König war, durch Glauben (erlangt)'

Das Bild (Nr. 6 in Tempel 4) zeigt links vor einer Schilfhutte einen Brahmanen, der vor dem im Redegestus dargestellten Buddha kniet. Rechts steht ein Brahmanen, der auf einer Schussel die sehon mehrfach erwähnten Kuchen oder Opfergaben darbringt Der Bodhisattva ist also einmal als Darbringender, einmal als Empfanger des Vyäkarana dargestellt Kleine Unterschiede in der Farbe des Haares und der Haut sind auch hier wie in Nr 13 vorhanden und ebenso wie dort zu beurteilen Wenn in dem Vers das Wort räjabhätena absolut sicher stande, wurde hier wieder ein unvereinbarer Gegensatz zwischen Vers und Bild zu konstatieren sein Ganz unmöglich ist es aber nieht, daß dnyabhätena 'als ich ein Brahmane war', dagestanden hat, wenn auch die vorhandenen Spuren mehr auf rä als auf dus weisen

14 'Als 10h den Angirasa am Ufer des Flusses stehen sah, setzte ich, der ich ein Karawanenkaufmann war, auf einem Schiff den Weisen über den Fluß'

Auf dem Bilde (Nr 5²) in Tempel 4) ist der Buddha im Redegestus, auf einer Art Fahre stehend, dargestellt Er wendet sich drei Kauffeuten zu, von denen zwei hine, einer aufrecht steht Es ist nicht leicht zu sagen, wer von ihnen als der Bodhisattva anzusehen ist Man müchte am liebsten den schönen beturbanten Greis dafur erklaren, wenn nicht der Aniende und eine Schale mit irgendwelcher Speise tragende Mann durch seinen Platz im Vordergrunde des Bildes größeren Anspruch auf diesen Namen machen könnte Auf der gegenüberliegenden Seite liegen im Vordergrunde ein Kanel und ein Esel, beide mit Warenballen bepackt, dahinter kniet ein Kaufmann mit gefalteten Handen, ein anderer steht aufrecht da, in den Handen eine Schüssel, auf der gefullte Beutel liegen Diese beiden Personen sind wohl nur als Begleiter zu denhen, so daß das Bild Darbringung und Vyäkarana

<sup>1)</sup> Ist pūrno manorathah zu lesen?

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Unwesentlich ist, daß in der Replik oben links Gottheit und Monch die Platze vertauseht haben. Die übrigen Angaben Grunwedels, die auf eine Verselneden heit in der Komposition der Bilder schließen lassen, and, wie die Originale im Museum für Völkerkunde zeigen, mehr richtig. Auf der Iniken Seite sind auch in Tempel 4 der Kauffelte dargestellt und rechte findet sich auch hier der Des neben dem Kamel.

in einer Szene darstellen wurde – In diesem Falle stimmt also Vers und Bild gut zusammen

10 'Unter Küsyapa<sup>1</sup>), dem höchsten der Menschen, war ich der junge Brahmane Uttara Als ich das Wort des <sup>2</sup>) gehört hatte, faßte ich den Entschluß, in den Orden einzutreten '

Ende der Übung aller Tugenden in der dritten Asamkhyeya-Periode' Auf dem Bilde (Nr 4 in Tempel 4) steht rechts ein kleiner Brahmanenhribe mit einer Schale voll Blumen Sein Stand ist durch die Waden strumpfe aus Pantherfell gekennzeichnet, die auf diesen Bildern nur brah manische Asketen tragen Auf der anderen Seite kniet ein Mann im Mönchs gewand, der die charakteristischen Merkmale des Buddha, Usnīsa und Urnī, zeigt Ihm wendet sich der große Buddha zu, die Gebarde der rechten Hand seheint Rede auszudrucken Es kann kaum einem Zweifel unterliegen, daß der mänara Uttara rechts im Akt der Verehrung dargestellt ist, links in dem Augenblick, wo er nach seinem Eintritt in den Orden das Vyākarana empfangt Auffallend und ein Verstoß gegen die buddhistische Dogmatik ist nur, daß er auf der rechten Seite schon mit den Attributen des Buddha erscheint Die Replik scheint in diesem Punkte richtiger zu sein, wenigstens notiert Grunwedel an dieser Stelle 'kniender Bliksu, afinah'

Samthche Schulen stimmen darin überein daß der Bodhisattva das Vyākarana von Kāsyapa als ein junger Brahmane (mānava) empfing Seine Geschichte wird, im wesentlichen gleich ausführlich und mehrere Male im Mahāvastu I, 319—337, kurzer im Buddhavamsa und in der Nidānakathā, Jat I, 43, erzahlt³) In allen drei Werken ist sein Name Jyotipala (Jotipāla), im Svāgatavadana des Divyāvadana (103) wird aber erwahnt, daß der ehraurdige vollkommen erleuchtete Kāsyapa dem Uttara manaia das Vyākarana erteilen werde 'Du, mānaia, wirst wenn das Leben des Menschen hundert Jahre wahrt, der Tathāgata, der Arhat der vollkommen erleuchtete Sakyamuni sein' Hier zeigt sich also wieder die genaue Übereinstimmung des Verses mit der Tradition der Sarvāstivādins')

Aus dem Vergleich der Aufschriften mit den Darstellungen ergibt sich, daß die Valer unmöglich nach jenen Versen gearbeitet haben können Man mag noch so vieles aus reiner Unrichtsamkeit erklaren oder aus Miß

<sup>1)</sup> Lies Kāšyape statt Kāšyapo

<sup>2)</sup> Ich vermag das fehlende Wort nicht herzustellen \*

<sup>3)</sup> Der Bodhisattva tritt auf Anraten seines Jugendfreundes, des Topfers Ghatikara in den Orden ein Es ist sehr wahrischeinlich, daß darauf auch in den Verse mit den Worten na i alataea sruten angespielt ist, der Freund wurde dann hier einen anderen Namen führen Übrigens ist der manaca in den Erzahlungen er heblich alter, als er auf dem Bilde erscheint

<sup>\*)</sup> Übrigens kennt auch der Buddhavamsa und die Nidanakatha (Jat I 37) eine Prajudhicary a des Bodhisattva als Uttara manava, sie verlegt sie aber unter den Buddha Sumedha

verstandnissen oder aus einer Freude an malerischem Wechsel, die sich uber die Gebote der Logik hinwegsetzte, es ist schlechterdings unmöglich, daß man einen König darstellte, der sich in den Orden aufnehmen laßt. oder einen Monch, der die cirara Gabe macht, wenn der Text, dem man zu folgen hatte, von einem Sresthin erzahlte, der Vihāras stiftete Diese Maler, oder vielmehr die Kunstler, die ursprunglich die Bilder schufen, von denen uns hier nur handwerkmaßig hergestellte Konien vorhegen, mussen einem Text gefolgt sein, der sich in manchen Punkten von dem Werk, dem die Verse entnommen sind, unterschied Das ist an und für sich nichts Auf falliges Die meisten Pranidhi Legenden sehen sich zum Verwechseln ahn lich, nur wenige, wie die zu Dipamkara oder Käsyapa gehörigen, tragen ein individuelles Genrage So wurden sie miteinander vertruscht oder vermengt und zwar nicht nur in den verschiedenen Schulen, sondern sogar ın derselben Schule, wie die oben aus dem Mahāvastu angefuhrten Bei spiele zeigen. Wie kam man aber dazu, für die Bilder Aufschriften zu wahlen die mit den Darstellungen nicht im Einklang stehen? Meines Er achtens erklart sich das so, daß das ursprungliche Werk, nach dem die Bilder gearbeitet waren, verloren und durch ein jungeres, aus dem die Auf schriften stammen, ersetzt war. Als man das Bedurfms fuhlte, die Bilder mit Aufschriften zu versehen, griff man daher zu diesem und wahlte Verse daraus aus, indem man die Namen der Buddhas als Stichwörter nahm, ohne sich um den Inhalt der Verse zu kummern Ist diese Erklarung richtig, so wurde durch die Verse wenigstens der Name der dargestellten Buddhas gesichert sein

## Epigraphische Beitrage.

III Das vierte Saulen Edikt des Asoka

Seit der Ausgabe der Felsen und Saulen Edikte des Asoka durch Buhler sind nahezu 20 Jahre verflossen. In dieser Zeit ist eine Reihe von Arbeiten erschienen, die das Verstandnis dieser Inschriften über Buhler hinaus gefordert haben, memand aber wird bestreiten, daß auch jetzt noch zuhlreiche Stellen und einzelne Ausdrucke der Aufhellung bedurfen. Ins besondere wird die schriftere Beobuchtung des Sprachgebrauches und die strengere Scheidung der verschiedenen Dialekte vielfisch zu anderen Resultaten führen, nicht selten wird auch eine Nachprufung die Erklarungen Kerns und Senarts die Buhler nicht angenommen hat, als die richtigen erweisen. Beispiele dafür glaube ich im folgenden geben zu können

Unter den Stulen Edikten ist das vierte das den ausführlichen Bericht des Königs über die Lajjūkas enthalt, in Delhi Sivähk Lauria Ararāj und Lauria Nandangarh vollstandig, in Delhi Uirath Allahabad und Rām purwā wenigstens in größeren Bruchstucken erhalten sodaß über die Lesung kaum irgendem Zweifel bestehen kann Desto größer sind die

Schwierigkeiten die gerade dieses Fdikt der Erklarung bereitet. Der Be quemlichkeit halber stelle ich den Text des Ediktes in der Version von Ds nach der Buhlerschen Ausgabe voran mit Angabe aller inhaltlich bedeut samen Abweichungen in den anderen Versionen \*

Devanam mye Pryadası laja heram ahaf [sadur isatırasa (1) abhısıtena1) me 1yam-dhammalıpı lıkhāmtā[ ] Lajūkā me (2) bahusu pānasatasahasesu janası-ayata tesam ye ablırlale va (3) damde va atapatiye me katef , [ kim ti [ ] ] lajuka asratha abhita (4) kammani paratayeru2) yanasa janapadasa hitasu kham upadaheru (5) anugahineru caf 1 Sukhiyana dukhiyanam janisamti dhammayutena ca (6) viyovadisamti janam janapadam[,] kim ti [] hidatam ca pālatam ca (7) ālādhayevā ti3)[ ] Lazukā pi laghamti paticalitare mam[ ,] pulisant pi me (b) chamdannant paticalisanti te pi ca kani rivoradisanti nena mam lazukā (9) caghamtı-ālādhayıtaref ] Athā hr pajam viyatāye dhātiye nısıyıtu (10) asıathe holif J \u213 yala-dhäli caghatı me pajam sukham palıha tare^\[], J (11) heram mamā lajukā katā jānapadasa hitasukhäyef J yena ete abhita (12) asiatha5) samtam arimana kammani pavatayevu tif / Etena me lazukānam (13) abhihāle va damde vā atapatiye kate[ ] Ichitaviye hi-esā [ ] kım tıf 1 (14) riyohalasamata-ca siya damdasamata caf | Ava ite vi ca me avutif 1 (13) bamdhanabadhanam munisanam tilitadamdanam patavadhanam timni divasani mes) (16) yote-dimnef | Natika ia kani nijhapayisamti jiri tāye tānam (17) nāsamtam vā neghapayeta ) dānam dahamte pālatekam upava sam va kachamtif | (18) Icha hi mef | hevam niludlasi pi kulasi palatamāladhayeru tig) rangsa ca (19) radhati rividhe-dhammacalane samyame dana saribhage to")[ ] (20)

Den Sitz tesam ye abhihale ia damde vā alapatiye me kate übersetzt Buller (Ep Ind II S 2.33) im Anschluß in Kern I hive midde them independent in (auarding) both honours and punishments. Dis ist dem Sinne nach unzweichnit richtig. Bullers Erklitung der grummatischen Konstruktion des Satzes über ist verfehlt. Er fallt atapatiye als Substan tivum ("ātmapatyam) und übersetzt die Worte ins Sanskrit tesam yo "bhihāro va dando va [tatra] mayā [tesām] sixilanitata krita. Daß diese Inter pretation nicht richtig sein kann zeigt der spiter folgende Sitz etena me layukanam abhihāle in damde va atapatiye kate. Hier muß Buhler abhihale und damde als Lokative fassen for this reason I hive mide the Layukas independent in (auarding) both honours and punishments. Dis aber ist aus sprachlichen Grunden unmöglich. Der östliche Driekt in dem die Saulen Edukte die Felsen Edukte von Dhauli Jaugada und Kalsi und die kleineren Edul te bis auf die von Siddapura abgefaßt sind kennt von den

<sup>1)</sup> La und La orasabl sitena
2) La aladlayeru (om tt 1:)

<sup>5)</sup> La La R abh ta asratha

<sup>1)</sup> La un l Lu nyhapa j tave

<sup>)</sup> La und Ln paratayeru ti

4) La und Ln palihatare ti

<sup>4)</sup> A omitt me

<sup>8)</sup> A alādhayevu (omitt ti)

a Stammen nur einen Lokativ auf -asi 1) Nur an zwei Stellen kommt an geblich ein Lokativ auf e vor In F XIII liest Buhler in K Yona Kamboiesu Nābhake Nābhapamtisu Bhoja Pilinikyeru Adha P ladesu, in Sh Yona Kambonesu Nabhake Nabhitina Bhoja Pitinikesu Amdhra Pulidesu, in M Yona K su Nabhake Nabhapamtisu oja Pitini su Amdha P Die Lesung Nabhake ist aber schon außerlich recht unsicher Fur K gibt Buhler an (Beitr S 193) 'Die Ruckseite des Abklatsches zeigt Nabhake. der Vorderseite nach könnte der e Strich zufallig sein', und für M (Beitr S 2271 'Der altere Abklatsch bietet [Nabha]kao'. Es ist ferner doch ganz unwahrscheinlich daß hier, abweichend von dem gewöhnlichen Gebrauch ein Landername im Singular stehen sollte. Dazu kommt, daß die drei danebenstehenden Worter simtlich Dyandias aus den Namen zweier Völl er schaften sind Das alles weist darauf hin daß Nabhala Nabhapamtisu zu lesen, und daß auch dies ein Dyandya ist 'bei den Nabhakas und den Nabhapanktis' Der zweite angebliche Lokativ auf e ist bhaue amne in F VIII in Dh J (nur bhage a ) K, wofur G bhage amne, Sh bhage amne, M bhage ane bieten Man pflegt darin, unter Berufung auf Pali aparabhage einen adverbiellen Ausdruck 'seitdem' zu sehen. Aus dem Zusammenhang geht das keineswegs mit Sicherheit hervor, und auch der Pali Ausdruck beweist nicht viel, da sich erstens apara und anva der Grundbedeutung nach nicht decken und zweitens im Pali niemals soviel ich weiß, apare bhage oder bhage apare vorkommt Meines Erachtens kann bhage amne nur ein Nominativ sein, da die Stelle auch sonst mißverstanden ist ge denke ich spater ausführlich darauf zuruckzukommen. In lebendigem Ge brauche sind die Lokative auf e nur in dem westlichen Dielekt von Girnar und in dem nordwestlichen von Shahbazgarhi und Mänsehra. In G finden Wir rigite III Patalipute V saiekale VI, sarie kale VI pakarane IX, prakarane AII, m(vr)nte AIII sarasake era rijaye (\*) AIII neben den etwas haufigeren Tormen auf amhr') Ein Lokativ auf -ass kommt nicht vor Der Dialekt von Girnär ihnelt in diesem Punkt wie in anderen dem Pali wo der Lokativ auf e amhi und asmim ausgeht und unterscheidet sich scharf von dem bstlichen Dialekt In Sh und M finden wir Lokative auf e aspi und ass In Sh sind die Formen auf e am haufigsten in M die Formen auf ass Nur die Endungen e und asp werden dem eigentlichen Dialekt angehören, die Formen auf ass können wir mit größter Wahrscheinlichkeit als Ent lehnungen aus der im östlichen Dialekt abgefaßten Vorlage betrachten und zwar hat sich M wie fast immer dieser Vorlage genauer angeschlossen als Sh

<sup>1)</sup> In K vom zel nten I dikt an naturlich nuch ass und am geschri ben. De Vermutung Bilders (Pp. Ind. II. 270 Note C8). diß in S = bal une jamasi em Schreib felt fr für bal uke jamasi sei ist abzul hin. Bild r s. list verwet auf den Lokativ junivasine, in S.5.

<sup>1)</sup> I mmal m F I\ 1 rawlsar ril i

Abhihāle und damde können also an der zweiten Stelle in unserem Edikt nur Nominative sein, und atapatiye muß ein Adjektiv sein, wie sehon Kern, Jaart. S. 95, gesehen hat, der es richtig durch svatantrah wiedergibt. Es ist in beiden Fallen wörtlich zu ubersetzen: 'Das Belohnen oder Strafen seitens der Lajjūkas ist von mir von ihnen selbst abhangig gemacht worden.' Atapatiye ist wahrscheinlich eine adjektivische Weiterbildung von ätmapati mit dem Suflix -ya, wie Sk. avya, yonya von avi, yoni. Dio Zuruckfuhrung auf ein Bahuvrihi \*ātmapatika, die dem Sinne nach wohl möglich ware, wird dadurch erschwert, daß sich in diesem Dialekte kein sicheres Beispiel fur den Ausfall des suffixalen k mit ya-śruti findet; nilatityam in FIX Dh (K. nilatiyām, Sh. nirathriyam, M. nirathriya, aber G niratham) ist leichter auf \*nirarthyam, eine Bildung wie \*ātmapatya, zuruckzufuhren als auf \*nirarthitam, wie Franke, WZKM. IX, S. 347, vorschlagt, und die von Buhler (Beitrage, S. 298) gegebene Ableitung von gerayā (S. 1) aus gezalāh ist ganz problematisch 1).

Was die Bedeutung von abhihāla anbetrisst, so möchte ich es lieber durch den etwas weiteren Ausdruck 'Belohnen' wiedergeben als durch 'awarding honours', wie Buhler sagt. In der von Buhler, Beiträge S. 2831., aus Jāt. 515, 6 angesuhrten Stelle abhihāram imam dajjā athadhammānusathhijā bedeutet abhihāra, in Übereinstimmung mit der Grundbedeutung von abhihr, nichts weiter als 'Geschenk': 'Gib [ihm] diesen [ni kā Goldes] als Geschenk su die Unterweisung im Artha und Dharma 'Daß der Kommentar pūjam karonto sagt, beweist fur den, der die vielen Fehler dieses Werkes kennt, gar nichts. Auch der Ausdruck latāsanābhihārasakkāro (Jāt. V, 60) bedeutet kaum, wie Buhler meint, 'durch das Angebot der Ehre eines Sitzes gastlich empfangen', sondern 'durch [Anerbieten eines] Sitzes und Darbringungen gastlich aufgenommen'; unter dem abhhāra werden wir hier die Darreichung von

<sup>1)</sup> Die Etymologie, die Michelson, IF XXIII, 264ff, von dem Worte gibt, muß ich freilich ganz ablehnen. Nach ihm ist geraus mit Hapkologie aus \*gerärauss, 'whose period of life is attendance', entstanden Die Wurzel gev ist nur aus dem Dhatupatha bekannt. Ich bin der letzte, die Angaben der indischen Grammatiker im Bausch und Bogen zu verwerfen, wenn man aber im Dhâtupātha nebenemander sevr, gevr, glevr, peur, merr, mleur, seur, kheur, pleur, keir findet, alle mit der Bedeutung seuane und mit Ausnahme des ersten unbelegt, so wird, meine ich, das unbedingte Vertrauen in die Realitat gerade des gevr doch wohl etwas erschuttert werden; es kann geradeso gut auf Verderbnis beruhen, wie z B kheer, das sicherlich nur schlechte Schreibung für serr ist. Bei dieser Unsicherheit auch noch die Haplologie als Erklarungsmittel her anzuziehen, scheint mir über die Grenzen des Zulassigen hinauszugehen. Das Schlimmsto aber ist vielleicht die souverane Verachtung, mit der die Bedeutung behandelt wird, oder glaubt M. wirklich einen Sanskritisten überzeugen zu konnen, daß der Inder jemals einen so absolut sinnlosen Ausdruck wie 'dessen Lebensperiode Dienst ist' gepragt haben sollte und daß dieser dann weiter auch noch die Bedeutung 'niedrig' angenommen haben könnte, denn daß in der Reihe ulasā ca gevayā ca majhimā ca nur dies die Bedeutung von geraug sein hann, wird doch wohl kein Einsichtiger bezweifeln Ich kann in solchen Etymologien, die leider durchaus nicht vereinzelt dastehen, nur Spielereien sehen, die eine Forderung der Wissenschaft nicht bedeuten.

arghya, madhuparka usw zu verstehen haben. In dem Edikt ist abhihāla sicherlich in erster Linie von der Begnadigung zu verstehen, d. h. von dem Befreien aus der Gefangenschaft, von dem auch in F.V. und Sep. I. die Rede ist, und wie wir sehen werden, von dem Eriaß der Todesstrafe. Was hier abhihāla und damda genannt wird wird meiner Ansicht nach in Z.6 durch sukhiyana dukhiyanam bezeichnet. Kern übersetzt sukhiyana dukhiyanam benen van hetgeen genoegen of ongenoegen wekt', Senart 'ils rendront compte des progres ou des souffrances', 'they will make themselves acquainted with their good and evil plight', Buhler 'they will know what gives happiness and what inflicts pain 'Ich muß gestehen, daß ich mir bei diesen Übersetzungen michts Rechtes denken kann. Meines Er achtens sind sukhiyana und dul hiyana nicht Adjektive sondern Nomina actionis, die hier im Sinne des Infinitivs stehen') 'sie werden verstehen Freude und Schmerz zu bereiten', namlich Freude durch den abhihāla, Schmerz durch den damda

In dem folgenden Satz ist das einzige Wort, über dessen Bedeutung Zweifel bestehen konnen dhammayutena Dhammayuta kommt noch ein mal in S 7 und mehrfach in F V vor An unserer Stelle übersetzt Bühler es wie vor ihm Burnouf und Kern in accordance with the principles of the sacred law indem er dhammayutena einem Sk. dharmayutiyā gleichsetzt Ich halte das für ausgeschlossen, da das Wort in keiner anderen Stelle, wo es vorkommt, diese Bedeutung haben kann. Wahrscheinlich hat Thomas und V Smith recht, die in dhammayuta einen bestimmten Beamten erkeinen (Ind Ant XXXVII, S 20ff), der Singular wurde hierzur Bezeichnung der nätis einen.

Wesentlich anders als meine Vorganger verstehe ich die folgenden Sitze lajulä in laghamit paticalitate mam pulisäm in me chamdamaän paticalisamit. Senart faßt chamdamnäm als Dvandva aus chanda und äpää und übersetzt (Ind Ant XVIII, 9) "The rajūkas will set themselves") to obey me, and so will my parushas also obey my wishes and my orders. Die Ubersetzung ist inhaltlich und formell anfechtbar. Man vermißt jede Ge dankenverbindung mit dem Vorausgehenden, und beide Sitze sind zum mindesten überflüssig. Wozu sollte der König denn der Welt eine so selbstverstandliche Sache verkunden wie die, daß seine Beamten ihm gehorchen. Diese Schwerigkeiten vergrößern sich noch in der Buhlerschen Übersetzung "But the Lajulas are eager to serve me. My (other) servants also who know my will, will serve (me). Das hinzugefügte 'but' zeigt, daß Buhler den Mangel des Zusammenhanges mit dem Vorausgehenden gefühlt hat Wahrend Senart unter Berüfung auf S.1 — er hatte hinzufügen können

<sup>1)</sup> Vgl F MII Sh yam bako chamanaye 'was verziehen werden kann , gegen uber G ya sakam chamitave

t) Senart wollte laglamts zu raghamts verändern weil er irrtumlich annahm, daß das die Lesart von La un l In sei

S 71) — die lajūkas den pulisas gegenuberstellt (Inser Pij II, S 34f), faßt Bühler pulisa als den allgemeinen Ausdruck für Beamter, unter den auch die Lajūkas fallen, und ist so gezwungen, ein 'other' zu erginzen. Es ist aber doch kaum denkbar, daß dieses für den Sinn wichtigste Wort weggelassen sein sollte. Bühler, der chamdamnäm, gewiß einfacher als Senart, als Tatpurusa. — Sk. chandajūäh nimmt, muß ferner zu paticalisamlt ein mam erginzen, und wenn auch in diesem Fall die Erganzung vielleicht nicht unmöglich ist, so wird das Fehlen des Wortes doch sieher als Harte empfunden. Und dabei sind die Satze genau so mehtssagend wie in der Übersetzung Senarts. Schwerer als alles das wiegt aber vielleicht ein grammatisches Bedenken. Pulisäm soll nach Senart wie nach Bühler ein Nom Plur sein, wir mußten also einen Geschlechtswechsel annehmen, der bei einem Wort wie pulisa doch geradezu unerklarlich ware. Dizu kommt, daß in S1 und S7 der regelrechte Nominativ pulisä belegt ist. Alle Schwierigkeiten verschwinden wenn wir mußtäm chamdamnäm.

als Akk Plur fassen und fur laghamti die Buhlersche, auch lautlich nicht einwandfreie Gleichsetzung mit Sk ranghante aufgeben und zu der Er klarung zuruckkehren, die Kern, Jaart S 96, gegeben hat Laghati ist Sk arhats und arghats, Pali arahats und agghats Wahrscheinlich steht laghati fur \*alaghati aus arghati wie hakam fur ahakam usw , möglich ist es aber auch, daß arghate mit wirklicher Metathesis zu \*raghate, laghate geworden ist Allerdings kommt im Cale Bairat Edikt alahami vor, das un zweischaft Sk arhami entspricht aber gerade in diesem Edikt finden sich auch sonst Formen, die von dem gewöhnlichen Gebrauch abweichen, ich brauche nur an den Genitiv hama gegenuber mama und den Instrumental hamıyaye gegenuber mamaya mamıya (S7), mamaye (Sep II Dh), mamı vāue (Sen II J) zu ermnern Wahrscheinlich sind solche Formen dem Einfluß des Lokaldialektes zuzuschreiben. Der Sinn des ersten Satzes scheint mir jedenfalls zu sein. 'Auch die Leijüligs missen mir gehörchen.' Diese Bemerkung hat ihren guten Grund Der König hat vorher gesagt. daß er die Lujjūkas in bezug auf die Belohnungen und Strafen die sie be stimmen, völlig unabhangig gemacht habe, nun schrankt er dies dahin ein, daß naturlich die Lajjūkas ihm zu gehorchen hatten 'Und , fahrt er fort 'auch den Beamten die meinen Willen kennen werden sie gehorchen' Unter diesen Beamten sind sicherlich nicht wie Buhler meint, die Prativedakas zu verstehen die doch nur einfache Spione sind sondern hohe Wurdentrager wie die Kumaras oder die Dharmamahāmātras oder Beamte. die mit besonderen Missionen in die Provinzen geschickt wurden. Es ist ganz wohl möglich, daß chamdamna eine bestimmte technische Bedeutung hat und die Beamten charakterisiert, die als Stellvertreter des Königs auf

<sup>1)</sup> S 1 Ds pulisa pi ca me ukasa ca geraya ca majhima ca hemeva amtamaha mata pi S 7 [\*pul]isa pi bahune janasi ayata lajukā pi bahukesu panasalasa hasesu ayata

treten Faßt man die beiden Satze in dem angegebenen Sinne, so schließt sich auch das Folgende ungezwungen an 'Auch die werden einige ver mahnen so daß die Lajjūkas imstande sein werden 1), mich zufriedenzu stellen. Unter den lan sind nach Buhler zunachst die Lanükas selber gemeint, dann aber wohl auch Untertanen im allgemeinen. Da regorde samte hier kaum eine andere Tatigkeit bezeichnen kann als das unmittelbar vorhergehende envotadisanti, so glaube ich, daß wir den Gedanken an die Vermahnung der lassigen Lajjūkas aufgeben mussen<sup>2</sup>) Aśoka will sagen, daß die Beamten, 'die des Königs Willen kennen', ermahnende Erlasse an das Volk richten und so die Lajjūkas in ihrer Tatigkeit unterstutzen werden Grammatisch ist wie ich nachher zu zeigen gedenke, auch noch eine andere Auffassung von kans möglich, der Sinn wurde dadurch nicht verandert werden

Ist meine Erklarung richtig so wurde in dem östlichen Dialekt den ich als Alt Ardhamagadhi bezeichne3) der Nominativ Pluralis der a Stamme auf a, der Akkusatıv auf anı gebildet Nom pulisa, Akk pulisanı Ich glaube zeigen zu können, daß dies die regelmaßige und einzige Bildungs weise in diesem Dialekt ist. Die in Betracht kommenden Stellen sind die folgenden

F XIII K se athi anusaye deranam piyasa rinnitu Kaliqyani 'Das ist die Reue des Gottergeliebten nachdem er [das Land der] Kalingas erobert hat Diese Stelle hatte eigentlich schon langst zur Erkenntnis des Richtigen fuhren mussen, da die Annahme, daß ein Volksname im Indischen zu einem Neutrum Pluralıs geworden sei, doch geradezu ungeheuerlich ist Außerdem steht der zu dem Akkusatıv gehörige Nominativ Kalıguā im ersten Satz tatsachlich da atharasabhisitasā deranam piyasa Piyadasine lanne Kaligya rıyıta 'Als der göttergehebte König Priyadarsın acht Jahre gesalbt war, wurde [von ihm das Land der] Kalingas erobert

F XII K derana piye Piyadası laja sarapasamdanı4) parantanı gaha thans va pujets 'Der göttergeliebte König Priyadarsin ehrt alle Sekten, Asketen wie Haushalter ' Auch hier ist pasamdans der regelrechte Akkusativ zu dem Nominativ pasamda, der in demselben Edikt zweimal erscheint

<sup>1)</sup> Daß cagl at: das mehrmals in den Separatedikten wiederkehrt. Futurum von cal konnen' ist, hat I ranke, WZKM IX, S 340ff uber allen Zweifel erhoben Die Annahme daß dieses Futurum prasentische Bedeutung angenommen habe ist völlig uberflussig

<sup>2)</sup> So auch Senart ils répandront les exhortations afin que les rajukas s appli quent à me satisfaire ' Spater (Ind Ant XVIII S 6f, 9) sucht er in dem mit yend beginnenden Nachsatze einen ganz anderen Sinn worin ich ihm nach dem oben Be merkten nicht folgen kann

<sup>3)</sup> Siche Bruchstucke buddhistischer Dramen, S 40

<sup>4)</sup> Die ubrigen Versionen zeigen daß gäräpägamdani Kompositum ist also Ehlerhaft für sarapasamdans steht. Die Orthographie ist in diesem Teil der In schrift sehr schlecht

pujetaviya cu palapāšadā 'Andere Sekten sind zu ehren'; satapāṣamda bahuṣutā cā kayānāgā(gamā) ca huveyu ti 'Mogen allo Sekten vielerlei horen und gute Lehre haben.' Weitere Belege fur den Nominativ von pāṣamḍa und gahatha oder gihitha liefert F XIII: ya tatā vaṣati bābhanā ta ṣama(nā\*) rā ane vā pāṣamḍa gihithā vā') 'Überall wohnen Brahmanen oder Asketen oder andere Sekten oder Haushhlter.'

F III Dh: palisā pi ca . . . . . . . . yutāni ānapayisati; K palisā pi ca yutāni . . . . . . anapayisamti. Buhler hat die alte Erklarung, wonach yutāni ein Sk. yuktān vertreten sollte, aufgegeben und übersetzt das Wort durch 'das Geziemende', 'what is befitting', weil in drei2) Versionen das Neutrum Pluralis stehe und die in G entsprechende Form yute ebensogut Akk, Sing. des Neutrums wie Akk, Plur. des Maskulinums sein könne (Beitr. S. 22). Beides ist nicht richtig. An und fur sich könnte yutani sowohl Akk. Plur, des Maskulinums wie des Neutrums sein, und in dem westlichen Dialekt von G gibt es kein sicheres Beispiel fur den Akkusativ Singularis des Neutrums auf e. Nach den Ausführungen von Thomas (Ind. Ant. XXXVII, S.20ff.; JRAS.1909, S.467) kann es aber auch nicht mehr zweifelhaft sein, daß guta hier bestimmte Beamte bezeichnet3) und daß wir zu übersetzen haben: 'Auch sollen die Parisads die Yukta-Beamten beauftragen.' Auch fur ein Wort mit dieser Bedeutung erscheint mir die Annahme neutralen Geschlechtes völlig ausgeschlossen; yutāni ist der regelrechte Akkusativ zu dem Nominativ uutā, der im Anfang desselben Ediktes erscheint: Dh . . . . ta vijitasi me yutā lajuke ca . . . . ike . . pamcasu pamcasu vasesu anusayanam nilhamavu; K savata vijilasi mama yuta lajuke padesike pamcasu pamcasu vasesu anusamuanam nikhamamtu Überall sollen in meinem Reiche die Yukta-Beamten und der Lajjūka und der Prādeśika alle funf Jahre auf die Rundfahrt ausziehen.

Damit ist die Zahl der sicheren Belege fur den Akk, Plur von maskulinen a-Stammen erschöpft\*) Die Texte enthalten noch zwei weitere

<sup>1)</sup> Beitr. S. 80 las Buhler pāśamdagihithā als Kompositum, vgl S 85, Note 7

Später (Ep Ind II, S. 464) hat er das mit Recht wieder aufgegeben

2) Richtiger jetzt 'vier', denn auch M hat yutani.

<sup>3)</sup> Im ubrigen verstehe ich freilich den Satz ganz anders als Thomas, wie ich spater zeigen werde.

<sup>4)</sup> Nach Buhler existierte allerdings in der Alt-Ardhamägadhi auch eine Form des Akk Plur auf e. Im ersten Separatedhk von Dh hiest er iyam ca lipi itsanakhatena sotavija amtalā pie at ise khanas ikhanas iekna pi sotavija. In amtalā pie at ise sieht er den Vertreter von Sk antarāpi ca tisyān 'und auch in der Zwischenzeit zwischen den Tisyatagen' (Beitr. S.141) Aber in der Parallelstelle im zweiten Separatedik heißt es in Dh iyam ca lipi anucātummāsan isean ankhatena sotavijā kāmam cu khanasi khanasi antalā pi itsena ekena pi sotavijā und in Jinam ca lipi anucātummāsan sotavijā tisena amtalā pi ca sotavijā khane samtam ekena pi sotavijā Meines Erachtens wurden sehon diese Stellen genugen, um itse, wenn es wirklich dastānde, als Schreibfehler für itsena zu erklaren. Buhler selbst aber gibt an (Beitrage S.131, Note 18), das hinter itse eine proße Abschurfung mit verschiedenen Rissen folge, und

Formen, die aber nicht beweisend sind aaskamdhäns und dhammanalinäväns Der Akkusativ agikamdhani 'Teuermassen' oder 'Teuerbaume' findet sich in FIV Dh und K. Allerdings ist skandha im Sanskrit Maskulinum, bei der Bedeutung des Wortes ware es aber immerhin möglich, daß in diesem Fallein wirklicher Geschlechtswechsel stattgefunden hatte, wie er bei anderen Wörtern, die Dinge oder Abstrakte bezeichnen, zuweilen eingetreten ist Dhammapalıvavanı erscheint im Calc Bairat-Edikt ımanı bhamte dhamma valıyayanı vinayasamukase alıyayasanı anagatabhayanı munigatha moneyasüte unatisanasine e cā lāghulovāde musātādam adhigicus bhagavatā budhena bhāsite etāni bhamte dhammapaliyāyāni ichāmi kimti bahuke bhikhupāye cā bhilhuniye cā abhilhinam suneyu cā upadhāleyeyū cā 'Folgende Gesetzes stellen (folgt die Aufzahlung), von diesen Gesetzesstellen wunsche ich, daß viele Mönche und Nonnen sie haufig hören und bedenken ' Etani dhamma paliyāyāni ist unzweifelhaft Akkusativ, und da es offenbar nur das vorauf gehende ımanı dhammapalıyayanı aufnımmt, so konnte man versucht sein, auch dieses als Akkusativ zu erklaren Allein die Titel der einzelnen Stellen sind im Nominativ gegeben und das macht es wahrscheinlich daß auch ımanı dhammapalıyayanı Nominativ ist. Eine solche Voranstellung des Hauntbegriffes im Nominativ ohne Rücksicht auf die Satzkonstruktion ist ım ganzen Gebiet der indischen Sprache nicht selten Dhammanaliyayanı ware dann ebenso zu beurteilen wie die nachher (S 284f ) angeführten Nomi native auf wer

Die eben erwahnte Stelle in F IV Dh K enthilt auch den einzigen Beleg für den Akk. Plur eines maskulinen i Stammes, und dieser zeigt wiederum den anlogen Ausgang auf im Sie lintet in Dh hathini agikam dhäni amnäni cä duryäni lüpäni dasayitu mumisanam, in K hathini agikam dhäni amnäni cä duryäni lüpäni dasayitu janasa 'Elefanten und Fenermassen und andere himmlische Darstellungen den Leuten gezeigt habend!y Ich halte es für nusgeschlossen, daß das Wort für Elefant jemals zu einem Neutrum geworden ist Hathini ist offenbar die regelrechte Form des Akk Plur, wie der draugehörige Nominativ lautete, laßt sich nicht feststellen

Diese Bildungsweise des Akk Plur des Maskulinums ist in der Alt-Ardhamâgadhî nicht auf das Nomen beschrankt, sie findet sich ebenso bei dem Pronominalstamm ka\*) S 4 Ds La La te pi ca kāni viyoradisamti 'auch

Senart hat ohne weiteres tisens gelesen. Es er-cheint mir danach keinem Zweifel zu unterliegen daß hier der Instrumental vorliegt

unterliegen daß hier der Instrumental vorliegt

1) Vgl zu der Stelle Bhandarkar Ind Ant XLII S 25ff

In allen nachher angefuhrten Stellen ist ka in indefinitem Sinno versendet Belego für die-en Gebrauch im Sanskrit verseichnen die Petersburger Worterburber Buhlet (Bistr S. 298) glaubte auch in der Jätakaprosa V. C2, 27 einen Ik leg gedinet zu haben tem sutet Sañjayakumāro (Ha Sambhavakumāram daharo it im manifarsee pi praiham vissajanen a täht ko gaecha tam puecha it "Mein Lieber, halte San bhavakumaram nicht für unmundig, wenn auch nich mand imstande ist, die Friger zu Bosen gich und befrigge bin. Hier liegt aber selbstverstandlich nur ein Versehen

die werden einige vermahnen'; S 4 Ds A La Ln R nātikā (fehlt in A) va kani mihapamsamti 'entweder werden die Verwandten einige bedenken machen'; S 6 Ds La Ln kımmam (Ds kimam) kanı sukham arahami ti 'möchte ich doch emige zum Gluck fuhren'; S 7 Ds kina su käni abhyumnāmayeham dhammaradhina ti 'wodurch konnte ich wohl einige emporheben durch das Wachsen im Gesetz': F VI J Dh K hida ca kāni sukhayāmi (K sukhāyāmi) 'sowohl hier beglucke ich einige'. In allen diesen Fallen ist die Beziehung des kāns auf Personen vollkommen sicher; ebensowenig laßt sich bezweifeln, daß das Wort in den drei letzten Stellen ein Akkusativ ist. In den beiden ersten Stellen ware indessen auch eine andere Auffassung möglich. Pischel, Grammatik der Präkritsprachen, § 357, hat bemerkt, daß in der Ardhamagadhi des Jaina Kanons Pronomina, die sich auf Maskulina beziehen, zuweilen neutrales Geschlecht zeigen Seine Beispiele beziehen sich alle auf Plurale evaranti sarraranti logamsi kammasamarambha (Āvār 1, 1, 1, 5 7) = etavantah sarre loke karmasamarambhah; avanti kev avanti logamsi samanā ya māhanā ya (Āyār.1, 4, 2, 3) = yāvantah le ca yāvanto lole śramanās ca brāhmaņās ca; yāim tumāim yāim te janagā (Āyār 2, 4, 1, 8) = uas tvam uau te janakau: vāim bhikkhū (Āvār. 2, 7, 1, 1) = ve bhiksavah. jāranti 'rijjāpurīsā savie te dukkhasambhavā (Uttar 215) = vāranto 'vidvāpurusah sarie te duhkhasambhaiah1) Ahnlich wird nun auch in S 5 nani und kāni auf Maskulina und Feminina bezogen, die sogar im Singular stehen. wobei aber zu beachten ist, daß der Singular, wie schon Buhler bemerkt hat (Beitr, S 262), hier im kollektiven Sinne gebraucht ist. La Ln avalā năni elală ca sălalî ca gabhinî ra pāyamînā ra aradhya potale ca kāni āsammāsike<sup>2</sup>) Folgende weibliche Ziegen, Mutterschafe und Saue, [namlich] die, welche trachtig sind oder saugen, durfen nicht geschlachtet werden und gewisse [ihrer] Jungen, [namlich] die, welche noch nicht sechs Monate alt sind3). Ich halte es daher für möglich, daß wir auch in den beiden

Fausbolls vor Es ist zu le-en sace pi pañham i issaijanen atthiko, 'wenn du die Losung der Frace wunschest'

<sup>1)</sup> Das Beispiel aus Süyag 504 gehort meines Erachtens in eine andere Kategorie

<sup>2)</sup> Mit unwesentlichen Abweichungen auch Ds Dm

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Nach Franke, WZKM IX, S 3421 xt ayakānām em Wort, eme Westerbildung von ayaka mittels des Suffixes äna, das 'emfach die Rolle emes Starthika-Suffixes angenommen hat', und des Frenminsuffixes-an! Ich istume vollkommen mit dem Verfasser überein, wenn er sagt, daß die Erklarung zu viele, zum Teil ungewöhnliche Zwischenglieder erfordere, um vollstandig bundig zu sein Ich bezweifle sogar die Eristenz des von Franke entdeckten Svarthika Suffixes ana Seine Beispiele sind Pali gimhöna 'Sonmermonat, Lossana 'Regenzeit', Lesujāna 'Vaišya', solthāna 'Segenswunseh', tracchāna 'Tier', puttana 'Sohn' Gimhöna und Lossana verdanken, wie sehon Childers richtig gesehen hat, ihren Ursprung dem Gen Plur, der im Datum (gimhāna pakhè neben gimhapakhè usw) bestandig gebraucht wurde, in Jāt 515, 24 yahāpı rammako möss gimhānam hoti ist naturlich gimhānam überhaupt kein Nom Sing, sondern der regelrechte Gen Plur Vesigāna in Jāt 538, 25, 451, 183 187, 309 und nach dem Metrum für tessavano emizustezi in Suttampäta

Stellen in S 4 kān mit te bzw. nātikā zu verbinden haben 'auch von diesen werden einige vermahnen'; 'entweder werden die Verwandten, falls welche da sind, bedenken machen')'

Dieselbe Bildungsweise zeigt sich endlich auch beim Personalpronomen tunke und anke, das Schwanken der Texte beweist aber, daß sie hierher erst sekundar vom Nomen ubertragen ist. In den Separat-Edikten von Dhauli und Jaugada findet sich der Nominativ tuphe an folgenden Stellen I tunhe (J nhe) hi bahüsu panasahasesu ayata (J ayata), no ca tunhe etam (Dh omitt tuphe etam) pāpunātha, dekhata (J dakhatha) hi tuphe etam (J omitt etam), tuphe caghatha sampatipadayıtare (fehlt in J), II patibala (J alam) hi tuphe asvāsanāye, tuphe (J omitt tuphe) svagam (J add ca) ālādhausatha, tuphe (J omitt tuphe) caghatha sampatipādayitare (J sampativatautare) Die gleiche Form tunke und anke wird im zweiten Separat-Edikt von Dh fur den Akkusatıv gebraucht etası athası hakam anusāsāmı tuphe 'In dieser Sache unterweise ich euch', atha ca atanam heram deranam pige anukampati aphe 'und der Göttergehebte hebt uns wie sich selber' Aber in J lauten die Akkusative tunkens und ankens. Die entsprechenden Stellen lauten hier etäye ca athäye halam tupheni anusäsämi, atha atänam anukampati heram apheni anukampati, dazu kommen die beiden Stellen tupheni anusasitu, tupheni halam anusasitu 'euch unterwiesen habend', wo in Dh das Pronomen fehlt.

Daß in der Alt Ardhamägadhi der Akkusativ Pluralis der maskulinen vokalischen Stamme auf ni mit Verlangerung des Stammauslautes gebildet wurde, erscheint mir danach unbestreitbar Die Flevton war also Sing Nom pulise, Akk pulisam, Plur Nom pulise, Akk pulisam, Die Neutra andererseits werden in der Regel flektiert Sing Nom däne, Akk dänam, Plur Nom däne, Akk dänam, Plur Nom däne, Akk dänam, Plur Nom däne, Akk dänam, Plur Nom däne, Akk dänam, Plur Nom dänäm, Akk dänam, Daß sich unter diesen Verhaltinssen die Form auf äns leicht auch bei ursprunglichen Maskulina in den Nom Plur eindrangen konnte, ist begreiflich, und tatsachlich bieten die Texte dafür eine Reihe von Belegen Die folgende Liste zeigt aber, daß diese Formen

<sup>455</sup> geht offenber auf "emisjayana zuruck, wie Moggallina auf Maushynipiyama, Kaccina oder Kätiyäna auf Kätyayana, daß das Suffix ayana meht nur patron, meht verwendet wird, zeigt Ramāyana, 'Rama betreffend Sothāna ist selbetvenstandleh nicht = Sk. seasti, sondern = Sk. seastiyayana, i + a ist zu å verskmolzen und "sothäyana weiter zu sothänä geworden Das Tier heißt trygaf nenk sennon wege rechten Gange, trygagatanam bhätanām kommt in Rātin in der Bedeutung der Tiere' vor (PW), ygl auch trygagatana Krebs' Ich sehe daher in tracchāna ein Bahurrihi aus trackāna weiter zi sothet nur putlanay in Mil 241, Zeilo 5, das schon Terenkova las kaum richtig bezeichnet hat, mir sch int es dem putlanam von Zeilo 10 sein Dasen zu verdanker.

<sup>1)</sup> l'iyoradusanti waro dann bei der Wiederholung ohne Objekt gebruieht Fbenso wird paliyorad in 87 einmal absolut gebraucht, einnal mit dem Objekt verbunden ete paliyoradusanti pi, hevam ca hecam ea paliyoradatha janam dham mawatam.

ubertragung nur bei Wörtern stattgefunden hat, die durch ihre Bedeutung nicht vor einer Neutralisierung geschutzt waren S 5 Ds Dm La Ln uanz amnani vi vizanikavanı no hamlariyani 'auch andere Tierarten dürlen nicht getötet werden'; S 5 Ds Dm La Lu pamnavîsati bamdhanamokhani katani 'funfundzwanzig Freilassungen von Gefangenen sind gemacht worden': S 7 dhammathambhāni katāni 'Gesetzessaulen sind gemacht worden'; S 7 ata athi silathambhani va 'wo entweder Steinsaulen sind'1); S 7 magesu pi me nigohāni lopāmtāni chāvopagāni hosamti pasumunisānam 'auf meinen Befehl sind an den Wegen Banjanenbaume gepflanzt worden, sie werden Menschen und Tieren Schatten spenden', S 7 amnāni pi cu bahu[kāni] dhammaniyamani yani me katani 'es gibt aber auch viele andere Gesetzesverbote, die ich gemacht habe'; F I J K2) timni yeta (K yetā) pānāni ālabhiyamti 'nur drei Tiere werden geschlachtet'; F I J Dh2 K etāni pi cu (K ca) timnı (K tını) panani pacha (K omitt, pacha) no alabhimsamtı aber auch diese drei Tiere werden in Zukunft nicht mehr geschlachtet werden'; F II Dh J4) K lukhāni ca (K omitt, ca) lopāpitāni (K lopitāni) 'auf meinen Befehl sind Baume gepflanzt worden's)

Vrelleicht bildeten in der Alt-Ardhamägadhi sogar die Feminina ihren Akk Plur, auf -ni. Der einzige Akk Plur eines Wortes, das seiner Bildung nach Femininum sein mußte, ist anusalhini\*) in S 7 Ds. dhammänusathini

<sup>1)</sup> In der Inschrift von Sahasräm steht der Nom Plur siläthambhä

<sup>2)</sup> In Dh ist nur timni und labhiya- erhalten

<sup>3)</sup> In Dh fehlt etant pr en 4) Im J fehlt lopāpitāni

b) Unsieher, weil nur zum Teil erhalten, ist asea s ca tāns m Sep II Dh. wolur J asvāsanijā ra te bietet Osadhāni in F II Dh J K entspricht formell Sk auşadha, der Bedeutung nach Sk osadhı Das Pradikat zu osadhanı wie zu dem im folgenden Satz vorkommenden muläns und phaläns zeigt die Endung ä, so K osa dhānı manusopagānı eā pasopagānı cā atatā nathı saratā hālāmtā ca lopāmtā ca [] eramevă mulanı că phalânı că atată nathı sarată halâpıtă că lopăpıtă că, und ent sparchend in Din 5 Sh und M. aber micht G. Sonst findet sich kein Nom Piur Neutr auf ā Michelson, IF XXIII, S 249, erklart allerdings pālanā (Dm [pāla]nam, La La R pălana) und sukhiyană (D. sukhiyană, La La sukhiyana) m S 1 fur Nom Plur Wenn auch kein anderes femin Nomen actionis auf and im Sanskrit oder Prakrit belegt ware, wurde meines Erachtens die Existenz der Form aus der Inschrift hervorgehen Kein Philologe, der auch nur eine Spur von Stilgefühl hat, wird ver kennen, daß in einem Satz wie esä hi sidhi ya iyam dhammena palana dhammena tidhäne dhammena sukhiyana dhammena goti ti (S 1) pālana und sukhiyana nur Nom Sing sein konnen, so gut wie vidhane und goti. Nun sind aber auch die Ferminina auf and seit der vedischen Zeit so häufig, daß es sich wirklich nicht verlohnt, Bei spiele anzuführen, und in S 7 steht außerdem der Instrumental undhäyü khayanāyā, in FVI der Lok -samtilanāya (Dh J, -samtilanāye K, samtīranāya G, samtıranaye Sh M) Nom Sıng sınd ebenso patnedana in F VI, (Sh M patnedana), samtilanā in F VI (mit entsprechenden Varianten), und in Γ IV rimanadasanā K, rimānadasanā ca hastidasana ca G Mukhā im S 7 ist schon von Senart richtig als 'Agent, Vermittler' (rklart worden, mukha ist hier offenbar, weil es sich auf eine Person bezieht, zum Maskulinum geworden

<sup>6)</sup> Dhammanusathini steht vielleicht für dhammanusatthinni, entstanden unter

anusäsämi 'ich erteile Unterweisungen im Gesetz' In demselben Edikt begegnet das Wort im Nom Plur dhammännsathmi invähäni änapitämi 'mannigfache Unterweisungen im Gesetz sind angeordnet worden' Dieser Nommativ wirde sich am leichtesten durch Übertragung aus dem Akkusativ erklaren, und daß das Wort nicht einfach Neutrum geworden ist, macht der Instrumental anusathiyā, anusathiya (S 1), dhammanusathiya (F IV K), der die feminine Endung zeigt, wahrseheinlich!)

Es erhebt sich nun weiter die Frage sind diese merkwurdigen Formen des Akk Plur auf die Alt Ardhamagadhi beschrankt oder sind sie auch in dem nordwestlichen Dialekt, der durch die Edikte von Shabbäzgarhi und Mänsehra reprasentiert wird, und in dem westlichen Dialekt, der uns in dem Edikt von Girnär vorliegt, heimisch? Die Entscheidung der Frage wird durch die eigentumlichen Verhaltnisse unter denen diese Versionen entstanden sind erschwert. Sie bieten bekanntlich nicht den reinen Lokaldialekt, sondern sind mehr oder weniger unvollkommene Übertragungen aus dem in Alt Ardhamagadhi abgefaßten Original Übereinstimnungen zwischen den Dialekten dieser Versionen und der Alt Ardhamagadhi können daher nur dann als beweiskraftig für die Gleichheit der Sprache angesehen werden, wenn sie ausnahmislos sind, jede Abweichung dagegen spricht für Verschiederheit in der Sprüche

In Sh und M finden wir nun tatsachlich an den Stellen, die den oben aus K angeführten entsprechen, eine Reihe von Akkusativen auf n. F XIII Sh so asti anusocana detama priyaso zijnuti Kalgani' I T XII Sh detanam priyo Priyadrasi raya sarraprasamdani pratrajilani grahathani ca puyeti M detana priyo Priyadrasi raya sarraprasadani pratrajilani gehathani ca puyeti J T III Sh parifasi pi yutani gananasi anapeamis, M parisa pi ca yutani gananasi anapeamis. Dagegen ist in F IV die Porm auf ni beseitigt Sh hostino jotikamdhani anani a ditani rupani drasayitu yanasa, M hastine apikamdhani anani ca ditani rupani drasayatu yanasa, ti sicherlich incht ohne Absicht geschehen, und wir durfen meines Erichtens aus der Anderung des Textes schließen, daß solche Formen wie halhini dem nordwestichen Dialekt frend waren

Bestatigt wird das durch die Anderung in F VI, wo dem hida ea käni sukhayami von J in Sh und W ia ca sa sukhayami entspricht Die Form sa sit sehwerig Bulher (Bettr S 173) hat sie als Gen part = Sk. esam erklart

d in Finfling von turm (5.4) Allerdings sollten wir dann die Schribung di am minimali imni erwarten voll in demselben Fidikt al lymmanimali amneau usw. In 5.3 De Din La La haben wir den Nom. Plur des Neutruns demacratium

Der Instrumental eines maskulnen oder neutral n. i Stammes ist allerdings nicht belegt.

<sup>1)</sup> In M fehlt die Stelle. Dir Nominatis Trutet in Sh und M Kaliga

Di rugelòris n Nominative l'uten in Sh paraprasande, sacraprasande, prusan la pralatha in M paraprasale, savrapsada

Wie dem aber auch sein mag die Beseitigung des känt zeigt jedenfalls, daß eine solche Lorm nicht dem nordwestlichen Dialekt angehörte

Waren die Akkusative Plur Mask auf ni dem Dialekt fremd, so kann die Endung ni hier auch nicht in den Nom Plur eingedrungen sein, und wir mussen den Nominativ auf ä erwarten Tatsachlich hat auch der Übersetzer von Sh in der einzigen Stelle, die eine Vergleichung gestattet 1), in F I das timni pänäni verändert. Er sagt trayo vo prana hamñamti, eta pi prana trayo paca na arabhisanti, wahrend in M auch hier wieder die Ardhamőgadhi Formen übernommen sind tini ye pranam a bhi ti, etani pi cu tini pranam paca no arabhi.

Mit noch größerer Bestimmtheit lassen sich die Formen auf -ni als dem westlichen Dialekt freind erweisen. Allerdings bietet auch G in F XII den Akkusativ auf -āni deränam pige Piyadasi rāgā savapāsamdāni ca purajitāni ca gharastāni ca pūjagati\*), und in F VI entspricht dem hida ca kāni sul hayāmi von J idha ca nāni eukhāpayāmi\*). In F IV ist aber der Text wieder geandert hashdasanāi eu agithamdhāni ca añāni ca diyrām rupāni dasayntpā ganam, und F III regit die bekannte Form des Akk. Plur auf e parisā pi yute āñapayisati gananāyam. An den drei Stellen die Nomunative Plur auf āni enthalten, sind in G dafur die Formen auf ā eingesetzt. F I ti eva prānā ārabhare ete pi trī prānā pachā na ārabhisare, F II trachā ca ropāptā

Daß in dem Dialekt von Girnär der Akk Plur der a Stamme auf e ausging, laßt sich aber noch durch zwei andere Stellen erweisen. TVI steht in Dh se manayā kale sarata patitedaka janasa atham patitedayamit me it sawata ca janasa atham kalāmi hakam 'ich habe an geordnet daß mir uberall die Spione die Angelegenheit der Leute vor tragen, und uberall erledige ich die Angelegenheit der Leute Dem atham entspricht in Je) und K ebenfulls atham in Sh atham und athra in M beide Male athra G liest anstatt dessen it amayā evam katam savatra patitedakā sitiā athe me janasa patitedetha iti sarvatra ca janasa athe karomi Es ist unmöglich das athe von G direkt dem atham, athra oder athra der ubrigen Versionen gleichzusetzen da sich in der ganzen Inschrift kein Beispiel für einen Akk Sing Mask oder Neutr auf e findet') Athe kann

¹) Die Stelle in F II lukhäni ca lopapitani oder lopitani ist in Sh ausgelassen und m M verstummelt rucha — pila

<sup>&#</sup>x27;) Die Nominative lauten parapasamda savapasamda

<sup>3)</sup> Die Stelle in F XIII, die den Akkusativ von Kalimga enthielt, ist in G meht erhalten

<sup>4)</sup> hastidasanā ist Nom Sing und gehört zum Vorhergehenden

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Daß die beiden Formen auf e in F III G rajuke a prädesike ca keine Akku sative Plur sind wie Pi chel GGA 1881 S 1326f annahm sondern stehengebliebene Ardhamagadhismen braucht nach den Bemerlungen Buhlers (Beitr S 19) wohl nicht mehr gesagt zu werden.

a) Das zweite athar i ist in J nicht erhalten

<sup>)</sup> In FVI entspricht dem saram kalam von Dh J h dem sarram kalam von

hier nur der Akk Plur sein, der dem Sinne nach durchaus berechtigt und sogar besser ist als der Singular<sup>1</sup>)

In F XII fahrt G nach den vorhin angeführten Worten devänam mye Piyadası rājā sarupāsandamı ca pavajitāni ca gharastām ca pājayati fort dānena ca viridhāya ca pnjāya pājayati ne') 'und er verehrt sie mit Giben und mannigfacher Verehrung' Die beiden letzten Worter fehlen in allen anderen Versionen. Sie sind also unzweifelhaft ein selbstandiger Zusatz des Beamten, der die Übersetzung antertigte und wenn er die wo er nicht durch die Vorlage beeinflißt war, den Akkusativ ne gebraucht so können wir diese Form mit Sicherheit dem nam in F VI gegenüber als die echte Forn des westlichen Dialektes betrachten. Auch lier zeigt sich wieder die nahe Verwandtschaft des westlichen Dialektes mit dem Pali

Wir haben in dieser versehiedenen Akkusativbildung ein neues und wie mir scheint, wichtiges Unterscheidungsmerkmil zwischen den östlichen und den westlichen Dialekten. Sie hat aber auch noch ein weiteres Interesse Ich brauche die Grunde nicht zu wiederholen, die für die Annahme sprechen, daß die altesten buddhistischen Schriften in Alt Ardhamagadhi abgefaßt waren, und daß die Werke des uns vorliegenden Pali Kanons wie die des Sanskrit Kanons weingstens teilweise Übersetzungen von Werken in Alt Ardhamagadhi sind. Ist das richtig so ist a priori anzunehmen, daß bei der Übertragung gelegentlich Akk Plur auf ni stehengeblieben sind, und zwar werden wir sie hauptsachlich in Versen erwarten durfen, wo das Metrum einer Umsetzung in die immer um eine Silbe kurzere echte Pali Form Schwierigkeiten bereitete. Ich habe darauffun die Verse des Dhamma pada, des Suttanipätä und des Jatala Bd 3—5, durchgesehen und die folgenden Akkusative auf ni von Maskulinen und Feminnen gefunden.

attha4) SN 58 aññāya atthāns reneyya kamkham Jūt 329 3 janāss atthāns anāgatans

ālava āsara<sup>5</sup>) SN 535 chetra asarān: alayān:

Sh dem saram kala sara kalam sara kala von M in G sare kale (7 3) sare kale (2 3) und s t = 1 (2 2) das naturich nicht zu saram kålam (Buhler) sondern sarie kåle herzustellen ist. Diese Formen auf e sind aber Lokative wie schon Senart Inser II S 340 bemerkt hat

<sup>1)</sup> Schon Pischel GGA 1881, S 1326f wollte athe als Akk Plur fassen hielt aber auch die Erklarung als Akk Sing des Neutrums für möglich

<sup>3)</sup> Das ne ist vollkommen deutlich Beitr 5 73 wollte Buhler na lesen un 1 d er als Schreibschler erklaren Spater scheint er seinen Irrtun selbst erkannt zu habedenn in der Ausgabe in der Ep Ind hat er ne ohn westere Beinerkung ausgenommin.

denn in der Aufgabo in der Eff in die der Benedik werder befrietsdag aufgenommen.

1) Die Laste soll im Bespiele geben und maeht auf Vollständigkeit ke inn Ansprüch Selt no oder zweischlaßte Wörter sind diber auch meht aufgenommen. Drei Stellen sind aus Jat 160 und 540 lunzugefügt.

<sup>&#</sup>x27;) artha ist allerdings im altesten Vedisch Veutrum aber im Pali sonst Mas

<sup>1)</sup> Sk align kommt im Fpss zuweilen auch als Neutrum vor. Im Pali steht der Nom Plur align z. B. Dh 411 = SN 635 (alaga Druckf bler)

kaccha oder kacchā Jūt 536, 17 thanām kacchām ca dassayantī

kappa SN 517 kappanı viceyya kevalanı

kāma SN 60, Jūt 109, 6, 509, 23 25, 535, 21 hitvāna kāmāns yathodhikām, Jūt 509, 22 24 hitvāna kāmāns manoramāns, SN 771 tasmā pattu sadā sato kāmāns partvayjaye<sup>1</sup>), Jūt 467, 8 apartneth era kāmāns, Jūt 507, 4 na ca kāmāns bhuīyats, Jūt 507, 5 ko me puttam palobheyya yathā kāmāns patthaye

kıpıllıka Jüt 490, 11 vammîkathūpasmım İrpillikänı nippothayanto

turam pure carāsi

gantha SN 912 visaya ganthāni munīdha loke

gāma, gāmavara, gāmantaka SN 118 yo hantı parırundhatı gāmānı nıgamānı ca, Jāt 456, 3 dadāhı me gāmavarānı pañca, Jāt 456, 12, 512, 29 dadāmı te gāmavarānı pañca, Jāt 514, 14 dasamı te gāmavarānı pañca, Jāt 160, 2 gāmantakānı sevassu tandula Jāt 417, 1 pithā tilā dhovası tandulānı<sup>2</sup>)

danta Jāt 514, 32 chetvāna dantān gazuttamassa, 35 39 ādāya dantān gazuttamassa, 36 disvāna dantān gazuttamassa<sup>3</sup>)

dhamma Dhp 82 evam dhammānı sutvāna vippasıdantı pandıtā\*)
nıqama Siehe unter gäma

nirava Jat 522, 25 etani sutva niravani pandito5)

nıkkha Jāt 478, 10 alattham satta nıkkhānı surannassa janādhipa\*)
pañha Jat 522, 10 so nesam pañhānı riyākarissatı, Jāt 522, 11
Kondañā pañhānı riyākarohi\*)

patha Jāt 499 2 kenānusitho idham āgato si vanibaka cakkhu pathāni yācitum, Jāt 499,3 tenānusitho idham āgato smi vanibbako cakkhupathāni yācitum, Jāt 499,4 dadāhi me cakkhupathāni yācito

pabbata Dhp 188 bahum te saranam yantı pabbatüni tananı ca, Jat 427, 4 olokayanto takkango pabbatanı tananı ca Jat 492, 1 yad esamana vicarımha pabbatüni tananı ca, Jat 519, 20 (tande)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Der Text fahrt fort te pahaya iare ogham In demselben Kamasutta steht der Nom käma 767, der Akk kame 768 769

<sup>2)</sup> Nom Plur tandulā, z B Jat 316 4

<sup>3)</sup> Nach PW einmal dantani auch im Räm Der Akk dante in demselben Jat G 31 35 der Nom dantā G 35

<sup>4)</sup> Trotzdem dhamma unzählige Male als Mask vorkommt, ist doch gerade bei diesem Wort vielleicht Geschiechtswechsel eingetreten denn auch der Nom Plur dhamman kommt vor (siehe nachher) und der Nom Sing dhammam erscheint Jat 537, 56 n aths saccam kuto dhammam

<sup>5)</sup> Akk Plur niraye z B Jat 530 14, Nom Plur mraya z B Jat 530, 16

<sup>4)</sup> Nach dem PW ist nisla im Sk auch Neutrum, aber selten Auch für das Pah verzeichnet Childers nikkham der Akk nikkhe steht aber z B Jut 478 13 (jatarupamaye nikkhe sutannassa catuddasa) 456 3 12 (parosahassañ cu suna na nikkhe)

<sup>7)</sup> Akk Plur panhe ebenda G 9 6402 Löders Kleine Schriften

pabbatānī vanānī ca, Jāt 340 14 sammodamānā gacchāma pabbatānī vanānī ca, Jāt 356, 2 iskrīya sānūnī ca pabbatānī ca pabhava Jāt 413, 5 pārīsum giridugganī nadinam pabhavānī ca parīssaya<sup>1</sup>) Dhp 328, SN 45 abhibhuyya sabbānī parīssayānī, SN 965 athāparānī abhisambhaveyya parīssayānī kusalānuesī, SN 969 vikkhambhave tānī parīssayānī

pahāra Jāt 445, 2 datrā mukhapahārān;

pāna Dhp 270 na tena ariyo holi yena pānāni himsati, SN 117 yo'dha pānani himsati

pāda Jāt 505, 12 vandāmi pādāmi tavam janinda, Jāt 524, 23 pādani pakkhalayi me janinda, Jāt 540, 43 santam pādāmi neyati

pāsa Jat 484, 3 oddentu vālapasanı

puttaka Jat 357, 3 vadhissami te latukike puttakani")

bandhara SN 60 dhanani dhannani ca bandharani ca hitrana

balıradda Jat 524, 8 dadamı 10 balıraddanı solasa

bhura Jat 513, 15 prt assa paggayha bhurani kandati

magga Jāt 523, 3 tassa maggāni ācara

latā Jāt 519 20 (vande) tinalatani osadhijo

rananta Jät 397, 2 handa danı ranantanı pakkamamı yathasukham vinicchaya SN 894 hitiana sabbanı vinicchayanı3)

vivāda SN 796 tasmā vivadāns avitivatto, SN 907 tasmā vivādāns upativatto4)

teda SN 529 tedani viceyya kevalani

santhara SN 844 game al.ubbam muns santharans, Jut 456 10 balā ca kho sangatsantharans pubbe katam rāpi rinasayants, Jut 456 11 dhirā ca kho sangatisantharāns pubbe katam rāpi na nāsayanti.)

sabhā Jāt 477, 14 gottham majjam I trasam va sabhant ktranāns ca | araka parsvajjeht

samudda Jat 327, 2 katham samuddam patarı katham patarı Ke bukam | katham satta samuddanı katham sımbalım aruhı

Viel seltener ist der Nom Plur eines Maskulinums auf ni Ich habe nur notiert

ālambara Jat 535 15 panssarā mutingā ca murajalambarāns ca j suttam etam pabodhents

Childers setzt offenbar auf Crund der Stelle aus dem Dhp ein Neutrum parissagni an Der Nom parinsagd steht z B SN 770 (maddante nam parissagn)
 960 (kalt parissagn) loke ye bl. il.l.hu abl wambhace)

<sup>1)</sup> In demselben Jat in C 1 2 4 der Akk Plur puttake

<sup>\*)</sup> Nom Plur remeel a A z B SN 866 vinicehayd edpi kuto pahuta

<sup>4)</sup> Nom Thur tied là z B SN 828 etc tiedda namanesu jata, 862-863 kuto (piya) yal üta kalah 1 ried la

<sup>1)</sup> Som Sing sarthago z B SS 245

kesa Jāt 411, 1 kālāni kesāni pure ahesum jātāni sīsamhi yathā padese | tān' ajja setāni Susīma disvā dhammam carā brahmacariyassa kālo²)

dhamma Jūt 524, 36, 527, 40 salañ ca dhammānı sukıttılānı sa muddavelā va duraccayānı²)

parıggaha SN 872 nāmañ ca rūpañ ca paticca phassā icchănidānāni pariggahāni<sup>3</sup>)

bındu Jat 516, 40 yaranto udabındunı kayasmım nipatimsu me Es ist naturlich nicht unmöglich, daß unter den angefuhrten Fallen der eine oder der andere auf einem wirklichen Geschlechtswechsel beruht, so könnte callhupatha unter dem Einfluß von callhu zum Neutrum geworden sein oder vananta unter dem Einfluß von vana Aber die Erklarung wurde doch nur fur eine verschwindend kleine Zahl der Falle gelten können. Daß es sich in den meisten Fallen nicht um einen Ge schlechtswechsel handeln kann, wird durch die Tatsache erwiesen, daß sich die scheinbar neutralen Formen nur im Plural finden, ich mochte be zweifeln, daß sich von Wörtern wie kama, gama, pabbata, pada, bandhara, samudda usw jemals Nom Sing auf am werden nachweisen lassen. Das Verhaltnis der Akkusative auf ans zu den Nominativen auf ans zeigt weiter, daß der Kasus, in dem dis am eigentlich berechtigt war, der Akkusativ war, genau wie in der Alt Ardhamagadhi, und da der Akkusativ auf ans dem echten Palı genau so fremd ist wie dem Dialekt von Girnar, so kann er nur aus der ursprunglichen Sprache der Verse stammen Falsch ware es auch, wollte man die Endung ant bei den Maskulina durch Attraktion an die Endung der danebenstehenden Neutra erklaren, z B pabbatāni in der Verbindung pabbatāni vanāni ca durch Attraktion an ianāni. Die Er klarung wurde wiederum fur die Mehrzahl der Falle nicht ausreichen Eher darf man vermuten daß Verbindungen wie \*parratant winānt ca4) m der alten östlichen Gatha Poesie so formelhaft waren und sich dem Ohr so eingepragt hatten, daß man sie unverandert auch in das Pali übernahm

Ahnlich wie beim buddhistischen Pali Kanon liegen die Verhaltnisse bei dem Kanon der Jamas Nach der Trudition waren die alten Jama Suttas in Ardhamāgadhī abgefaßt. Ich habe schon bei einer früheren

<sup>1)</sup> Nom Plur kesä z B Jut 525 32 2) Ngl S 289, Ann 4 2) Nom Plur pariggal ä z B SN 470 pariggala yassa na santi ket, 805 na hi santi nicch pariggala (371 pariggal ä ru pa kiuto pahutä Fin anderes Bespiel waro kalahâni in Jut 512, 12 wenn Fausbolls Text richtig ware es ist aber mit den sin gladesischen Händschriften kalad ä zu lesen. Auch für die S 2821 besprochene Er scheinung daß sich ein Pronomen in Neutr Plur auf ein maskulines Nomen bezaht, finden sich Bespiele im Pali, z B SN 838 tinicchayd ynni pakappitäns te re mini bruhi aniogad äya. So ist auch wohl im Grunde das ydni in SN 629 aufzufassen widan retevya kevalani samanänam yanni authi brühanadaam.

<sup>4)</sup> Der Pada ist wie andere Formeln der Gatha Poesie auch von Valmiki übernommen. Råm IV. 39, 38. dertya prihitim saredin pareatämi ca candin co.

Gelegenheit 1) darauf hingewiesen, daß, wenn die Tradition richtig ist, unter Ardhamāgadhī nur Alt-Ardhamāgadhī verstanden werden konne und daß spater eine Übertragung in Mittel-Ardhamagadhi stattgefunden haben musse, die sich von dem alteren Dialekt durch größere Konzessionen an die westlichen Dialekte unterschied. Diese Ansicht wurde meines Erachtens bewiesen sein, wenn es gelingen sollte, Formen des alteren Dialektes wie die Akk Plur. auf -n: in den vorliegenden Texten nachzuweisen Solche Formen liegen in der Tat vor Pischel a a O § 358, zitiert aus alteren Jama Schriften die folgenden Akk Plur von maskulinen a-Stimmen gungim"), pasināni, pasināim, panāni, pānāim, phāsaim, mūsaim, rukkhā na, von maskulinen a Stämmen alhina, sälina, von maskulinen u Stammen uūim, heūim, von femininen ā Stammen tayāni (Sk tracah), opan tıyanı, pauyaım, bhamuhaım Andere Belege3) sınd ranyayaraım = Sk rāgācārān (Āyār II, 4, 1, 1 se bhillhu rā imāim iaiyāyārāim soccā nisamma imāim anāvārāim anāvarivapuvrāim jānejiā), gāmāni = Sk grāmān (Āyār II, 1, 4, 5 khuddāe khalu ayam gāme se bāhıragānı gāmāni bhillhayariyāe rayaha), pavrayāim = Sl. parratān (Ayar II, 4, 2. 11 12 tah' era gant' unanaim4) pavrayam vanan va), payam = Sk pādān (Āyār II, 13, 2 se se paro pāyāim samiāhejja, vgl II, 13, 3-8 19 21) sammambhavvan = Sk samvagbhavtan (Vavaharas I. 34 satth' eva sammambhanyam pasema tes' antre aloema), saddam = Sk šabdan (Āvār II, 11, 2 egaryām saddām sunets, vgl II, 11, 1 3 4) In Āvār II, 11, 5-15 erscheinen Reihen von Akkusativen auf ans, darunter von Mas kulinen attani 9. attalavani 9. aramani 8. kalahani 15. gamani 7. nigamani 7. °samnıresanı 7, pavvayanı 6, sagaranıs) 5, von Femininen paranı 8, phalihans 5, opantiyans 5 Daß die gleiche Bildung auch beim Pronomen tad vorkam, zeigt die von Pischel § 357 aus Suyag 504 angeführte Stelle je garahıya sanıyanappaoga na tanı sevantı sudhıradhamma İn Avar II. 10. 10 sha khalu gāhāvatī vā gāhāvatsputtā vā sālīne vā vihīne vā muggāne rū māsans va tilans sa kulatthani sa javans va javajavans va palirimsu va patirinti va patirissanti va sollen nach Pischel die Formen salini. thing durch Anlehnung an die folgenden Neutra entstanden sein kann diese Erklarung nicht gelten lassen, denn die folgenden Wörter sind s mtlich von Haus aus so gut Maskulina wie sali und erih: Wenn, wie mir Schubring mitteilt, die gleiche Reihe, noch durch gohumans erweitert, in Kappas II, I erscheint, wo sie dem Zusammenhang nach nominativisch

<sup>1)</sup> Bruchstucke buddh Dramen, S 40f

<sup>2)</sup> Über den Wechsel von -aim und -ans vgl. Pi-chel § 367

<sup>4)</sup> Ich verdanke die ersten drei Stellen und die Stelle aus dem Vavaharas. Herrn Dr. Schubring

<sup>4)</sup> So ist mach Schubring mit B zu lesen. In 12 ist nur gamtim und parent Initiath fart. Die Stello ist, wie Schubring erkannt hat, metrisch. Vgl. pabbatini vi nam en im Pali, oben S. 289f.

<sup>4)</sup> Hinter sardra ed, es felilt nur in A

gefaßt werden muß, so werden wir diese Nominative auf gleiche Stufe mit den Nommativen stellen mussen, die ich S 285 aus den Inschriften gegeben habe. Pischel fuhrt als Nominative nur itthini tā purisāni tā aus Āyār II, 11, 18 an se bhillhū tā annayarātm tirūtarūtātm mahussa vaim1) eram janena tam jaha ilthini va purisani va therani va daharani va marshimāni vā ābharanatībhusivāni tā gāyantāni tā tāyantāni vā2) annayaraım3) va tahappagaraım viruvaruvaım mahussavaım kannasoyapadivae no abhisamdharena gamanae Seine Erklarung, daß hier die neutrale Form im Sinne von 'etwas Weibliches', 'etwas Mannliches' aufzufassen sei, scheint mir ausgeschlossen zu sein. Aber auch die Annahme eines Nommativs ist micht unbedenklich, da in der Sprache der Inschriften Nom Plur auf ne bei Wörtern, die mannliche oder weibliche Personen bedeuten, nicht vorkommen. Ich sehe indessen auch keinen Grund, warum atthins und purisans nicht als Akkusative gefaßt werden konnen, die dem mahussarāim (= Sk mahotsavān) koordiniert sind. Aber auch wer an dem Nominativ festhalt, wird zugeben mussen, daß diese Formen aus dem Ak kusativ übertragen sind, wo die Endung ni ursprunglich berechtigt war Auf einen einfachen Geschlechtswechsel durfen wir meiner Ansicht nach aus diesen Formen so wenig schließen wie aus den Paliformen Ein solcher Geschlechtswechsel mußte sich auch im Singular zeigen. Pischel selbst aber kann keinen einzigen Beleg für den Nom Sing eines a Stammes auf am anführen, er beschrankt sich darauf auf Hemacandia zu verweisen, der I, 34 khaggam, mandalaggam kararuham neben khaggo, mandalaggo, lararuho lehrt Selbst wenn die Regel richtig sein sollte, besagen derartige vereinzelte Talle naturlich nichts

Von Interesse ist es endlich auch zu sehen, wie sich die Mittelprakrits außerhalb der Jaine Literatur¹) zu den Tormen auf zu verhalten Tur den Nom Plur Mask gibt Pischel § 378 einen Beleg aus der Mähärästri kannäum = Sk Larnau, Häha 805 "Tatsachluch best auch Weber dort de suhaa kim pi jampasu piantu kannau me amiam 'o Holder, sprich doch etwas, laß meine Ohren Nektar trinken' kannai me ist aber naturlich nichts weiter als falsche Abtrennung von kannä ume 'diese Ohren' Drunt schwindet dei einzige Beleg für den Nominativ mit scheinbar neutraler Endung und es bleibt nur die Angabe der Grammatiker (Hem I, 31) daß man gunäum, deräum, bindäum rukkhäum neben gunä derä bindune rukkhä brauchen könne Als Beleg kann Hemacandra nur einen Akkusativ anführen rihatehim gunäum megganti (Gaudavahe 866) Aber selbst dieser Beleg ist ganz unsieher, in der Ausgabe steht ohne Variantenangabe utharāh

<sup>1)</sup> So ist nach Schultung zu lesen nicht mal äsaräim wie man nach Jacobis Ausgabe annel men mußie

<sup>2)</sup> I's folgen noch acht Part Pris

<sup>3)</sup> So i t nuch Schubring mit den Han Schriften zu les n

<sup>9</sup> You Apabhramsa schools hi r ab

gune ermaggante. Von Akkusativen führt Pischel aus der Mähärästri abgesehen von der eben erwahnten Stelle, nur paraüi, gaäim, turaüi, rakkhasüi an, die samtlich in der Strophe Rävanav 15, 17 vorkommen. to paraüi gaārm turaār a rakkhasār lohramatto | rāmasarāghāadhuo nraabale parabale paatto khattum ! Die Formen beweisen nichts, denn die Strophe fehlt in Kranas Setuvivarana und Sivanārāyanadāsas Setusarani und ist daher. wie schon S Goldschmidt in seiner Übersetzung hervorgehoben hat. nnecht Aus der Mägadhi gibt Pischel dantāum. Sal. 154, 6 tdantāum de ganaissam), und gonāim, Mrech 122, 15 (mama kelakāim gonāim iāhesi). 132. 16 (edām gonām genhia) Das Wort gona findet sich in der Māgadhī der Mrech noch ofter, stets lautet der Nom Plur (118, 5, 12, 14) und der Vol. Plur (97, 21, 98, 20, 99, 12, 100, 13, 107, 18, 117, 15) gonā Andere Formen des Akk Plur von mask a Stammen kommen, soweit ich sehe. in der Mrcch nicht vor1) Es kann sich also nicht, wie Pischel § 393 meint. um einen Geschlechtswandel handeln, der bei der Bedeutung des Wortes auch ganz unerklarlich sein wurde, sondern gonäim verhalt sich zu gonä wie in der Alt-Ardhamagadhi mulisäni zu mulisä. Aus der Sauraseni führt. Pischel nur gunāim, Mrcch 37, 14 (ayuāe manorahantarassa gunāim coria). und ricāim. Ratn 302, 11 (caduviedī via bamhano ricāim padhidum pauttā) an Da in S sonst der Akk Plur der Mask auf e ausgeht und Hema candra ausdrucklich fur gung Geschlechtswechsel lehrt, möchte man gunāum als Neutrum erklaren, wenn nicht ein paar Zeilen spater (22) gerade wieder der Nominativ quaā erschiene (dullahā guaā uhavā a) Fur ricāim ware nção, nçã zu erwarten, die Frage, ob hier Akkusativ bildung oder wirklicher Geschlechtswechsel vorliegt, ist kaum mit Sicherheit zu entscheiden<sup>2</sup>) Soweit das durftige Material überhaupt Schlusse gestattet, wurde also der Akk Plur auf am von mask a Stammen als Fortsetzer der alteren Formen auf ans fur die Mähfrästri abzulehnen, fur die Mägadhi und vielleicht auch für die Sauriseni anzuerkennen sein. Das Verbreitungs gebiet wurde also im wesentlichen dasselbe sein wie in der alteren Zeit

Kehren wir zu der Insehrift zuruck. In Z 13 setzt Buhler hinter pavatagerütt einen Punkt und beginnt mit elena einen neuen Sitz. Tor, as (a man) feels tranquil after making over his child to a clever nurse— saying unto himself. The clever nurse strives to bring up my child well,— even so I have acted with my Lajūkas for the welfare and happiness of the provincials intending that, being fearless and feeling tranquil, they may do their work without perplexity. For this reason I have made the Lajūkas independent in (avarding) both honours and punishments. Wer diese

Der Akk, Plur des Pronominaladjektivs arala = Sk. apara g ht auf e aus avale 118, 14

<sup>5)</sup> Zu beuchten 1st, daß rießim in einer Rede vorkommt die dem Vidusaka in den Mund gelegt ist, der nach din alteren Grammatikern Praecă eine Abart der Sauras-in sericht.

Übersetzung aufmerksam liest, wird fühlen; daß die Bemerkung· 'intending that usw.' garnicht zu dem vorausgehenden Vergleich mit der Amme paßt. Dort wird das Gefühl der Sicherheit hervorgehoben, das den erfullt. der sein Kind einer verstandigen Amme anvertraut hat, aber nichts uber die Gefuhle der Amme gesagt; hier wird umgekehrt gerade von der Gemutsverfassung der Laujukas gesprochen, die doch mit der Amme auf gleicher Stufe stehen Das Richtige hatte langst Senart gesehen, der den Satz, der den Vergleich enthalt, mit hitasukhaue abschließen laßt und den mit gena beginnenden Satz als Relativsatz mit dem folgenden, mit etena beginnenden Satze verbindet. Dann ist der Gedankenzusammenhang völlig einwandfrei. 'Wie man einer verstandigen Amme sein Kind anvertraut, so habe ich die Lajjūkas eingesetzt zum Heile und zur Freude der Provinzbewohner Damit sie ihr Werk unbeirrt tun, habe ich sie selbstandig gemacht ' Was Buhler, und vor ihm Kern, zu ihrer Abtrennung der Satze bewogen hat, war offenbar das ti hinter dem Relativsatze Aber dies findet sich hinter dem Relativsatze, wenn er finalen Sinn hat, auch sonst, z. B Sep I Dh etāve athāve ivam lipi likhita hida ena nagalaviyohālakā sasvatam samayam yüyevü tı naqalajanasa akasmāpalıbodhe va akasmāpalıkılese va no sıyā tı zu diesem Zweck ist dies Edikt hier geschrieben, damit die Stadtrichter sich jederzeit darum kummern, daß die Stadter nicht ohne Grund Gefangmis oder ohne Grund Belastigung erleiden'

Schwierigheiten bereiten noch die Wörter abhītā asiatha samtam, wofur La Lu abhīta asvathā samtam bieten¹) Sie sind zuletzt von Michelson, Indog Forsch XXIII, 232ff, ausfuhrlich behandelt worden Wahrend alle bisherigen Ausleger in samtam eine Form des Partizipiums von as 'sein', gesehen hatten²), faßt Michelson es als einen adverbiell gebrauchten Akl. Sing Neutr des Adjektivs samta = Sh. šānta, das mit dem vorausgehenden asvatha oher asvathā im Kompositum stehen soil Zu dieser Auffassung fuhrt ihn die Form asvatha in Ds Dm, für die naturlich asvathā zu erwarten ware Ich kann der Michelsonschen Erklarung nicht zustimmen, weil sie zur Annahme einer Konstruktion nötigt, die mir formell wie in haltlich unmöglich erscheint. In Z 41 steht kim is layākā asiatha abhītā kammān panatayerā, hier yena ete abhītā asiatha samtam airmanā kammām panatayerā i Die Worte asvatha abhītā, die dort unzweifelhaft koordiniert sind²), sollen hier auseinandergerissen sein, und hintereinander sollen ein

<sup>1)</sup> Dm stimmt, soweit der Text erhalten ist, mit Ds, R mit La Ln In A fehlt die ganze Stelle

<sup>2)</sup> Auch Buhlers Übersetzung zeigt meiner Ansicht nach deutlich, daß er in die-em Punkte meht von seinen Vorgangern abwich

Michelson sicht wegen der Kurzo des Auslautes von asvatha in asvatha abhita in Ds ein Kompositum Die in La Lin entsprechenden Formen asvatha abhita sind aber auch nach ihm nebenenanderstehende Nom Plur, die nach der Kurzungsregel aus \*asvathā abhitā entstanden sind, und ich glaube daher an das Kompositum in Ds owenig wie ein das Kompositum in Ds owenig wie ein das Kompositum in Lindathātin in D. Z 11 desselben Edilstes, das wie-

Nominativ Pluralis, ein adverbiell gebrauchtes Karmadhärava und wieder ein Nominativ Pluralis stehen, die begrifflich alle auf ein und dasselbe Subjekt gehen Man braucht nicht viel von diesen Edikten gelesen zu haben, um sich zu sagen, daß das stillstisch nahezu undenkbar ist. Auch bezweifle ich, daß der König von seinen Laitükas hatte verlangen können daß sie 'santam' ihre Geschafte versehen sollten, die santz und das Larmapravartana sind fur den Inder Begriffe die sich gegenseitig diametral gegenuberstehen Und damit sind wir aus den Schwierigkeiten noch nicht einmal heraus. Denn nun stört das a von asiatha samtam in La Ln R Michelson erklart asvathāsamtam als ein Kompositum mit Dehnung des Auslautes des ersten Gliedes, wofur er sich auf vedische Analogien bei Whitney § 247 beruft Viel ausfuhrlicher hat Wackernagel, Altind Gramm II, 1 § 56 die Dehnung im Auslaut des Vordergliedes behandelt. Unter dem Material das er beibringt, findet sich nichts, was sich dem angeblichen Kompositum asvathāsamtam auch nur im entferntesten vergleichen ließe Außerdem ist diese Dehnung naturlich auf feste Komposita beschrankt und kann nicht in Augenblicksbildungen eintreten, wie es asvathäsamiam sein mußte. Und glaubt endlich wirklich iemand, daß man ohne alle Ana logien ein Kompositum asiathasamtam gebildet haben sollte, das jeder unbefangene Leser der Inschrift zunachst in asiatha und asamta zerlegen mußte?

Ich hege trotz der lautlichen Schwierigkeiten, die ich bekenne nicht befriedigend lösen zu können keinen Zweifel daß wir an der alten Erklarung festhalten missen und daß yena et abhitä assahta samitam arimanä kammäni pavatayevä it wortlich zu übersetzen ist 'damit diese, indem sie ohne Furcht und voll Vertrauen und ohne Entmutigung sind ihre Geschifte versehen' Genau dieselbe eigentumliche Konstruktion haben wir in (2) F VIII K devänam piye Piyadasi läyä dasavasäbhisite samtam nika mitha sambodhi 'der göttergeliebte König Priyadarsin, ils er zehn Jahre gesallti war zog auf Erkenntins aus' Dh') laßt das samtam fort devänam piye Piyadasi läyä dasavasäbhisite nikhami sambodhi, was naturheh im Sinn keinen Unterschied macht Genau so ist in unserem Edikt in der Partilelstelle in Z 4 das samtam fortgelassen

Daß es sich hier um eine absolute Konstruktion handelt tritt deut lieher in den folgenden Stellen hervor (3) F MI K heva kalata<sup>3</sup>) atapä sadä bühham vadhivuti palayäsada pi tä upakaleti 'venn man so handelt,

derum nur wegen dir Kurze des Auslautes angenommen und neben dem aber, nur durch drei Worte getrennt rigatage dhäuge steht. Memes I rachtens irklären sich diese Unregelmaß gkeiten wie das anga in Ds. 4. 2. 14 und das wiederholt in Ds. er seheinend. Uga daraus daß der Text. von dem die Ds. Version kopiert wurdt, die Verkürzung nach der Miche Jonesten Regel zugte.

<sup>1)</sup> In J 1st nur der Anfang der Stelle deednam prye - dasa , erhalten

<sup>1)</sup> kulata steht natürlich für kolamtam

fördert man sicherheh die eigene Sekte und tut anderseits auch der fremden Sekte Gutes', (4) F MI K tadäanathä kalata atapäkada a akanati palapäkada pi tü apakaleti 'wenn man dem entgegengesetzt hindelt, schindigt man die eigene Sekte und tut anderseits auch der fremden Sekte Übles', (5) F MI K se ca punä tathä kalanitam bädhatale upahamiti atapäxamdaw 'der schadigt, wenn er so handelt, ganz gewißlich die eigene Sekte', (6) Sep I Dh heram ca kalanitam tuphe caghatha sampatipädayitaic 'und wenn ihr so handelt, werdet ihr imstande sen [die Leute] zu verinlassen, [meinen Dharma] zu befolgen', (7) Sep II Dh J heram ca kalanitam tuphe (J omitt tuphe) sragam (J add ca) äläädhayisatha 'und wenn ihr so handelt, werdet thr [sowohl] den Himmel gewinnen , (8) Sep II Dh heram ka lamitam tuphe caghatha sampatipädayitaie, J heram ca kalanitam caghatha sampatipädayitaie ("Und") wenn uhr so handelt, werdet ihr imstande sein, [die Leute] zu verinlassen, [meinen Dharma] zu befolgen'

Ganz deutlich ist die absolute Konstruktion wenn das Subiekt des Hauptsatzes von dem in der Partizipialkonstruktion genannten oder zu verstehenden verschieden ist (9) T VI Dh1) tasi athasi iii ade ia nijhati vā samtam palisāyā ānamtaliyam patriedetariye me ti savata savam kālam heram me anusathe, K täye thäye vivade nizhati za samtam palisaye anam talıvenā vatı rıye me saratā saram kālam heram anapayıte mamayā wenn über diese Angelegenheit eine Meinungsverschiedenheit oder ein Antrag auf nochmalige Erwagung in der Parisad stattfindet so ist nur unverzuglich überall und zu jeder Zeit [über diese Sache] Vortrag zu halten") so lautet mein Befehl (10) S 7 Ds heram hi anupatiparamtam hidatapalate uladhe hoti denn wenn man so [diesen Vorschriften] folgt ist das Heil im Diesseits und im Jenseits gewonnen' (11) F XI K se tatha kalamta hidalokikye ca kam aladhe hofi 'wenn man so handelt ist sowohl das Heil ım Diesseits gewonnen ' (12) Sep I J 11 patipātayamtam no svagaāladhi no laja[\*la]dhi 'wenn man nicht zur Befolgung [dieser Vorschrift] anhalt [findet] weder Gewinn des Himmels noch Gewinn [der Gunst] des Konigs [statt] (13) Sep II J lhane samtam elena pi sotariya wenn eine pas sende Gelegenheit da ist ist [dies Edikt] auch von einem Einzelnen zu hören Ein weiteres Beispiel (14) das in diese Kategorie gehört werden wir nachher kennenlernen

Ist das in der absoluten Konstruktion erscheinende Verbum medial, so tritt statt der Partizipialform auf -miam eine Form auf mane mane, oder mine auf (15) F XIII K aussiam hi visinamane e tala<sup>2</sup>) tadha vä

<sup>1)</sup> In J luckenhaft uberhefert das Erhaltene stimmt mit dem Text von Dh
2) Da in dem Edikt vorher atha mit patitedelt verbunden ist (Dh janasa atham

patierdayamiu K aflam yanasa patierdemiu) so 15 auch her wahrschenjich afle als Subjekt zu patiwedatuige zu erganzen. Wer es vorzieht mag übersetzen so ist es mir unverzuglich anzuzeigen so hat der Übersetzer von G die Stelle verstanden. Auf keinen Fall aber ist eine de unjahat das Subjekt zu patierdetawie.

<sup>3)</sup> Buhler fälschlich etata

malane 1ā apavahe vā janasā se bādha 1edanīyamute gulumute cā devānam pıyasa 'wenn man ein unerobertes Land erobert - das Morden, das [dann] dort [stattfindet], oder das Sterben oder das Wegschleppen der Menschen, das erscheint dem Göttergeliebten gewiß schmerzlich und bedauerlich. (16) Sep I Dh ripatipādayamīne hi 1) etam nathi svagasa āladhi no lārāladhi. die Stelle entspricht der unter 12 aus J angeführten, (17) Sep I Dh2) sampatiparamine cu etam sragam uladhayisatha 'wenn ihr aber dies befolgt. werdet ihr den Himmel gewinnen' Auch das (18) mine in Sep I J Z 9 muß, wie die Vergleichung mit dem Text von Dh zeigt, der Rest eines medialen Partizips sein, das dem kalamiam in der unter 6 angeführten Stelle entsprach Endlich bin ich überzeugt, daß diese Konstruktion auch m (19) S 7 Ds vorliegt in etam eta me anutekhamane dhammathambhans katāni 'indem ich dasselbe im Auge hatte, habe ich Gesetzessaulen er richtet' Fur die Annahme Buhlers (Beitr S 280), daß annielhamane Fehler fur anurekhamanena sei, scheint mir kein genugender Grund vor zuliegen, me ist aus dem Verbande der Worte, zu denen es grammatisch gehort, herausgenommen und an die zweite Stelle des Satzes geruckt, wie ın S 7 etäye me athäye dhammasavananı säväpıtänı

Aus den angefuhrten Stellen ergibt sich, daß diese Konstruktion nur in Verbindung mit dem Partizip des Prasens vorkommt, um die Gleich zeitigkeit der Handlung mit der Handlung des Hauptsatzes auszudrucken Das Partizin zeigt im Aktiv den Ausgang auf miam, im Medium den Aus gang auf mane, mane oder mine, einerlei ob es sich auf Singulare (2 3-5 9-16 19) oder Plurale (1 6-8 17 18) bezieht. Nur in einem Teil der Falle (1-8 17 18) ist das Subjekt des Partizips mit dem grammatischen Subjekt des Hauptsatzes identisch. Ist das Subjekt des Partizips und das grammatische Subjekt des Hauptsatzes verschieden, so wird das Subjekt des Partizips im Nominativ hinzugefugt (9 11 13 14) oder unbezeichnet gelassen (10 12 15 16 19) Das letztere ist selbst der Fall wenn es nicht das unbestimmte 'man' ist (19) Bei samtam steht das Pridikat im Nomi nativ (1 2) Daß in den unter 1-8 17 18 genannten Fallen das Partizin nicht etwa als Attribut des Subjektes oder einfach als Subjekt des Haupt satzes zu fassen ist, scheint mir aus zwei Grunden hervorzugehen Erstens mußte man diese Talle von den formal ganz gleichartigen Fallen 9-16, 19 trennen und fur beide verschiedene Erklarungen finden was offenbar nicht angeht Zweitens mußten dann die Formen auf -miam und mane mine die regelrechten Nominative des Singulars wie des Plurals sein Dis

<sup>1)</sup> Senart und Buhler lesen ripatipāda jaminehi. Wenn man die Stelle mit der unter 12 ang führten Parall Istelle in J vergleicht und inslesson i re mit der unter 17 angeführt in Stell. di das Gegenstuck, zu ihr bil iet (sampajapajamine eu elam), so wird man wohl nicht in ihr bezweiß in daß hi hier Partikel ist.

i) In I ist die Partizipialkonstruktion nicht erhalten

ist fur die medialen Formen fast undenkhar<sup>1</sup>) und fur die aktiven Formen jedenfalls ganz unwahrscheinlich Außerdem kommit F XIV Dh J der Nom Sing mahamte vor, wonach auch im Nom Sing des Partizips eine Form auf -mite zu erwarten ware

<sup>1)</sup> Franke, GN 1895, S 538, erklart allerdings sampatipajamine in Nr 17 als einen nach der pronominalen Deklination flektierten Nom Plur Er soll dem sara munise Sep I J, Z 2, sate munise Sep I Dh, Z 5 nikaye F XII Sh, Z 9, natikye I'V K, Z 16 entsprechen Pali und Sanskrit, S 104, hat er noch ekatie samane I'I Sh. Z 2 und natike I V M, Z 25 angeführt. Ir hätte auch noch nikage in I MI K, Z 34 hinzufugen können. Senart hest hier so, und die Phototypie scheint mir ihm Recht zu gelen. Daß es sich in den letztgenannten Lallen meist um Nom Plur handelt, ist unbestreitbar, nur in der aus F I angeführten Stelle konnte schließlich auch der Nom Sing gemeint sein. Was aber Pranke nicht beachtet hat, ist, daß in allen Fallen der Nom Plur auf e mit dem Nom Plur auf e eines Pronomens ver bunden 1st TV K e tā m amne nātikue. M ne va m añe ñatike (G e vā m me añe ñatikā, Sh ye ta m amue natika. Dh amnesu va natisu), I' XII K ane ta nikane. Sh ane ca nikaye (G añe ca nikaya, M añe ca nikaya), T I Sh asti pi ca el alie samaye srestamati (alle anderen Versionen Formen auf a bzw a), Sep I Dh save munise, J sava munise das so als Tehler für saze munise erwiesen wird \* Es hegt har also in der Verbindung eines Nomens mit einem Pronomen eine Assimilation der Nominalendung an die Pronominalending vor [Ob Nom Plur auf e auch für das Pali, und zwar in erweitertem Gebrauche, anzuerkennen sind, ist unsicher im der von Franke zitierten G 92 von Jut 545 te tattha nûte ubhang samugate Lann samagate emfuch Fehler für samugata sem. veranlaßt durch das jute, mit dem der Kommentar es verbindet, oder ubhayo sanagate kann unvollkommene Übersetzung eines ursprungheben ubhaue samägate sein das der Regel entsprechen wurde | Fur die Erklärung des ein der absoluten Konstruktion ergeben jene Formen gar nichts denn hier fehlt das Pronomen das die Assimilation bedingt, und außerdem wurden die unter 15-16-18-19 beigebrachten Falle unerklart bleiben. Im übrigen erklart Franke, GN 1895. S 536 daß er an dem Nom absol. Anstoß nehme und ihn zu beseitigen wunsche wo er irgend gelie. Wer die Annahme emes Nom absol als falsch erweisen will hat meines Erachtens die Pflicht, eine ein heitliche Erklarung für samtliche Beispiele aufzustellen. Franke macht sich diese Muhe nicht sondern greift willkurlich ein paar Palle beraus. Seine Erklarung von Nr 17 ist eben besprochen. In Nr 15 aunitam vinnamane und in Nr 19 me anuickha mane soll Lok aby verliegen indem me for main stellt (GN 1895, S 536, BB AVI. S 101) es gibt l'einen Lok auf e in der Alt Ardhamagadhi, und me kann nur zu kalanı gehören In Nr 16 soll upatipadayamlnehi Instrumental sein (BB AVI, S 87 110) die Form beruht auf falscher Wortabtrennung. In Nr 10 und 12 wird anupatipajamtam und vipatipātajamtam als Genitis erklart (BB XVI, S 87, 110ff) auch in Nr 11 in Sh wird karamtam als Genitiv erklart (ebenda S 112). Wie man hier einen Genitiv konstruieren soll, ist ratselhaft. Der Verfasser versichert denn auch daß er hier wegen der Unsicheiheit der Lesungen in den verschiedenen Versionen nicht durchaus auf seiner Auffassung bestande und sie nur für den Fall darlege, daß eine spatere Korrektur der Lesungen sie stutzen sollte. Da die Lesung in Sh ganz einfach ist wird dieser Fall wohl Laum jemals eintreten. In Nr. 13 soll Lhane samlam wieder Lok abs sein, zur Erklarung von samtam, das doch nicht die entfernteste Abulichkeit mit einem Lok hat wird nur (für samte) hinzugefügt (ebenda S 103) Dagegen sollen nach Pali und Sanskrit S 105f die Formen auf am in Ar 2-4 und 11 Nom Sing mase in Nr 6-8 vielleicht Nom Plur mase sein

In dem folgenden Satz der Inschrift, der den allgemeinen Grund angiht, warum Asoka seine Laijūkas unabhingig machtell ubersetzt Buhler 1100hāla durch Amtsgeschafte 'For the following is desirable -What? That there may be equity in official business and equity in the award of numshments' Das Wort truohāla begegnet in den Asoka Edil ten noch einmal in Sep I in dem Ausdruck nagalarijohälaka. Ich hoffe spater zeigen zu können, daß darunter nicht, wie man bisher angenommen hat. Beamte die mit der Stadtverwaltung beauftragt sind, sondern die Stadtrichter zu verstehen sind, und auch in unserem Edikte kann rughāla meines Erachtens nichts weiter bedeuten als was es im Sanskrit gewöhnlich bedeutet 'Gerichtsverfahren'2) Buhler ist, wie Beitr S 251, Note 6 zeigt, zu seiner Ubersetzung hauptsachlich dadurch gekommen, daß er abhthāla als Steuerangelegenheiten faßte Er hat dann die Übersetzung beibehalten, auch als er abhshāla anders verstand (Ep Ind II. 253, Note 26) Nimmt, man ahhhāla in dem Sinne, wie ich es oben vorgeschlagen, so stimmt die Bedeutung 'Gerichtsverfahren' dazu aufs beste

Die großten Schwierigkeiten bereitet der letzte Absatz Buhler über setzt 'And even so far goes my order I have granted a respite of three days to prisoners on whom judgment has been passed and who have been condemned to death Their relatives will make some (of them) meditate deeply (and) in order to save the lives of those (men) or in order to make (the condemned) who is to be executed, meditate deeply, they will give gifts with a view to the next world or will perform fasts. For my wish is that they (the condemned) even during their imprisonment may thus gain bliss in the next world, and various religious practices self restraint and liberality, will grow among the people' Buhlers Ubersetzung bedeutet nnzweifelhaft, insbesondere was die Worter natika va kans betrifft, einen Fortschritt gegenuber den Versuchen seiner Vorganger<sup>3</sup>), eine Reihe von Bedenken lassen sich aber auch gegen sie geltend machen Erstens will ich nicht geradezu bestreiten daß nijhapayati die Bedeutung bereuen machen' annehmen konnte, denn darauf lauft das Buhlersche 'bewegen in sich zu gehen', 'to make meditate deeply' hinaus, und in seinen Er lauterungen (Beitr S 252) spricht Buhler selbst von 'aufrichtiger Reue'4) Es laßt sich aber zeigen, daß das Verbum in den Asoka Edikten sonst nie mals diese Bedeutung hat Zweitens wie können die Verwandten durch 1) A Smith Asoka2, S 186, will den Satz vielmehr als Begrundung des

Folgenden fassen Bei dem klaren Wortlaut des Textes versiche isch niellt, wie das möglich sein sollte

1) Im juristischen Sinne haben es auch Kern (recht) und Senart (poursuites

<sup>1)</sup> Im juristischen Sinne haben es auch Kern (recht) und Senart (pour-uneprosecutions) verstanden

<sup>3)</sup> Ich gehe auf die alteren Übersetzungen meht ein weil ich sie durch Buhlers Bemerkungen für erledigt halte
9) In der englischen Übersetzung (Fp Ind II S 250) steht allerdings nur noch

<sup>&#</sup>x27;that at least the hearts of those who must die, will be soften al and turn heavenwards'

Gaben oder Pasten das Leben der Verurteilten retten? Daß bei dem Ausdruck danam nicht etwa an Bestechungen zu denken ist, hat Buhler selbst bemerkt Er meint, daß die Verwandten Schenkungen machen oder fasten 'indem sie hoffen daß das Leben des Verurteilten durch eine göttliche Fugung zur Belohnung ihres Dharmamangala1) gerettet werden möge' Aber dieser Gedanke an das Eingreifen einer höheren Macht ist doch sehr weit hergeholt und iedenfalls aus den Worten des Textes ohne weiteres nicht zu entnehmen. Und ganz unverstandlich bleibt so, warum die Gaben ausdrucklich palatikam 'auf das Heil im Jenseits bezuglich' genannt werden Wenn sie den Zweck haben sollten das Leben der Verurteilten zu retten so wurden sie doch gerade umgekehrt hidatika 'fur das Heil auf Erden bestimmt' sein. Auch ist wohl zu beachten, daß Buhler bei seiner Interpretation genötigt ist, ein 'and' einzuschieben, solche Einschube verraten fast stets, daß die Konstruktion nicht richtig ver standen ist Dizu kommen grammatische Schwierigkeiten Der Singular nasamiam ist zum mindesten hart, da sonst, sowohl vorher wie nachher, von den Verurteilten stets im Plural gesprochen wird. Auch muß das Part Pras hier in der Bedeutung des Futurums genommen werden Un berucksichtigt bleibt ferner die Lesart nighapaunta in Ds und A die dem nuhapanitate in La Ln gegenübersteht Buhler erklart allerdings das tā von nijhapayıtā als Zusammenziehung von tāya allein in der Ardhama gadhi der Asoka Inschriften kommt diese Kontraktion sonst nicht vor'l und vor allem lassen sich in diesem Dialekt keine Infinitive auf tava nachweisen, der Infinitiv lautet vielmehr stets auf tare aus. Und endlich erhebt sich doch auch die Frage Was hat denn diese Bestimmung über den dreitagigen Aufschub der Todesstrafe überhaupt mit den Amtspflichten der Lujjukas zu tun mit denen sich der vorhergehende Abschnitt be schaftigt?

Ich möchte daher eine ganz andere Erklarung vorschlagen. Die beiden tå hinter natikå und näsamtam zeigen deutlich daß hier zwei Satze gegen übergestellt sind natika ta käni nijhapayisamti pititäye tänam und na samtam ta nijhapayitä dänam dähamis palatikam upavasam ta kachamii. Is gilt zunachst den Sinn von nijhapayats festzustellen. Bubler glaubte seine Auffassung des Wortes werde durch den Gebruch von nijhati in S.7. Dis gerechtfertigt. Hier steht munisanam cu vä vyam dhammatadhi ta

a) In der englischen Übersetzung fehlen diese Worte Vielleicht hat also Buhler das Mißliche seiner Begrundung selbst eingesehen ohne freilich irgendeme andere zu geben.

<sup>3)</sup> Daß etadatha in S 7 nicht Sk. etadartl äya entspricht sondern Sk. etadyatl ä hat Vichelson richtig erkannt IF \(\lambda\)III S 248 In G findet sich einmal (F \(\lambda\)II, Z 81) etaya atha gegenüber etäj atthäya in F IV, Vi www Ich halte es für einen Schreib fehler das ya ist vor dem folgenden ya von yeöpatä ausgelassen Für unseren Dialekt kann es naturlich auf keinen Fal etwas beweisen und ebensowenig die von Buhlor aus dem Pal angeführten Formen

Fur die sprachwissenschaftliche Erklarung müssen wir von den me dialen Formen ausgehen die Nom Sing des Maskulinums aber auch des Neutrums sein können da in diesem Dialekt auch der Nom Sing des Neutrums unter dem Einflig der maskulinen Stamme gewöhnlich de Endung e zeigt Nimmt man das letztere an so müßte auch die Form auf mlam der Nom Sing des Neutrums sein Dis ware an und für sich nicht unmöglich man sieht aber nicht ein warum sich, wenn die medialen Formen in dieser Konstruktion e statt am annahmen die aktiven Formen dem Eindringen des e widersetzt haben sollten und die Verwendung des Neutrums were uberhaupt nicht recht verstandlich Betrachtet man anderseits die mediale Form als Nom Sing des Maskulinums so muß auch die Form auf miam Maskulinum sein Johansson<sup>1</sup>) hat sie als Kom promißbildung aufgefaßt indem der thematische Nom \*kalamte nach dem danebenstehenden \*kalam zu kalamtam umgestaltet wurde Ich halte diese Erklarung in der Hauptsache für richtig Nur möchte ich wegen des vorher angefuhrten mahamie heber annehmen daß zunachst der Nom \*kalam unter dem Einfluß der obliquen Kasus zu kalamtam wurde Diese Form hielt sich in der Partizipialkonstruktion weil sie hier ihrem Bau nach meht mehr verstanden wurde wihrend sie sonst wohl weiter unter dem Emfluß der maskulmen a Stamme zu \*lalamte wurde Wir Jonnen die Konstruktion daher als einen Nominativus absolutus bezeichnen bei dem die Partizipralform die ursprunglich nur für den Singular berechtigt wat, erstarrie und auch fur den Plural verwendet wurde

Auch hier drangt sich wieder die Frage auf ist der Nom absol auf die AMg beschrankt oder auch in den anderen Dialekten zu Hause. Was zunachst die nordwestlichen Versionen betrifft so zeigt M an allen Stellen die Formen auf -mtam (auch tam -mta geschrieben) (2) F VIII se detan priye Priyadrası raja dasavasablısıle samlam nıkramı sambodlı, (3) F XII etam karalam almapasada badham todhayats parapasadasa pe ca upakaroti (4) F XII tadahatham karatam atmapasada ca chanati parapasadasa pi ca upun ca apal arois (5) F VII puna tatha karalam badhamtaram upahamis atma pasada (9) F VI taye athraye vitade nijhali va samla parisaye anamialiyen patueddarnye me sarratra sarra lala (11) F M se tatha laratam hidolok ca kam aradhe hoti²) Sh hat ebenfalls funfmal die Form auf -mtam (auch 10 tam geschrieben) einmal die Form auf mans (= -mane) (3) F XII erem laratam ataprasamdam vadheti paraprasamdasa pi ca upakareti F \II (adaanatha karata ca\* ataprasamdam chanati paraprasamdas ca apakaroti (5) F XII so ca puna latha karamtam²) badhataram upahanti alaprasadam, (9) F VI taye athaye rivade vo mihati va samtam pairaye

Der dakkt der sogenannten Sh\(\text{hbazgarhi}\) redaktion II S 40

<sup>1)</sup> Die Konstruktion des Hauptsatzes weicht hier von Sh ab Die unter 15 an geführte Stelle f hit 1 sd r m M 1 s auf kleme Bruchstucke

<sup>3)</sup> Du Worte sind versel entlich wiederholt mit der Variante karatam

anamiariyena prairiedetaro me saraira sarram kalami), (11) F M so tatha karamtam ralokam ca aradheti), (15) F XIII arijitam hi rijinamani ye tatra²) radho ra\* maranam ra aparaho ra janasa tam badham redamiyamatam gurumatam ea deranam priyasa Emmal aber, in (2) F VIII, ist samtam durch salo ersetri so deranam priya Priyadrasi raja dasara sabhisito sato nikrami sahodhim \* Ich lege nach dem S 286 Gesagten dieser Divergenz mehr Gewicht bei als allen Übereinstimmungen und sehe darin ein Anzeichen dafur, daß der nordwestliche Dialekt die Formen auf miam und damit offendar die ganze Konstruktion meht kannte, das dasarasa bhisito sato lißt sich naturlich ohne weiteres als Attribut zu raja auffassen

Das gleiche gilt für den westlichen Dialekt. In G ist die Form auf mtam in jedem Falle beseitigt. Anstatt samtam finden wir hier samto, das Sk san oder saniah 1) vertritt, anstatt kalamiam karu, karum, karolo karāto, in denen ich Vertreter von Sk. kurian sehes) (2) F VIII so deränam myo Psyadası rājā dasayasāblisito samto ayāya sambodhim. (3) Y XII evam karum atpapasamdam ca tadhayati parapasamdasa ca upakaroti (4) F XII tadamñalhā karoto ût napāsamdam ca chanatı parapāsamdasa ca m apakaroti (5) I XII so ca puna tatha karāto atpapāsamdam bādhataram upahanāti (9) I' VI tāya athāya vivādo nishati va samto parisāyam ānamtaram patite detayram me sarvatra sarve kāle. (11) F XI so tathā karu ilokacasa āradho hots Wer die unter 2-5, 11 angeführten Stellen unbefangen und unbe einflußt durch die übrigen Versionen pruft wird daraus niemals auf das Vorhandensein einer absoluten Konstruktion schließen, das Partizipium laßt sich stets als Subjekt des Satzes oder als Attribut des Subjektes auf fassen. In 10 aber liegt ein Nom absol vor, denn vivado nijhati va samto kann unmöglich das Subiekt zu dem neutralen patriedetauram bilden Mir scheint es aber, daß bei diesem etwas komplizierteren Satz einfach die Kunst des Übersetzers gescheitert ist. Er hat sich begnugt, die ihm ganz fremde Form samtam durch samto zu ersetzen im ubrigen aber die Kon struktion des Satzes beibehalten wie sie in der Vorlage stand Zum Be weis daß auch der westliche Dialekt den Nom absol kannte scheint mir dies Beispiel nicht auszureichen

<sup>1)</sup> Die Worte taye — savatra sind versehentlich wiederholt die Partizipialkon struktion lautet das zweite Mal taye athaye vivade samtam nijhati va parisaye

tion lautet das zweito Mal taye athaye viiade samtam nijhati va parisaye

2) Die Konstruktion des Hauptsatzes weicht von M ab

<sup>3)</sup> Buhler falschlich yetatra

In F IV G findet sich tisfamto = Sk tiştl antah Die Stelle (15) Γ XIII ist leider in G verstummelt

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Fur karum und karu ist das fredich nicht sicher, doch wird man die Formen kaum voneinander trennen komen Nach Franke GN 1895 S 535 ist karu ein Nom des Ad) kara machend, da nach Hem IV, 331 im Apabhramás der Nom auf u nusgehen kann Meines Eruchtens kann ein solches Durcheinanderwerfen örtlich oder zeitlich geschiedener Dialekte die Erkenntnis des Richtigen nur hindern

In dem folgenden Satz der Inschrift, der den allgemeinen Grund angibt, warum A6da seine Lajjükas unabhangig machte'), ubersetzt Buhler erzohāla durch Amtsgeschafte 'Tor the following is desirable — What' That there may be equity in official business and equity in the award of punishments' Das Wort rijohāla begegnet in den A6da Edikten noch enimal in Sep I in dem Ausdruck nagalariyohālaka Ich hoffe spater zeigen zu können, daß darunter meht, wie man bisher angenommen hat, Bermte, die mit der Stadtverwaltung beauftragt sind, sondern die Stadt richter zu verstehen sind, und auch in unserem Edikte kann rijohāla meines Erachtens michts weiter bedeuten als was es im Sanskrit gewöhnlich bedeutet, 'Gerichtsverfaliren'?) Buhler ist, wie Beitr S 251, Note 6 zeigt, zu seiner Übersetzung hauptsachlich dadurch gekommen, daß er abhihāla als Steuer angelegenieten faßte Er hat dann die Übersetzung beibehalten, auch als er abhihāla in dem Sinne, wie ich es oben vorgeschlagen, so stimmt die Bedeutung (Gerichtsverfahren' dazu aufs beste

Die größten Schwierigkeiten bereitet der letzte Absatz Buhler übersetzt 'And even so far goes my order I have granted a respite of three days to prisoners on whom judgment has been passed and who have been condemned to death Their relatives will make some (of them) meditate deeply (and) in order to save the lives of those (men) or in order to make (the condemned) who is to be executed meditate deeply, they will give cufts with a view to the next world or will perform fasts. For my wish is that they (the condemned) even during their imprisonment may thus gain bliss in the next world, and various religious practices, self restraint and liberality, will grow among the people' Buhlers Ubersetzung bedeutet unzweifelhaft, insbesondere was die Wörter natil a va lan betrifft, einen Fortschritt gegenüber den Versuchen seiner Vorganger<sup>2</sup>), eine Reihe von Bedenken lassen sich aber auch gegen sie geltend machen Erstens will ich nicht geradezu bestreiten, daß nichapavati die Bedeutung 'bereuen machen' annehmen könnte, denn darauf lauft das Buhlersche 'bewegen in sich zu gehen', 'to make meditate deeply' hinaus, und in seinen Erlauterungen (Beitr S 252) spricht Buhler selbst von 'aufrichtiger Reue'4) Es laßt sich aber zeigen, daß das Verbum in den Asoka Edikten sonst nie mals diese Redeutung hat Zweitens wie können die Verwandten durch

<sup>1)</sup> V A Smith, Asoka<sup>2</sup>, S 186, will den Satz vielmehr als Begrundung des Folgenden fassen. Bei dem klaren Wortlaut des Textes versiehe ich nicht, wie das wählich eine sellt.

möglich sein sollte

†) Im juristischen Sinne haben es auch Kern (recht) und Senart (poursuites,
prosecutions) virstanden

Ich gehe auf die alteren Übersetzungen nicht ein, weil ich sie durch Buhlers Beimirkungen für erledigt halte

<sup>4)</sup> In der englischen Übersetzung (Fp Ind II, S 256) steht allerdings nur noch 'that at least the hearts of those who must die, will be softened and turn heavenwards'

Gaben oder Tasten das Leben der Verurteilten retten Daß bei dem Ausdruck danam nicht etwa an Bestechungen zu denken ist, hat Buhler selbst bemerkt Er meint, daß die Verwandten Schenkungen machen oder fasten 'indem sie hoffen daß das Leben des Verurteilten durch eine göttliche Fugung zur Belohnung ihres Dharmamangala1) gerettet werden moge' Aber dieser Gedanke an das Eingreifen einer höheren Macht ist doch sehr weit hergeholt und iedenfalls aus den Worten des Textes ohne westeres nicht zu entnehmen. Und ganz unverstandlich bleibt so, warum die Gaben ausdrücklich palatikam 'auf das Heil im Jenseits bezuglich' genannt werden Wenn sie den Zweck haben sollten das Leben der Verurteilten zu retten, so wurden sie doch gerade umgekehrt hidatika, 'fur das Heil auf Erden bestimmt' sein. Auch ist wohl zu beachten, daß Buhler bei seiner Interpretation genötigt ist, ein 'and' einzuschieben, solche Einschube verraten fast stets daß die Konstruktion nicht richtig ver standen ist Dazu kommen grammatische Schwierigl eiten Der Singular nasamtam ist zum mindesten hart da sonst, sowohl vorher wie nachher. von den Verurteilten stets im Plural gesprochen wird. Auch muß das Part Pris hier in der Bedeutung des Futurums genommen werden. Un berucksichtigt bleibt ferner die Lesart nishapavitä in Ds und A. die dem nishapantate in La La gegenubersteht Buhler erklart allerdings das ta von nijhapayıtā als Zusummenziehung von tāya allein in der Ardhama gadhi der Asoka Inschriften kommt diese Kontraktion sonst nicht vor") und vor allem lassen sich in diesem Dialekt keine Infinitive auf taua nachweisen der Infinitiv lautet vielmehr stets auf tale aus. Und endlich erhebt sich doch auch die Prage Was hat denn diese Bestimmung über den dreit igigen Aufschub der Todesstrafe überhaupt mit den Amtspflichten der Lajjūkas zu tun mit denen sich der vorhergehende Abschnitt be schaftigt 9

Ich möchte daher eine ganz andere Erklirung vorschlagen Die beiden unter nätika und näsantam zeigen deutlich daß hier zwei Satze gegen übergestellt sind nätikä va kän nyhapaysamti pirtaye tanam und na samtam vä nyhapaysta dänam dähamti pälatikam uparusam va kachamti Es gilt zunachst den Sinn von nyhapayati festzustellen Buhler glaubte seine Auffassung des Wortes werde durch den Gebrauch von nyhati n S 7 Ds gerechtfertigt. Hier steht munisänam cu yä syam dhammaradhi ta

¹) In der englischen Übersetzung fehlen diese Worte Vielleicht hat also Buhler das Mißliche seiner Begrundung selbst eingesehen ol ne freilich irgendeme andere zu geben.

<sup>3)</sup> Daß etadatl a m 8 7 meht Sk. etadartl aya entspricht sondern Sk etadyatha, hat Michelson richtig erl annt IF NIII 8 248 In G findet sich einmal (F NI, 2 8f) etaya atha gegenüber eta ja athaya in FIN V usw Ich halte os für einen Schreib fehler das ya ist vor dem folgenden ya von yi dpata ausgelassen Fur unseren Dialekt kann es naturlich auf keinen Fall etwas beweisen und ebensowenig die von Buhler aus dem Pah angeführten Formen.

dhıtā durehr yeva ākālehr dhammanıyamena ca nızhatıyā caf / Tata cu lahu se dhammaniyame nijhaliya ra bhuye[ ] Dhammaniyame cu kho esa ye me tyam kate ımanı ca ımanı [ca\*] yatanı avadlıyanı amnanı m cu bahul (anı) dhammanıyamanı yanı me katanı[] Nıjhaliya ia cu bhuye munisanam dhammaradhi vadhita arihimsaye bhutanam analambhaye nananam. was nach Buhler bedeutet 'But men have grown this growth of the sacred law 1) in two ways, (viz ) through restrictive religious rules and through deep meditation But among these two the restrictive religious rules are something small, more (is worked) by deep meditation. But the restrictive religious rules, indeed are these, that I have ordered various kinds of creatures to be exempt from slaughter, but there are also numerous other restrictive religious rules which I have imposed. But by deep meditation the growth of the sacred law has been increased more among men, so that they do not injure created beings, so that they do not slaughter living creatures' Buhler bemerkt (Bestr S 282, Ep Ind II, 274) daß dem nuhali im Sanskrit nididhyāsanā der Bedeutung nach genau entspreche Ich kann die Gleichsetzung der beiden Ausdrucke nicht als berechtigt an sehen Nididhyasanā gehört zum Desiderativstamm, nighati aus \*nidhya pls zum Kausativstamm Das erstere ist eigentlich 'das Verlangen nachzudenken', dann 'Nachdenken' uberhaupt, nighati kann nur 'das Veranlassen nachzudenken' sein Wie der niyama das Verbot, vom König ausgeht (ye me syam kate) so geht auch die nishats von ihm aus, er ver anlaßt die Leute nachzudenken, naturlich in diesem Falle, über das Verbot, gewisse Tiere zu toten usw , daher fuhrt die nighati zur Nichtverletzung der Wesen zur Nichttötung des Lebendigen Der niyama erstrecht sich auf bestimmte Tiere, die nijhati bewirkt daß sich das Prinzip der Ahimsä uberhaupt im Volke verbreitet. Die Übersetzung ist also richtig wenn anstatt 'Meditation' jedesmal 'die Anregung zum Nachdenken daruber' eingesetzt wird\*) Der Begriff der Reue fehlt hier vollstandig

Das Wort erscheint noch einmal in F VI Ich zitiere die Stelle nach Dh am po ca kicho mukhate anapayāma dāpakam rā sarakam rā erā mahā māteha atsyayike ālopite hoti lass athasi ravāde va nishati va samlam palisāyā ānamlaliyam patiteddatiye me it savata savam kālam hevam me anusathe wenn ich etwas mundlich befehle, was sich auf Schenkungen oder Be kanntmachungen bezieht, oder wenn etwas als dringlich den Mahāmātras ubertragen ist, — wenn [dann] über diese Angelegenheit eine Meinungs verschiedenheit oder eine nishati in der Parisad statifindet so ist mur un

<sup>9)</sup> Die Übersetzung ist falsch Der Kartf ist nicht munist sondern der könig kum dalso heißen Die Gesotzesförderung ist [von mir] auf zwei Weisen für die Meisehen gefördert worden.

<sup>\*)</sup> Senart sagt zuerst (Inser II S 94) richtig Taction dappeler lattention, verwischt aber den Begriff dadurch daß er gleich hinzufügt 'la réflexion und spiter (5 98) übersetzt les sentiments qui on leur sait inspirer, I may ration intérnuter) le changement des sentiments personnels Entsprechend Ind Ant XVIII S 3061

verzuglich daruber Vortrag zu halten, an jedem Ort und zu jeder Zeit, so lautet mein Befehl' Buhler übersetzt nijhati auch Ep Ind II, S 468, und Buddh Stupas of Amaravati usw, S 1234, noch mit 'fraud Das ist selbstverst indlich unmöglich Diese Übersetzung hat auch nur darin ihren Grund daß man früher (so noch Beitr S 43) nikati für nijhati las, Buhler hat einfach vergessen, die Übersetzung nach dem neuen Text zu verbessern Nijhati kann auch hier nur 'das Veranlassen zu bedenken' bedeuten, wir können es etwa durch 'Antrag auf nochmälige Erwagung' wiedergeben Auch hier wieder liegt der Begriff der Reue ganz fern

In I' XIII findet sich anunghapeti in einer Stelle, die vollst indig nur in Sh, zum größeren Teil aber auch in M erhalten ist, wahrend G nur kleinere Bruckstucke und K nur die beiden letzten Silben bietet. Sie lautet. Sh ya pi ca alau deranam priyasa ripite bholi ta pi anuneti anunijhapetif, f anutape pr ca prabhare deranam priyasa rucati tesaf, kiti aratrapeyu na ca hamñeyasu, M ya pi ca atari devanam priyasa ripilasi holi ta m anunayali anunishapayetif, f anutape in ca prabhate devanam priyasa tucati tesam G va ca m atarivo deranam muasa mute vati") cate tesam devanam muasa3) . K neun Bubler uberretzt das Even on the inhabitants of the forests, found in the empire of the Beloved of the gods he takes com passion, if he is told that he should destroy them successively - and the Beloved of the gods possesses power to torment them Unto them it is said - what? 'Let them shun doing eril, and they shall not be killed' Anuncii, anunayati ist mit 'bemitleiden' ubersetzt'), eine Bedeutung, die bisher nirgends nachgewiesen ist und nach der Grundbedeutung des Wortes geradezu als ausgeschlossen bezeichnet werden kann Anungugts heißt stets nur 'jemanden freundlich zureden, um ihn gunstig zu stimmen oder zu versöhnen', und etwas anderes kann es naturlich wie Senart, JRAS 1900, S 339 gesehen hat, auch hier nicht bedeuten. Das Wort anunishapeli in Sh faßt Buhler als anunihksapayed its, wozu er ein ukte sats erganzt (Beitr S 198) Mir erscheint schon diese Erganzung unmöglich, wenig stens mußte aber doch dann vor dem ts die zweite Person und nicht die dritte stehen Den Beweis für die Richtigkeit seiner Erklarung sah Buhler in der Form anunghapayets in M (Beitr S 226) Ich kann nur sagen, daß die Form wenn sie wirklich dastehen sollte, Schreibfehler für anunishapayati ist,\* wie dem anunch von Sh in Manunavah gegenübersteht, so dem anu nijhapeti von Sh in M anunijhapayati Ich bezweifle ferner, daß ksa in Verbindung mit nis gebraucht wurde, in S 5 steht das Simpley Ds Dm

<sup>)</sup> Übersetzung des Textes von Sh und Dh $\,$  Im Text steht richtig  $\it nijhati$  in K Sh M  $\it nijhati$  in Dh G

<sup>2)</sup> Lies hoti

Die letzten Worter stehen auf dem später gefundenen Bruchstuck, JRAS 1900, S 337

<sup>4)</sup> Vgl auch Beitr S 226

jhäpetariye La Lu jhäpayitariye Zu dem ganzen Gedanken, daß hier eine Form von ksä 'verbrennen' vorliege, hat offenbar das Wort atai, 'die Walder' anstatt 'die Waldbewohner', Veranlassung gegeben, wenn auch Buhler die direkte Übersetzung durch 'Walder' ablehnt. Daß gtava ganz allgemein im Sinne von Waldbewohner verwendet wurde, zeigt ietzt auch dus Kautilivasāstra, z B S 49 Senart a a O leitet daher mit Recht anunishapets von anunidhyas ab und ubersetzt, unter Berufung auf Milin dan 210, 1, 8 'he tries to bring them back to good ways' Ich wurde es vorziehen, wörtlich zu übersetzen 'er veranlaßt sie nachzudenken' Wo ruher sie nachdenken sollen, geht aus dem folgenden Satz hervor. Daß Buhlers Auffassung dieses Satzes durch die Stellung des [vu]cate tesam in G hinfallig gemacht wird, hat schon Senart bemerkt, er selbst übersetzt and they are told that even the might of Devanampriya is based on re pentance' Formell last sich dagegen nichts einwenden, anutage kann im nordwestlichen Dialekt Lok Sing sein, und in K. wo wir die Entscheidung uber die Form erwarten durften, ist die Stelle nicht erhalten Ich muß aber gestehen, daß ich den Worten so keinen Sinn abgewinnen kann, und ich sehe keinen Grund, warum anutape nicht als Nom Sing gefaßt werden sollte 'Die Reue, aber auch die Macht des Göttergehebten wird ihnen verkundet' Die Verkundigung der Reue entspricht dem anunava, die Verkundigung der Macht dem anunidhyāpana des Königs Die nachsten Worte können nicht den Inhalt der Verkundigung weiter ausführen da dann die zweite Person anstatt der dritten gebraucht sein mußte, sondern können nur den Zweck der Verkundigung angeben Das hat schon Senart richtig erkannt, Anstoß nehme ich nur an seiner Auffassung von aggirapegu, als 'let them repent (of their crimes) wofur sich weder im Sanskrit noch im Pali Beispiele finden durften Ich übersetze die ganze Stelle 'Und auch die Waldbewohner, die in dem Reiche des Göttergeliebten sind, auch die behandelt er freundlich und bringt sie zum Nachdenken. Die Reue. aber auch die Vacht des Göttergeliebten wird ihnen verkundet damit sie sich der Zuruckhaltung befleißigen und nicht getötet werden

Endlich findet sich eine Form von nyhapayatı noch in Sep I J anna ne nyhapatariye wofur Dh annam ne delhala bietet. Nach Senart. Ind Ant XIV, S. 96, bedeutet das 'ye must call attention to my orders', nach Buhler, Beitr. S. 139, 'so ist mein Befehl im Sinne zu behalten'. Vom grammatischen Standpunkt aus ist Senarts Übersetzung entschieden die bessere, ich halte sie aus anderen Grunden trotzdem fur nicht richtig. Die Erklarung der Stelle wurde aber ein Eingelein auf das ganze Edikt notwendig machen das meines Erachtens in wesentlichen Punkten bisher mißverstanden ist und ich beschranke mich daher darauf festzustellen, daß auch nach Buhler nyhapayati hier nicht die Bedeutung bereuen machen' hat Xach alledem können wir, we ich meine, auch an uneverer Stelle nyha

payisanti nur übersetzen 'sie werden bedenken machen' und den ganzen

Satz, je nachdem man kāni als Apposition zu nātikā oder als Objekt faßt'), wörtlich 'entweder werden die Verwandten, [wenn] solche [vorhanden sind], bedenken machen zum Zwecke des Lebens dieser' oder 'entweder werden die Verwandten einige bedenken machen zum Zwecke des Lebens dieser'. Ich ziehe die erste Auffassung vor; bei der zweiten wurden naturlich die Lajjūkas unter dem kāni zu verstehen sein Dem Sinne nach ist aber kein Unterschied vorhanden, denn die Stelle, wo die Verwandten ihre Vorstellungen machen, sind unzweifelhaft die Lajjūkas, in deren Handen die Entscheidung über Leben und Tod der Verurteilten ruht So fallt die Annahme fort, daß die Verurteilten infolge ihrer Reue in übernaturlicher Weise durch eine göttliche Macht von dem drohenden Tode errettet werden könnten, und so wird nun auch der Zusammenhang klar, der zwischen der Bestimmung über den dreitagigen Aufschub und den Lajjūkas besteht

Daß dem nijhapayati die Bedeutung 'die Begnadigung erwirken', auf die wir so gefuhrt werden, tatsachlich zukommt, wird durch Gäthäs 13 und 15 des Ayogharajātaha (510) bestatigt

yakkhe pisäce athatäpi pete kupite pi te nijhapanam karonti | na maccuno nijjhapanam karonti tam me mati hoti carāmi dhammam || aparādhakā dūsakā hethakā ca labhati te rājino nijjhapetum | na maccuno nijjhapanam karonti tam me mati hoti carāmi dhammam ||

Bei Yaksas, Piśācas oder auch Pretas, selbst wenn sie erzurnt sind, können sie Begnadigung erwirken, nicht erwirken sie Begnadigung beim Tode, daher ist mein Entschluß ich lebe nach dem Dharma

Verbrecher, Schadiger und Verletzer sind imstande, bei den Königen Begnadigung zu erwicken, nicht erwicken ein Begnadigung beim Tode, daher ist mein Entschluß ich lebe nach dem Dharma?

Ich brauche kaum daranf hmzuweisen, wie genau insbesondere die zweite Gäthä zu unserer Stelle stimmt. Der Kommentar erklart nijhapanam karonti in der ersten Gathä durch balikammaiasena khamäpenti pasädenti, nijhapetum in der zweiten durch sakkhihi attano mraparädhabhävam pakäsetiä pasädetiä?

<sup>1)</sup> Siehe oben S 283

<sup>2)</sup> Die neue Auffaesung von nijhapayisamis legt die Frage nalie, ob nicht auch etwa die Worte juitage länam ganz anders zu verstehen seien, und zwar länam als Aquivalent von Sk tränam und juitage entweder als Dat Sing von jirita oder Gen Sing von \*jititä Dafür scheint zu sprechen, daß der Gen Plur des Pronomens in demselben Edukt (Dz Z 3) in allen Versionen, soweit die Stelle erhalten ist, in der Form tesam erscheint, vgl ferner tesa Sep II, Dh Z 8 10, tesam Sep II, J Z 12, teşam I XIII K Z 37 Allein in F XIII K Z 38 findet sich zweimal auch tanam (tänam, tämam etw), was nach den anderen Versionen nur Sk tegöm entsprechen kann,

In den folgenden Worten nāsamtam vā nijhapayıtā oder nāsamtam va nijhapayıtate liegt meines Erachtens wieder die absolute Partizipialkonstruktion vor, die ich oben ausfuhrlich besprochen habe. Nāsamtam ist grammatisch in nā und samtam zu zerlegen; die Worte mussen aber eng zusammengehören und gewissermaßen einen Begriff bilden, da sonst das tā zwischen ilnen eingeschoben sein mußte. Nāsamtam ist das Partizip zu nathi. Die Lange des Auslautes von nā erklart sich offenbar daraus, daß der Ton auf dem Wort ruhte; daher steht das lange ā auch in La Ln, die sonst die Verlangerung des auslautenden Vokales nicht zeigen!) Die vollere Form no, die sonst uberaus haufig ist, wurde in dieser Verbindung wahrschenlich deshalb meht angewendet, weil 'es gibt nicht' stets nathi, niemals \*noths heißt\*)

Nijhapayitā ist der Nom Sing. des Nomen agentis, der auch noch in des spateren Prakrits stets auf -ā ausgeht's), nijhapayitate naturlich der Infinitiv. Die beiden Formen sind also grammatisch ganz verscheden zu beurteilen; dem Sinne nach war es naturlich gleich, ob man sagte 'wenn henner da ist, der bedenken macht' oder 'wenn niemand da ist, um bedenken zu machen's'. Als Ubersetzung des ganzen Satzes ergibt sich also 'entweder werden die Verwandten, [wenn] solche [da sind], die Begnadigung

obwohl tesam unmittelbar vorhergeht. Em Feminium jivitä ist ferner ebenso unwahrscheinlich wie die Verbindung jiiitäye tänam, 'das Schutzen zum Zwecke des Lebens' Ich glaube daher meht, daß wir diese Worte anders erklaren durfen als es bisher geschehen

<sup>1)</sup> Siehe die Zusammenstellungen bei Michelson a. a. O. S. 242ff

a) Belege für nathi beten F II, VI, VII, XI, XIII u a Man beachte besonders Sep I, Dh Z 15 upatipäädayamine hi etam nathi svogasa aladhi no läjäladhi, J Z 8. upatipäätayamam no svogadladhi no läjälä-jähi Nä findet soki ni K F I, IV

<sup>3)</sup> Ich bin überzeugt, daß auch apahatā im 8 6 Ds (La Ln apahata) ein solcher Nominativist, wie schon Kern, Jaartell S 93 angenommen hat Buhler, Beitr S. 273, Ep Ind II, S 268, erklarte es als \*apakrtvā, Senart, Inscr II, S 71, Ind Ant. XVIII, S 107, fuhrte es auf apahrtya zuruck, hielt aber auch die Ableitung von apahrtva für moglich Das letztere ist meiner Ansicht nach ausgeschlossen, weil die Alt Ardhamagadhi das Absolutivum auf ted überhaupt nicht kennt, sondern -tu anstatt ted verwendet, vgl manutu S 4, autu S 7 anusāsītu Sep II, kaļu Sep II, vedītu Sep II, dasayıtu F IV Dh J K, cıthıtu F IV Dh K; patıtıdıtu F X K, palıtıyıtu Dh, -lıtıyıtu J Dazu kommt einmal im Cale Bairat Edikte, wie Hultzsch, JRAS 1909, S 727f, gezeigt hat, ein Absolutivum auf -tunam abhivadetunam. In Sh und M sind die Formen auf tu teils übernommen, teils durch die dem Dialekt eigentumlichen Formen auf 41 ersetzt Sh drašayniu, M drašeti, Sh tistiti, M tistitu, Sh paritijitu, M pariti . tu In G dagegen and zweimal dafür die Absolutivformen auf -tpd eingesetzt, dasnyitpd, paricantpa, fur eithitu wird das Partizip tistamto gebraucht. Auch in diesem Fallo handelt es sich offenbar um einen charakteristischen Unterschied zwischen östlichem und westlichem Dialekt. Aber auch die Herleitung des apahajd aus apahrtya ist ganz unwahrscheinlich, zumal da im Cale. Bairat Edikt adhigieya, aus adhikriya, erscheint

<sup>9)</sup> Man beachte, daß das Subjekt in dieser Konstruktion oft fortgelassen wird, wenn es aus dem Zusammenhang leicht zu ergänzen sit, siehe oben S 298. Man kann natürleh auch übersetzen "Wenn es nicht möglich ist, bedenken zu machen"

erwirken, um das Leben jener [Leute zu retten], oder wenn niemand da ist, die Begnadigung zu erwirken, so werden sie Gaben geben, die das Heil ım Jenseits fordern, oder sich Tasten unterziehen' Das Subjekt in dem letzten Teil sind naturlich die Verurteilten, die Eiganzung ist ganz ungezwungen, da ja das Fortgelten des Subjektes des ersten Satzes durch die Worte nāsamtam vā nizhapamtā aufgehoben ist Geradezu gefordert wird diese Erganzung durch den sich anschließenden Satz 'denn es ist mein Wunsch, daß sie auf diese Weise niludhasi pi kālasi das Heil im Jen seits erringen mögen. Das kann sich naturlich nur auf die Verurteilten beziehen, diese mußten hier aber doch ausdrucklich genannt sein, wenn vorher gar nicht von ihnen, sondern von den Verwandten die Rede war Bezieht sich das Schenken und Fasten auf die Verurteilten, deren Schicksal besiegelt ist, so fallen auch die oben beruhrten Schwierigkeiten fort, die der Ausdruck palatikam bereitet Buhler hat allerdings gegen die Auf fassung die die frommen Werke den Verurteilten zuschreibt, eingewendet daß ein zum Tode verurteilter Verbrecher überhaupt keine Schenkungen machen konne da seine Habe konfisziert werde. Allein erstens muß Buhler selbst zugestehen daß das geschriebene indische Recht keineswegs immer die Konfiskation des Vermogens als mit der Todesstrafe verbunden er winne Wir sind also schließlich gar nicht sicher, ob dieser Rechtssatz zu Asokas Zeit Anwendung fand Zweitens aber darf nicht übersehen werden, daß Asoka nur von dänam pälatikam spricht Stiftungen zu verhindern the fur religiöse Zwecke bestimmt waren oder der sozialen Fursorge dienten, lag aber sicherlich nicht in der Absicht des Herrschers der wieder und wieder Mildtatigkeit als einen Hauptbestandteil seines Dharma bezeichnet, und wir durfen daher ohne weiteres annehmen, daß solche Schenkungen gestattet waren selbst wenn im ubrigen der Grundsatz der Vermögens konfiskation bestanden haben sollte Buhler will weiter einen Gegensatz zwischen den mit icha hi me und janasa ca beginnenden Satzen konstruieren die Verurteilten sollen sich den Himmel gewinnen und im Volke werden sich fromme Brauche mehren Daraus folgert er daß das danam dahamti und upavasam kachamti auf die Verwandten gehe. Mir scheint es nicht. daß hier eine Gegenuberstellung irgendwie beabsichtigt ist. Der König gibt zunachst den Grund fur seine Maßregel an 'denn es ist mein Wunsch, daß [die Verurteilten] das Heil im Jenseits erringen. Daran knupft er die Bemerkung daß das Verfahren auch weitere Vorteile besitze, da es die Zahl der guten Werke vergrößere¹) 'und mannigfache fromme Brauche, Selbstbezahmung und Gabenverteilung mehren sich im Volke

Ubergangen habe ich noch die drei Worte mludhasi pi kälasi. Kern las dafur ebenso wie Burnouf, mludhasan külasi 'zelfs in den tijd der govangenschap. Daß jede Anderung des Textes ausgeschlossen ist, ist

<sup>1)</sup> Das Prasens vadl att zeigt daß der letzte Satz nicht von iel ä hi me abhangt, wie hern un i Senart annehmen

ietzt wohl selbstverstandlich. Senart sih in kalasi den Lokativ eines läla. das er dem femininen Sk kārā gleichsetzte 'même dans un cachot fermé' Der Geschlechtswechsel lift sich nicht beweisen, ware aber vielleicht meht undenkbar Ausgeschlossen aber erscheint es mir, daß der König hier ausdrucklich von einem 'geschlossenen' Gefangnis in dem sich die Verurteilten befinden sprechen sollte Senart hat das selbst gefühlt und das 'même dans un cachot ferme' weiter in ein 'même enfermés dans un cachot' verwandelt, wogegen sich nur das eine einwenden laßt, daß es nicht ım Text steht Buhler gibt den Ausdruck durch niruddhe 'm kāle wieder. das fur nirodhakāle 'm, 'even during their imprisonment', stehen soll Er vergleicht damit Konstruktionen im Pali wie micchächram oder angegram cinnadirase (Jat I, 300) Diese Konstruktionen sind jedem Pali Kenner vertraut, aber sie decken sich durchaus nicht mit der hier vorliegenden Konstruktion, der vielmehr im Pali \*anācāram cinne dirase entsprechen wurde, eine Ausdrucksweise, die, soweit mir bekannt, niemals im Pali erscheint Ich halte daher die Übersetzung 'zur Zeit ihrer Gefangenschaft' fur ganzlich unmöglich. Nun hat niruzikati im Pali gewöhnlich die Bedeu tung 'aufhören, hinschwinden, vernichtet werden', z B. Samyuttan I. 6 2 5 6 aniccā vata sankhārā uppādavayadhammino uppamitrā nirumhanti. Jat 485 1 (von einem Sterbenden) rijahāmi jirilam panā me Cande niru mhanti usw 1) Man konnte daher auf den Gedanken kommen, neludhase pe kalası heiße soviel wie 'wenn auch ihre Zeit um ist', 'angesichts des Todes' Allem erstens muß es doch als sehr zweifelhaft gelten, ob kala ohne weiteren Zusatz die 'Lebenszeit' bezeichnen kann') zweitens wurde der Ausdruck, genau genommen, doch auch bedeuten 'selbst wenn sie tot sind', und drittens ist es mir überhaupt micht sicher, ob dieser Dialekt den Lok absol kannte3) Ich ziehe es daher vor zu übersetzen 'auch in beschrankter Zeit' Mir scheint diese Auffassung mit der Grundbedeutung von nirudh wohl ver embar zu sein, wenn ich auch einen Beleg für die Verbindung des Verbums mit kala nicht beibringen kann

Durch die neuen Interpretationen wird wie mir scheint auch das Bild das wir uns von dem Lajjihas machen mussen, den früheren Auf fassungen gegenüber ein weinig vernüder. Es sind liche Provinzialbeumte, die 'über viele hunderttausend Seelen' gebieten (S. 4, 7). Nach F. III scheint es daß der Pradesika linen im Rang gleich stand. Sie stehen direkt unter dem König und haben nur von ihm Befehle zu empfangen und von den Beamten, 'die des Königs Willen kennen' (S. 4). Im übrigen haben sie un beschranktes Recht, Strafen zu verhangen oder zu begnadigen, sogar in Tallen, wo es sich um Kapitalverbrechen handelt (S. 4). Neben diesen

<sup>1)</sup> Die Bedeutung ist, wenn auch seltener, auch im Sk. bel gt

<sup>2)</sup> De häufige Bedeutung Tod zeigt daß sich die Bedeutungsentwicklung ge rad in unsekehrter Richtung vollzog

<sup>1)</sup> F MII K ladlegu Kalejuegu ist durchaus kein suberes Beispel dufar

richterlichen Funktionen haben sie die Aufgabe, fur die Verbreitung des Dharma des Königs zu sorgen (S 4, 7; F III). Das letztere geschieht insbesondere auf den Inspektionsreisen, die alle funf Jahre wiederholt werden (F III). Die Unterbeamten, die sie bei diesem Geschaft unterstutzen, scheinen die Dharmavuktas zu sein (S 4, 7). Nach Buhler lag ihnen außerdem noch die Eintreibung der Steuern ob. Eine solche Verbindung administrativer und richterlicher Funktionen ist an und fur sich in Indien nichts Unerhörtes. Unter den Peshwäs waren Verwaltungsbeamte, der Pätil, der Mämlatdär und der Sarsubhedär, mit der Rechtsprechung in Zivil- und Kriminalsachen betraut; gegen ihre Entscheidungen konnte an den Peshwä oder seinen Minister appelliert werden. Spater wurde dem Mämlatdar und dem Sarsubhedar auch die Entscheidung uber Leben und Tod verliehen; sie hatten das Recht, Rebellen und Straßenrauber zu hangen, ohne erst die Entscheidung einer höheren Stelle abzuwarten1). Genau so konnte es mit Aśokas Lajjūkas gewesen sein. Allein ich mochte doch darauf hinweisen, daß die Inschriften selbst nichts enthalten, was auf eine administrative Tatigkeit der Lajjūkas schließen laßt. Wenn es in F III heißt, daß sie alle funf Jahre ausziehen sollen, um den Dharma zu verkunden, 'wie auch um die anderen Geschafte zu betreiben', so braucht unter den letzteren nicht, wie Buhler, Beitr. S 21, meint, das udgrähana verstanden zu werden, das Einsammeln von Tributen und anderen koniglichen Einkunften in renitenten oder entlegenen Distrikten. Der Ausdruck kann sich ebensogut auf die richterliche Tatigkeit beziehen, die in unserem Edikt besprochen wird. Die etymologische Herleitung von rājūka oder lajūka aus rajjugāhaka kann naturlich fur die Frage garnichts entscheiden Nach dem, was sich aus den Inschriften ermitteln laßt, konnen wir die Lajjūkas nur als hohe richterliche Beamte bezeichnen

Zum Schluß gebe ich eine Übersetzung des Ediktes

Der göttergeliebte König Priyadarsin spricht so. Als ich sechsundzwauzig Jahre gesalbt war, habe ich diesen Gesetzeserlaß schreiben lassen. Meine Lajjūkas sind uber das Volk gesetzt, uber viele Hunderttausende von Leben.\* Denen habe ich verliehen, daß sie selbstandig Belohnungen und Strafen verhangen, damit die Lajjūkas voll Vertrauen und ohne Furcht ihre Geschafte besorgen, den Bewohnern der Provinzen Heil und Freude bringen und ihnen Wohlwollen erzeigen Sie werden verstehen, Leid und Freude zu bereiten, und sie werden durch die Dharmayuktas die Bewohner der Provinzen vermahnen, auf daß sie das Heil im Diesseits und im Jenseits erringen. Auch die Lajjūkas mussen mir gehorchen Auch den Beamten, die meinen Willen kennen, werden sie gehorchen, und auch von denen werden einige vermahnen, sodaß die Lajjūkas imstande sein werden, mich zufriedenzustellen Denn gleichwie einer, wenn er sein Kind einer verstandigen Amme ubergeben hat, vertrauensvoll ist: "die verstandige

<sup>1)</sup> Nach Bombay Gazetteer, Vol XVI, S. 304f

Amme wird imstande sein, meines Kindes gut zu warten', ebenso habe ich die Lijjükas eingesetzt zum Heile und zur Treude der Provinzbewohier Damit jene ohne Furcht und voll Vertrauen und ohne Entmutigung ihre Geschafte besorgen, darum habe ich den Lajjükas verhehen, daß sie selb standig Belohnungen und Strafen verhangen. Denn das ist zu wunschen, daß Unparteilichkeit in der Prozeßführung herrsche und Unparteilichkeit in den Strafen und sweit geht mein Befehl. Den im Gefangnis sitzenden Leuten, über deren Strafe entschieden ist und denen der Tod zuerkannt ist, habe ich drei Tage Aufschub gewahrt. Entweder werden ihre Verwandten, wenn solche vorhanden sind ihre Begnadigung erwirken, um ihr Leben zu retten, oder wenn meinand da ist um die Begnadigung zu er wirken so werden sie Gaben geben, die dis Heil im Jenseits bewirken, oder sich Fasten auferlegen. Denn mein Wunsch ist, daß sie auf diese Weise auch in beschrankter Zeit das Heil im Jenseits erringen mögen. Und im Volke mehren sich minnigfache fromme Brauche. Selbstbezahmung und Verteilung von Gaben '

## IV Zu den Felsen und Saulenedikten des Asoka

In dem zweiten Felsenedikt hat Senart, wie seine Vorganger, die Worte a Tambapamni in G als 'bis nach Tämiapani' gefaßt. Das wird anscheinend auch durch die Parallelstelle in F XIII nahegelegt wo K Coda Pandiya aum Tambapamniya Sh Coda Pandia aua Tambapamniya. M Coda Pandiya a Tambapamniya lest') Allem es fragt sich doch ob die Ausdrucksweise an den beiden Stellen wirklich genau die gleiche ist Sicher ist es zunachst daß in F II in K Sh M das ä fehlt, in Dh sind die Worte gar micht erhalten in J ist nur das i von Tambapamni sichtbur In K Sh M ist die Konstruktion also jedenfalls in F II eine andere als in F XIII Tambapamni (K Sh) bapani (A) ist im Nominativ in die Laste der Grenzlander einigtugt Schon das macht es wahrscheinlich, daß auch in G Tambapamni Nominativ ist Aber auch grummatisch scheint mir die Annalime eines Ablativs auf ische bedenklich Trenckner, Milindapaßhe, 43 121 führt allerdings aus dem Pali einen Ablativ pesi an aber die Form steht in einem Vers und in Girnar sollten wir jedenfalls nach Analogie des Instrumentals dhammanusastiya in IV, bhatiya in VII und des Dativs dhammānusastiya in III eher Tambapamniya erwarten Endlich heißt 'ins' in G sonst überall ära, siehe aus samratakapā in IV, V, aus tasa athasa nistanāya IX, āva pativenyehi in XI Diese Grunde bestimmen mich in Tambapamni das Aquivalent von Sk yā Tāmrapami zu sehen, ā ist Ardhamagadhismus der von Übersetzer aus der Vorlage übernommen ist, wie die eben genannten aus = Sk yātat') Ich bin überzeigt, daß auch die seltsome Inkongruenz der Kasus in dem vorausgehenden Teile des Satzes

<sup>1)</sup> In G fehlt de Stelle

<sup>\*)</sup> In garatako in XIII (K avatake) brau lt er dagegen de nel t ge D al ktform

(etamam pracamtesu yathā Codā Pādā usw) auf fehlerhafter Übertragung beruht Offenbar stand in dem Original wie in Dh und J¹) savata viņtasi detānam piņasa Piņadasine lājine e iā pa amtā athā Colā Pamdiņā Satiņapute [Kelalapute ā Tambapamn]ī Antiņoke nāma Yonalājā e iā pi tasa Amtiņokasa sāmamtā lājāne savata Der Übersetzer nahm e iā pi irtumleh fur evam api und übertrug daher amtā in pracamtesu, dann aber gab er fur den Rest des Satzes die folgerichtige Umsetzung der Nominative in die Lokative auf Ich habe schon oben S 301 bemerkt, daß wir auch an anderen Stellen in G mit solchen Unvollkommenheiten der Übersetzung rechnen mussen

Die letzten Worte des dritten Felsenediktes haben weit aus einandergehende Deutungen orfahren Der Schlußsatz der dharmännisäst, apargayayatä apabhämdatä sädhu in G, scheint mir allerdings durch Thomas (Ind Ant XXXVII, S 20f) seine endgultige Erklarung gefunden zu haben Seine Auffassung des apargayayatä und apabhämdatä als Vertreter von Sk alpargayatä und alpabhändatä und seine Übersetzung 'moderation in expenditure' und 'moderation in possessions' scheinen mir so einleuchtend, daß ich kein Bedenken trage, das widerstrebende apargati von Dh als einen Schreibfehler für apargatä zu betrachten Nach der Phototypie ist es sogar nicht ausgeschlossen, daß dis angebliche i Zeichen nur durch einen zufalligen Riß im Stein aus dem ä Zeichen entstanden ist. Dagegen vermag ich Thomas in der Deutung des letzten Satzes nicht ganz zu folgen Er lautet. Dh palisāp ca nas yutün änapayisati tute au riyamjan, J hetute au riyamjanate ca. K palisā pi ca yutün gananas ana

, J hetute ca riyamjanate ca K palisă pi ca yutăni gananasi ana payisimti heturala că riyamjanate ca, G parisă pi yute ăñapayisati gana năyam hetuto ca vyamjanato ca, Sh parisa\*] pi yutani gananasi anape samti hetuto ca ramânato ca M parisa pi ca yutani gananasi anapayisati hetute ca viya nate ca

Hier hangt alles von der Interpretation der drei Worter parisad, yukta und ganana oder gananā ab Das erste Wort wurde von Lassen Burnout und Senart (Inser I S 84 1571) als Synonym von samgha betrachtet Das ist offenbar auch Thomas' Ansicht da er zu parisads die Erklarung hinzufigt 'i e, as M Senart has explained, the [local] samghas' Buhler, Beitr S 22 lehnt diese Einschrunkung auf die buddhistischen Mönche ab und will darunter die Asketen und Lehrer aller Sekten verstehen An der zweiten Stelle, wo parisad vorkommt, in F VI, bezieht Senart das Wort konsequent ebenfalls auf den buddhistischen Orden Nach Buhler a a O S 48 sind hier die Versammilungen oder Ausschusse gemeint welche die Angelegenheiten der Dörfer sowie der Kasten und Gilden, der jätis, šrenia, pügas und nigamas usw besorgen, und die heute weil sie gewöhnlich aus funf Mitghedern bestehen, als Pañeh bezeichnet werden Buhler hat dann

<sup>1)</sup> Die in Dh und J fehlenden Worte sind eingeklammert

spater (a n O S 287, 291f) noch einige Stellen beigebracht, die beweisen diß varisa im Pali genau so wie parisad im Sk zur Bezeichnung jeder Art von Kollegium oder Versammlung verwendet wird. Dagegen hat sich V A Smith (Asoka\*, S 158) Thomas angeschlossen und versucht, die technische Bedeutung von parisad mit Hilfe von zwei Stellen bei I tsing naher zu bestimmen I tsing spricht Kap 14 (Record of the Buddhist Religion, transl by Takakusu, S 86) von den funf parisads des buddhi stischen Ordens, worunter die bhil sus, bhil sunis silsamanas, śramaneras und srämaneris zu verstehen sind. Takakusu bemerkt, daß bisweilen der Liste noch die upāsakas und upāsakās hinzugefugt werden sodaß sich sieben parisads ergeben. In diesem Sinne spricht I tsing von den 'sieben Ver sammlungen' in Kap 19 (a a O S 96)1) Den Ausdruck catasso parisā oder catuparisam fuhrt Childers auch aus dem Pali an, er bezeichnet nach der Abhidhanappadipikā 415 die bhillhus, bhillhunis, upāsakas und upäsikäs Di parisad in den Edikten nicht in dem allgemeinen Sinne von Versammlung genommen werden kann sondern eine bestimmte Korper schaft bezeichnen muß, so hat dieser Nachweis Smith's auf den ersten Blick etwas Bestechendes, bei naherer Prufung ergibt sich, daß seine Auffassung unmöglich ist. Wie soll der König dazu kommen, in FIII eine spezielle Bestimmung für den buddhistischen Orden zu geben wahrend sich sonst kein einziges der Felsenedikte — und, wir können hinzufugen, der Saulen edikte — an den buddhistischen Samgha wendet oder sich mit buddhi stischen Einrichtungen befaßt? Und wie paßt iene Bestimmung für die buddhistischen parisads? Nach Thomas' Ansicht die Smith sich zu eigen macht besagt die Stelle, daß die parisads Beamte fur die Rechnungsfuh rung uber Ausgaben und Vorrate anstellen sollen\*) Nun ließe sich ja allenfalls denken daß den Monchen und Nonnen eine solche Verpflichtung auferlegt worden ware, wird aber wirklich jemand glauben daß den weib lichen Pruflingen und den mannlichen und weiblichen Novizen eine ge sonderte Buchfuhrung vorgeschrieben sei? Und daß die Laienbruder und Laienschwestern hier überhaupt nicht in Frage kommen können hat Smith schon selbst bemerkt Man sicht, daß die buddlustischen pariends hier durchaus nicht am Platze sind. Und ebensowenig kann meines Er achtens in FVI von ihnen die Rede sein. Dort bestimmt der König daß ihm unverzuglich Vortrag gehalten werden solle, wenn über eine seiner Bekanntmachungen oder Schenkungen in einer parisad eine Meinungs verschiedenheit ausbreche oder ein Antrag auf nochmalige Erwagung ge

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Dies s elen Klassen werden wie Takakusu bemerkt sehon Mahwagen 3 5 4 aufgezahlt der Ausdruck parieä wird hier aber nicht gebraucht. Patim Sun gihd 12 steht aber h\u00e4ngerita parieä im Sinne von eemgha.

<sup>2)</sup> Ich halte diese Ansicht all winnes für vollig verfehlt die bud linstischen purgede können aber auch mit der Bestimmung wie ich s. auffasse nicht zu tun laben.

stellt werde Die Edikte betonen wieder und wieder, daß der Konig allen Sekten, Asketen wie Haushaltern, Buddhisten, Brahmanen, Ajivikas und Nirgranthus seine Aufmerksamkeit und seine Fursorge zuwende, und die Inschriften von Barābar zeigen, daß das kein leeres Gerede ist. Wie sollte er hier mit einem Male von speziellen Erlassen und Schenkungen an den buddhistischen Orden sprechen? Und selbst wenn das der Fall sein sollte, was haben die parisads damit zu tun? Auch hier wieder könnten von den vier, funf oder sieben Gruppen doch höchstens die bhiksus und bhiksuns in Frage kommen, ich wißte jedenfalls nicht, daß jemals Schen kungen an Novizen oder Luen gemacht waren

Ich kann nach alledem der Auffassung von Smith nicht zustimmen und halte die Ansicht Buhlers für die allem richtige Tatsachlich kommt auch in der brahmanischen Literatur parisad als technischer Ausdruck in einer Bedeutung vor, die der von Buhler angenommenen sehr nahe steht und sich zum Teil sogar mit ihr deckt. Die Dharmasästras schreiben vor daß in streitigen oder von dem Lehrbuch nicht vorgesehenen Fallen die Entscheidung bei einer Körperschaft liegen solle, die aus mindestens zehn oder in spaterer Zeit aus mindestens drei Mitgliedern bestehen solle und die den Namen parisad tragt. Baudhägan 1 1, 1 7 81) tadabhäue dasä varä parisat [] aträpp udäharant.

cāturi aidyam vikalpi ca angavid dharma pāthakah [ üsramasthās trayo viprāh parsad esā dašavarā || Vasistha III, 20

caturridyam rikalpī ca angarid dharmapāthakah | āśramasthūs trayo mukhyāh parsad esam dasāvara ||

Gautama 28 48 49 anāyādie dasātarath sistair ühavadbhir alubdhath prasastam kāryam || catvāras caturnam pāragā tedānam prāg utlamāt traya ākraminah prthagdharmavidas traya ity etan dasātarān parisad ity ācak-ate,

Manu XII, 110ff

dasātarā vu parsvad yam dharmam parskalpayet | tryavarā vum vritasikā tam dharmam na vreārayet || travvrdyo hastukas tarks nasrukto dharmapāthakak | trayas cāsramsnah pūrse parsvat syut dasāvarā || rgsedavid yajursic ca sāmasedavid eva ca | tryavarā parsay jūeyā dharmasumsayamsnayet) || sva parsvads entspreptus pederāli, sum Toll den Parsch od

Diese parisads entsprechen jedenfalls zum Teil den Panch oder Pan chäyats, wie sie z B nach Malcolm³) in der ersten Halfte des vorigen

<sup>1) \</sup>gl auch 1, 1 1 16

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) In derselben technischen Bedeutung begegnet parisad auch Vas III 5 Manu MI, 114

atratânăm atantrân îm jătimătropajirinum | sahasrašah sametănăm parisatteam na ridyate | 3) Memoir of Central India (Calcutța 1880) I, 460ff

Jahrhunderts in den Stadten Zentralindiens bestanden. Allerdings setzten sich die Panchavats nicht ausschließlich aus Brahmanen zusammen. Die Mitcheder der Panchavats wurden velmehr ohne Rucksicht auf die Kaste durch das Vertrauen ihrer Mitburger ausgewählt, aber doch gewöhnlich aus solchen Kreisen, die eine Kenntnis des Hindurechtes besaßen. falls das Bedurfnis vorlag, konnten Gelehrte hinzugezogen werden Die Wurde war lebenslanglich und zum Teil in vornehmen Familien erblich Panchavats entschieden in allen Fallen der Zivilgerichtsbarkeit, wurden aber auch in Strafsachen in weitem Umfang herangezogen, und von dem Pañch von Ratlam behauptet Malcolm, daß er das Recht ausgeubt habe, sowohl die Einwohner vor Bedruckung zu schutzen als auch ihre Streitig keiten zu schlichten Ich bin überzeugt, daß die parisad der Asoka-Edikte eine ganz ahnliche Behörde mit richterlichen Funktionen war, und daß sie auch im Kautilivasastra 8 gemeint ist, wo in einer Liste von Beamten em parisadadhuaksa, em Aufseher der parisads, angefuhrt wird

Das Wort unta findet sich noch einmal im Anfang unseres Ediktes sarrata vente mama untă ca răpule ca pradesile ca pamcasu vamcasu răsesu anusamyānam neyātu (G) Ich halte es fur uberflussig, auf die fruheren Deutungen des Wortes einzugehen, da nach den Bemerkungen von Thomas 1) wohl kein Zweifel mehr daruber bestehen kann, daß guta hier bestimmte Beamte bezeichnet Es fragt sich nur, welcher Art diese Beamten waren Thomas sieht in den im Anfang genannten yutas Subalternbeamte, wie Polizisten usw. in den nachher erwahnten yutas Rechnungsbeamte. Nach ihm bezeichnet also dasselbe Wort in demselben Edikt zweimal etwas ganz Verschiedenes, was schon an und für sich ganz unwahrscheinlich ist Geradezu ausgeschlossen wird aber meines Erachtens die Bedeutung 'Subalternbeamter' durch die Stellung des Wortes in dem ersten Satz. es ist doch kaum denkbar, daß die Subalternbeamten vor den hohen Be amten, den Lajjūkas und Prādesikas, genannt sein sollten Die ausdruckliche Erwahnung der yutas lißt überhaupt darauf schließen, daß sie auf den Inspektionsreisen doch eine bedeutendere Rolle spielten, als einfachen Polizisten jemals zufallen konnte

Um die Stellung der yulas zu ermitteln, haben wir, soweit ich sehe, nur einen Anhaltspunkt Es heißt, daß die parisads die yutas 'anweisen' oder ihnen 'befehlen' sollen (anarayısantı usw ) Das fuhrt darauf, daß die yulas der Autoritat der parisads unterstanden, königliche Beamte wurden von anderen wohl Berichte, aber nicht Befehle entgegennehmen")

<sup>1)</sup> Vel oben S 281

<sup>2)</sup> Di Buhler a a O S 21 die Wöglichkeit bespricht, das Wort me (G K mama) anstatt mit ryda mit ydl zu verbinden, so will ich bemerken, daß das durch die Parall Istellen in F II (J savita vijitasi devinam piyasa Piyadasine Ujine und ent sprechend in den ubrig n Versionen) und F V (K sarat1 rijitasi mand, M sacratra rijitasi maa, Sh saratra rijite mala) ausgeschlossen wird

So scheint es mir, daß wir in den yutas der Grundbedeutung des Wortes nach Beauftragte' zu sehen haben, d. h. nach moderner Ausdrucksweise etwa Delegierte der parişads, die den Lajjūka und Prādeśika auf den Inspektionsreisen begleiteten¹). Ich habe schon oben S 310 bemerkt, daß die Lajjūkas Gerichtsbeamte waren; es paßt dazu durchaus, daß Delegierte der Gerichtsböfe mit ihnen zusammen auf die Inspektionsreisen gingen, deren Zweck unzweifelhaft in erster Linie die Revidierung der Rechtspflege in der Provinz war. Unser Edikt stellt ihnen freilich daneben noch eine andere Aufgabe

Das Wort ganana oder gananā hat die verschiedensten Deutungen gefunden. Burnouf bezog es auf die Aufzahlung der in dem Edikt vorher genannten Tugenden. Senart wollte darin heber einen Ausdruck sehen, der mit hetute und viyamjanate auf gleicher Stufe stande; er erklart es als 'en énumération, d'une facon suivie, en détail'. Burnouf und Senart scheinen mir der Wahrheit naher gekommen zu sein als alle spateren. Pischel, GGA. 1881, S. 1328 nimmt gananā in der Bedeutung Berucksichtigung, Rucksicht'; 'auch die Geistlichkeit soll die Glaubigen zur Befolgung (dieser religiösen Vorschriften) anhalten, ihrem Geiste und Buchstaben nach'. Das ist fur mich schon wegen der unrichtigen Erklarung von parisad und uuta unannehmbar. Ebenso verfehlt ist wegen der sicher falschen Auffassung von yutāni Buhlers Übersetzung 'Auch die (Lehrer und Mönche aller) Schulen werden beim Gottesdienste (gananasi)2) das Geziemende einscharfen, sowohl dem Wortlaute nach als auch mit Grunden ' Eine ganz andere Bedeutung findet endlich Thomas in gananā, er nimmt es in dem eigentlichen Sinne von Berechnung 'Let the Parisads also appoint officials for reckoning.' Auf die Frage 'Was sollen sie berechnen?' antwortet er: offenbar die Ausgaben und die Vorrate, auf die in dem vorausgehenden Satz aparıyata apabhamdata sadhu (K) Bezug genommen wird Naturlich ist diese Deutung mit meiner Auffassung von parisad und yuta unverembar; sie paßt aber auch nicht zu Thomas' eigener Auffassung von parisad. Die Empfehlung der alpaviavatā und der alpabhāndatā bildet

<sup>1)</sup> Ob die yutas mit den dhammayutas identisch sind, die in S 4 und 7 genannt zu werden scheinen, ist mir zweifelhaft. Wenn in unserem Edikt die dhammayutas gemeint waren, sollte man erwarten, daß sie weingstens an der ersten Stelle mit ihrem vollen Namen benannt wurden.

<sup>3)</sup> Wie Buhler zu der Gleichsetzung von ganana und Mittana kommt, verstehe ich nicht Spater, a a O. S. 287, führt er als Beispiel für ganana im Sinne von Verherrlichung das Mangala der Sulahar-Inschriften an

labhate sarvakäryeşu püyaya ganana yakah | ughnam vighnan sa vah päyäd apäyäd gananayakah ||

Das Beispiel könnte im besten Fallo nicht viel beweisen, da das Wort gananā hier offenbar nur des Yamaka wegen gebraucht ist. Ich selie aber auch nicht ein, warim wir uns an dieser Stelle nicht mit der gewöhnlichen Bedeutung Benchtung, consideration, wie Buhler, IA. V. 279 selbst übersetzt, bernügen sollten.

nur einen Teil der dharmanusasti des Königs 'Gut ist der Gehorsam gegen Vater und Mutter, gut die Freigebigkeit gegen Freunde, Bekannte und Verwandte, Brahmanen und Asketen, gut das Nichttöten von lebenden Wesen, gut ist es, wenig auszugeben und wenig aufzuspeichern. Diese dharmānustāste ist doch sicherlich nicht für die Mitglieder des buddhistischen oder irgendeines anderen Mönchsordens bestimmt. Der König mußte doch wahrlich nichts von dem Geist dieser Orden gewußt haben, wenn er die Mönche zum Gehorsam gegen die Eltern hatte ermahnen wollen Die Ermahnung zur Freigebigkeit ware absolut sinnlos und die Einscharfung der ahımsā vollkommen überflussig Die dharmānusāsti des Komgs kann nur an seine Untertanen gerichtet sein, und zwar gerade an diejenigen die nicht dem geistlichen Stande angehören. Dann kann aber auch der Satz 'gut ist es, wenig auszugeben und wenig aufzuspeichern' nur eine allgemeine Mahnung enthalten, zwischen Verschwendung und Geiz den mittleren Weg zu wandeln Wenn unmittelbar darauf eine Bestimnung über die Art der Verwaltung des Ordensvermögens folgen sollte, so könnte sie nur durch eine rein außerliche Ideen Assoziation hier angefugt sein Das aber ist doch ganz unwahrscheinlich Zweitens aber passen die Worte hetvie ca riyamjanate ca nicht zu der 'Berechnung' Nach Thomas soll hetute hier 'nach den Gegenstanden (objects)', usyamjanate 'nach den tat sachlichen Dokumenten oder Zahlen (actual documents or figures)' be deuten Beide Worte waren hier also in ganz ungewöhnlichen Bedeutungen gebraucht, fur die es schwer fallen durfte andere Belege beizubringen Thomas hat die Schwierigkeit offenbar selbst gefühlt Er bemerkt selbst, daß hetu fur gewöhnlich 'Grund' und tyañjana 'genauer Wortlaut bedeute, und daß man sich daher versucht fühlen könne, 'with regard to the dictates of reason and the prescriptions of actual texts' zu ubersetzen Ich muß gestehen, daß mir diese Attribute für eine Rechnungsaufstellung etwas seltsam vorkommen, sie erscheinen vielleicht noch seltsamer, wenn man ohne alles Drehen und Deuteln wortlich übersetzt 'unter Angabe von Grunden1) und im festen Wortlaut?

Ich möchte den bisherigen Versuchen gegenuber auf eine Stelle des Dipavamsa verweisen, die, wie mir scheint, das richtige Verstandnis von ganana und damit des ganzen Satzes erschließt. Dip VI, 86ff wird erzahlt, wie Asola die große Versammlung der Mönche nach der Einteilung des Dhamma befratt.

lato pucch suyambhiram dhammakkhandam sudesitam || 86 atth bhante parischedo desti ddiscabandhina | nămam kingam ribhathi ca kolthăsañ căpi samkhatam | etlakam 'ea dhammakkhandam gananam atthi paiediya || 87 atthi rāju ganit ana dest 'ddiscabandhina | suribhattam suraphattam suradhattam surabhattam suraphattam suraph

<sup>1)</sup> Daß dies der eigentliche Sinn von letute ist, reigt die Variante leturate in K

sahetum atthasampannam khalitam n' atthi subhāsitam |
satipatthānam sammappadhānam iddhipādañ ca indriyam || 80
balam bojjhangam maggangam suvibhattam sudesitam |
etam sattappabhēdañ ca bodhipakkhiyam uttamam || 90
lokuttaram dhammararam navangam satthusāsanam |
vithāritam suvibhattam desesi dipaduttamo || 91
caturāsitisahassāni dhammakkhandam anūnakam |
pānānam anutlampāya desit' ādiccabandhinā || 92

Darauf fragte er nach der sehr tiefen, wohl gelehrten Einteilung des Dhamma 'Ist, ihr Ehrwurdigen, eine Einteilung von dem Sonnenver wandten gelehrt worden, indem er Nomina, Geschlecht, Kasusendungen 1) angab '9 Ist da eine Zuhlung soundso viel sind die Abschmitte des Dhammu '9

Die Monche antworten 'Es ist, o Kong, von dem Sonnenverwandten verkundet worden, indem er eine Zahlung machte, es ist wohl eingeteilt, wohl verkundet, wohl erklart, wohl gelehrt worden, mit Grunden versehen, sinnvoll, wohl gesprochen, ohne Fehler'

Im folgenden werden dann verschiedene Einteilungen des Dhamma in 7 Kategorien, in die bekannten 9 Angas und endlich in 84000 Abschnitte angefuhrt, und Asoka beschließt 84000 arämas, für jeden Abschnitt einen, zu erbauen

In dieser Stelle finden sich zwei der Ausdrucke unseres Ediktes wörtlich wieder, und der dritte ist wenigstens dem Inhalt nach vorhanden. Für die Lehre des Buddha besteht ein ganana, er hat sie ganitiana verkundet, d h indem er den Stoff in Abschnitte einteilte und diese Abschnitte nume rierte Ebenso sollen die parisads die yutas mit der ganana oder dem ganana beauftragen Der Buddha hat seine Lehre sahetum verkundet, mit Angabe von Grunden Die yutas sollen das ganana hetute oder heturatā machen Endlich hat der Buddha seine Lehre verkundet, indem er nama, linga und erbhatte angab, was in diesem Zusammenhang nur bedeuten kann 'in festem Wortlaut' Die yutas sollen das ganana enyamjanate machen Die Entsprechungen scheinen mir so genau daß ich nicht zweifle, daß wir übersetzen mussen 'Die Richterkollegien sollen auch ihre Delegierten mit der Paragraphierung unter Angabe von Grunden und in festem Wortlaut beauftragen' Es fragt sich nun nur noch was denn in dieser Weise kodi fiziert werden soll Meiner Ansicht nach kann es sich nur um die im vorhergehenden erwahnte Morallehre des Königs handeln, die in dem Edikt naturlich nur kurz skizziert ist. Es ist also in dem ganzen Edikt nur von einer Sache die Rede, der Ausbreitung des Dharma des Königs, ihn sollen die vutas, der Lajjuka und der Prudesika auf den Inspektionsreisen den Untertanen verkunden, nachdem die gutas ihn im Auftrage der parisads

<sup>1)</sup> Die Worte kotthässä capi samkhatam sind mir nicht klar. Oldenberg 'and also according to sections and to the composition'

genau fixiert haben Daß Aśoka sich gerade der hohen Gerichtsbeamten, der Lajjūkas, und der Richterkollegien, der parisads, zur Verbreitung seines Dharma bedient, kann nicht verwunderlich erscheinen, wenn man bedenkt, wie untrennbar auch in den Dharmassistras Recht und Moral verbunden sind<sup>1</sup>)

In dem funften Felsenedikt heißt es bei der Aufzahlung der verschiedenen Geschafte der Dharmamahāmātras, daß sie beschaftigt seien bamdhanabadhasā patrridhānāye apalrbodhāye molhāye cā (K) Buhler ubersetzt das merkwurdigerweise 'mit dem Verhindern von (ungerechtem) Gefangennehmen und Toten2), mit dem Beseitigen von Hindernissen, mit dem Lösen von Banden' (Beitr S 36) und sagt, der Gen Sing sei. wie Senart bemerkt habe, eigentumlich, könne aber dadurch erklart werden. daß man das Wort als ein Samähäradvandva fasse Senart übersetzt aber ganz richtig 'celui qui est dans les chaînes' Es ist naturlich ausgeschlossen, daß bamdhanabadhasā etwas anderes sein konne als Sk bandhanabaddhasua Die Wurzel radh und ihre Ableitungen zeigen im Veda stets v im Anlaut. und badh ist, wo es vorkommt, nichts weiter als schlechte ostliche Schreibung Zudem steht radha selbst in F XIII, bamdhanabadhānam, 'der Gefangenen', anderseits in S 4 Es kann aber auch keinem Zweifel unterliegen, daß Senart recht hat, wenn er den Genitiv mit allen drei Substantiven, die folgen, verbindet 'ils s'occupent de reconforter celui qui est dans les chaînes, de lever pour lui les obstacles, de le delivrer', fur Buhler war die Verbindung bei seiner unrichtigen Auffassung von badhasa naturlich un moglich So ist es auch klar, daß patiendhana nicht 'verhindern' heißen kann Was das Wort wirklich bedeutet, zeigt eine Stelle im achten Edikt In der Beschreibung der Dharmayātrā wird gesagt, daß dabei stattfinde samanahambhanānam dasane cā dāne ca vudhānam dasane ca hilamnapa tırıdhane ca yanapadasa yanasa dasane dhammanusathı ca dhamapalıpucha ca 1) Die Konstruktion dieses Satzes hat weder Senart noch Buhler richtig erhannt Senart ubersetzt 'la visite et l'aumône aux brâhmanes et aux cramanas, la visite aux vieillards4), la distribution d'argent, la visite aux peuple de l'empire, son instruction religieuse, les consultations sur les choses de la religion' Buhlers Übersetzung ist damit im wesentlichen

 <sup>[</sup>Auf K F Neumanns Aufsatz ZDMG 67, S 345f, bin ich erst nachtraglich aufnerksam geworden Zu einer Änderung meiner Übersetzung gibt er mir keinen Anfaß!

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ep Ind II, S 468, Buddh Stupas of Amar S 123, wird dies Wort durch 'unjust corporal punishment' ersetzt Die falsche Übersetzung des Wortes hat auch Smith, Asoka', übe rommen

<sup>3)</sup> Nach K Die Varianten in den übrigen Versionen sind so geringfügig, daß sie nicht angeführt zu werden brauehen Ich gibe den Satz zunächst in der allgemein ang nommeen Form, in Wahrheit gehört noch das nächste Wort dazu.

<sup>4)</sup> Warum Senart dazu die Bemerkung macht 'manque à Dh. et J.', verstehe ich nicht

identisch 'the reception of, and almsgiving to, Brahmans and ascetics, the reception of the aged, the distribution of gold, the reception of the people of the provinces, the preaching of the Sacred Law and inquiries concerning the Sacred Law' Es ist aber doch klar, daß die Aufzahlung aus drei durchaus konformen Gliedern besteht, in denen jedesmal der Gemtiv von den folgenden Worten abhangt 1 samanabambhanānam dasane cā dāne ca, 2 vudhānam dasane ca hılamnapatıvıdhāne cā, 3 jāna padasā janasā dasane dhammānusathi cā dhamapalipuchā cā Hilamna patividhane ist naturlich 'die Unterstutzung durch Gold'1), und auch an unserer Stelle ist patividhāna zweifellos 'Geldunterstutzung', die durchaus verstandlich ist, da die Gefangenen sicherlich selbst für ihren Unterhalt wahrend der Haft zu sorgen hatten Auch der zweite Ausdruck, apalibodha, ist kaum richtig verstanden. Senart ist zu der Bedeutung 'obstacle' für palibodha durch das Pali gekommen, Inscr II, S 137f bezeichnet er es als ein Synonym von bamdhana, da in Sep I akasmā palibodhe ia akasmā palikilese ia deutlich dem vorher erwahnten bamdhanam ia palikilesam va entspreche Buhler (Beitr S 39) sieht in apalibodhe 'die Verhinderung einer ungerechten Beeintrachtigung der Rechte, sei es einzelner, sei es der Kasten und Sekten' In der Ubersetzung von Sep I (Beitr S 135, Buddh Stupas of Amar S 130) gibt er palibodhe durch 'Gefangnis', 'imprisonment' wieder Daß die Bedeutung 'Beeintrachtigung', nicht richtig sein kann, geht daraus hervor, daß in Sep I von einem alasma palibodhe die Rede ist, einem 'grundlosen' palibodha den die Stadtrichter verhindern sollen, es gab also auch einen berechtigten palibodha2) Völlig identisch mit bamdhana kann aber palibodha auch nicht sein, da sonst an unserer Stelle apalibodhäge und mokhāye eine Tautologie sein wurde. Mir scheint daraus hervorzugehen, daß nahbodha die Fesselung im eigentlichen Sinne bedeutet, auch für Pali palibodha und palibuddhana paßt die Bedeutung 'Fessel, Fesselung', soweit ich sehe, uberall, nur werden die Worter hier, wie es scheint, stets im über tragenen Sinne verwendet3) An unserer Stelle liegt also eine Steigerung der Ausdrucke vor die Dharmamahamatras sollen die Gefangenen ent weder mit Geld unterstutzen oder ihnen die Fesseln abnehmen lassen, so daß sie sich im Gefangnis frei bewegen können oder endlich ihre völlige Entlassung aus der Haft veranlassen4)

<sup>1)</sup> Fur die Bedeutung Fursorge's das PW unter pratitidhana

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Buhler, Beitr S 137f, nimmt auch für palikilesa die Bedeutung 'harkat' 'Unbill Scherrere Bedruckung an, die angeführte Stelle zeigt, daß das nicht richtig sein kann Offenbar hat Senart recht, wenn er das Wort durch 'torture' übersetzt (Ind Ant MIN, S 88)

<sup>3)</sup> Zu beachten ist auch, daß Vopadiva eine Wurzel bundh (bundhayatı) die doch wohl mit palibodha zusummenhangt, mit der Bedeutung 'binden', samyamans, kennt

<sup>9</sup> Naturheli muß apalibodha die Bedeutung Befreiung von Fesseln' auch in dem vorhitzelinden Sitz haben bhajamayesu bambhanibhesu analiesu vudhesu 600 Lister, kleis Shillia

Den Schlußsatz des Ediktes haben alle Übersetzer bisher falsch verstanden Er lautet in Dh imaye athaye iyam dhammalipi likhita cilathitika hotu tathā ca me parā anuvatatu Die letzten Worte sind in J und G nicht erhalten, in K lauten sie tathā ca me pajā anuiatamtu1), in M tatha ca me praya anuvatatu, in Sh fehlt das me wohl nur aus Versehen tatha ca praya anutatatu \* Senart ubersetzt 'et puissent les creatures suivre ainsi mes exemples', Buhler 'und (damit) diese2) meine Untertanen es befolgen'. 'and that my subjects may act accordingly' Allein vaiā bedeutet in den Edikten memals Untertan sondern stets Kind, Nachkomme S4 Denn gleichwie einer, wenn er sein Kind (pajam) einer verstandigen Amme ubergeben hat, vertrauensvoll ist 'die verstandige Amme wird imstande sein, meines Kindes (pajam) gut zu warten', Sep I und II Alle Menschen sind meine Kinder (paja) Wie ich meinen Kindern (pajaye) wunsche, daß ihnen Heil und Gluck zuteil werde , Sep II Wie ein Vater ist der Göttergeliebte zu uns , und wie Kinder (paja) sind wir zu dem Götter geliebten, F V [Die Dharmamahamatras sollen den Gefangenen unter stutzen, indem sie bedenken ] 'er hat Kinder (Dh anubamdhapajā usw )' Die Ubersetzung des Wortes durch Untertanen ist überdies an unserer Stelle unzulassig, weil das Edikt von der Einsetzung und Verwendung der Dharmamahamatras handelt, also einer Sache, die den 'Untertanen' uberhaupt nicht zur Nachahmung empfohlen werden kann. Es kann daher kemem Zweifel unterliegen daß wir übersetzen mussen 'Zu folgendem Zwecke ist dieser Gesetzeserlaß geschrieben worden er soll langen Bestand haben, und meine Nachkommen sollen demgemaß handeln' Was der König hier unter me paja zusammenfaßt, bezeichnet er im Anfang des Ediktes genauer durch mama putā cā natale ca palam cā teht ye apatiye me (K) Ahnliche Formeln begegnen wiederholt, man vergleiche insbe sondere den unserem Satze genau parallelen Schlußsatz von FVI ta etaya athaya ayam dhammalıpî lekhāpıtā kımtı cıram tısteya ıtı tathā ca me putrā potā ca prapotra ca anusatarām savalokahītāya (G, Dh puta papotā, J potā, K putadale, Sh putra nataro, M putra natare)

hidasukhdye dhammayutaye apalibodhdye tiyapata te (h.) Vielleicht ist hier an Schuld haft zu denken Nach den Dharmassistras konnte der Glaubiger den Schuldner gebunden in sein Haus führen, s Jolly, Recht und Stite S 147 Da V A Smith auch noch in der zweiten Auflage seines Asoka Dhamdhessi, K manhesi, Sh V anahkeu durch among the needy 'wiedergist (s 162) so will sein darauf himweisen daß Bhird Ip Ind II S 408, Buddh Stupas of Amar S 123 den alten Fehler langst bereitigt blat Das Wort entspricht sibstverstandlich Sk andthesu, 'unter den Schutzlosen' Ginge es auf Sk anarthesu zuruck so mußte es in Dh und K analhesu im Sh und Manahesu der anathresu kuten.

<sup>1)</sup> Buhkr klammert das m ein und auf der Phototypic ist es nur schwach schither 'Ur ist es daher sehr währscheinlich daß in K ebenso wie in den ubrigen Versionen anuerdatu zu lesen ist.

<sup>&#</sup>x27;) Diese' beruht auf der falschen später berichtigten Lesung eine für ca me in h

Der emzige Satz in dem kurzen siebenten Felsenedikt, der zu Bemerkungen Anlaß gibt, ist der letzte Dh upule pr ca dane asa nathi savame bhāvasudhi ca nice bādham1). K vipule pi cu dāne asā nathi sayame bhārasudhi kitanātā didhabhatitā cā nice badham. Sh vimile in cu dane vasa nasti sayama bharasudhi kitrañata dridhabhatita nice padham. M vipule m cu dane yasa nasti sayame bharasuti kitanata dridhabhatita ca nice badham. G repule tu pe dane yasa naste sayame bharasudheta ea l'atamñata ea dadha bhatitā ca nicā bādham Senart ubersetzt das 'mais au moins tel qui ne fait pas d'abondantes aumones possede la domination sur ses sens, la purete de l'ame, la reconnaissance, la fidelite dans les affections, ce qui est toujours excellent 'Auch die Erlauterungen Senarts können mich von der Richtigkeit dieser Behauptung nicht überzeugen, es ist aber unnötig, auf die Frage einzugehen da die Übersetzung schon durch die Fassung der beiden letzten Wörter als unrichtig erwiesen wird Nice, nice nica sollen fur Sk nituam stehen Schon das lange a von G ware dann uner klarlich Es gibt in G, wenn ich recht sehe, keinen zweiten Fall wo a fur ausliutendes am stinde, puja in na tu tathā dānam va pūjā va deiānam pryo mamñate, derānam pryo no tatha dānam va pūrā ra mamñate (F XII) ist Plural wie in Dhp 73

asalam bhāranam recheyya purekkhārañ ca bhikkhusu | arūsesu ca rssarryam pujā parakulesu ca ||

Ferner sollten wir in dem ostlichen Dialekt von Dh J k anstatt nice, nice vielmehr nitye oder nitiye erwarten das mit demselben Suffix gebildete apatyam erscheint in F V in Dh K als apatye") Ganz unwahrscheinlich ist es auch daß in diesem Wort iemals Dehnung des Vokals der Stammsilbe eingetreten sein sollte wie wir nach der Lesart von Dh J annehmen mußten Endlich liegt in F XIV in K nityam tatsachlich in der Form nikyam vor3) Was das zweite Wort badham betrifft so gilt ja allerdings bei den Sans knt-Grammatikern bādha als Positiv zu sādhiyas sādhiyha (Pān 5 3 63). in der Sprache kommt das Wort aber kaum anders denn als Adverb in der Bedeutung 'in hohem Grade usw vor und in dieser Bedeutung findet es sich auch in den Edil ten S 7 etam jane sutu anupatipajisati abhyumna misali dhammaradhina ca badham radhisali wenn die Leute dies hören. werden sie es befolgen sich emporheben und michtig im Gesetzeswachstum wachsen F XIII (K) arıntam bi erinamane e tatā radha ra malane ra aparahe ra janasa se badha redanyamute gulumute ca deranam pryasa wam m cu talo galumatatale devanam proasa wenn man em unerobertes Land

<sup>1)</sup> Was in J von dem Satz erlalten ist stimmt mit der Lesung von Dhuberein
2) So auch M. G. apacam. Sh. apaca. In der Behandlung der Konsonanten.

Arbindungen mit y zeigt seh ein tiefgehender Unterschied zwischen dem östlichen und din beiden and ein Dialekten

<sup>1)</sup> In Dh J ist des Wort meht erhalten in Sh und G fehlt es. Zu der Sehrabung 2gl. Buhler. Beitr. S 122

erobert — das Morden das [dann] dort [stattfindet] oder das Sterben oder das Wegschleppen der Menschen das erscheint dem Göttergeliebten in hohem Grade schmerzlich und bedauerlich, das folgende aber erscheint dem Göttergeliebten noch bedauerlicher als jenes', F MI (K) hen kalata atapäsadā bādham tadhiyati palapašada pi vā upakaleti 'wenn man so handelt fördert man die eigene Sekte in hohem Grade und tut anderseits auch der fremden Sekte Gutes, F MI (K) se ca punā tathā kalamtam badhatate upahamti atapāsamdasi 'der schadigt wenn er so handelt, in höchstem Grade (oder in noch höherem Grade) die eigene Sekte', Sah na ca badham palakamte, ich habe mich aber nicht sehr angestrengt' Danach ist es doch ganz unwahrscheinlich daß bādham hier eine völlig andere Bedeutung haben sollte

Buhlers Übersetzung von Sh lautet 'But self control purity of mind gratitude and firm attachment are laudable in a lowly man to whom even great liberality is impossible' Nice mice nica wird lier sicherlich richtig von Sh nica abgeleitet Da die Vokallänge in Sh und M überhaupt nicht und in K weingstens nicht bei i und zi bezeichnet wird so macht niur das nica von G noch Schwierigkeiten eine Erklitung werde ich im folgenden versuchen Im übrigen freihich muß auch Buhlers Übersetzung als verfehlt bezeichnet werden Er hat die unrichtige Auffassung von bädham beibe halten und sieht in nice einen Lokativ, der Lokativ mußte aber wie ich schon oben S 275f bemerkt habe in Dh J K nicasi lauten Ganz unerklart bleibt auch das ä von nicä in G Ep Ind II S 468 Anm 10, will Buhler allerdings nica als Kontraktion von nicäga erklaren indem er auf nighapagita in S 4 verweist. Ich habe oben S 308 zu zeigen ver sucht daß diese Form kein Dativ ist. Ich verstehe aber auch gar nicht, wie bier ein Dativ konstruert werden sollte

Thomas') endlich will bādham durch 'altogether und nice (= nityam) durch perminent' oder 'indispensable wiedergeben. Daß die Ableitung des nice von nituam lautheh unmöglich ist habe ich sehon bemerkt.

Ich nehme bādham in dem gewohnlichen Sinne und erklare nice als Nom Sing von nica und die Wörter von ripule bis bhārasudh, ca bzi dadhabhatid ca als einen aus zwei Relativsatera zusammengezogenen Satz Sk. ripulam an tu dānam yasya (asti) nasti samyamo bhārasuddhiś ca [sa] nico badham 'wenn einer aber auch große Freigebigkeit besitzt, meht aber Selbstezahinung und Herzenseinheit so ist er ein sehr gemeiner (oder sicherlich ein gemeiner) Vensch'. Da asti in solchen Sitzen gewöhnlich fortgelassen wird so würde der Satz auch im Sanskrit nichts Auffalliges haben. Naturlich kann nan da in dem östlichen Dialekt auch das Neutrum m Nom Sing auf e ausgeht nice bādham auch als '(tan) nicam bādham' auffassen so ist das sehr (oder sicherlich) niedirg. So scheint der Über setzer von G den Satz verstanden zu haben denn meä ist offenbar das

<sup>1)</sup> Nach Smith Asoka? S 163 Anm 1

vedische Adverb nīcā, das in dem westlichen Dialekt wahrscheinlich unter dem Einfluß von uccā zu niccā umgestaltet wurde. Bei dieser Auffassung schließt sich der Satz auch vortrefflich an das Vorhergehende an, in dem der König betont, daß Selbstzucht und Herzensreinheit das Wesentliche sei, dem alle Sekten nachstreben, wenn auch bei der Verschiedenartigkeit der menschlichen Charaktere nicht alle das Ziel vollstandig erreichen Nach dem ganzen Zusammenhang kann es nicht zweifelhaft sein, daß die 'Dankbarkeit' und 'treue Ergebenheit' in K. Sh. M. erst nachtraglich hinzugefugt sind, die Versionen von Dh. J. stehen, wie sprachlich, so auch inhaltlich dem Original am nachsten

Aus dem achten Felsenedikt habe ich den Satz, der die Dharmayātrā beschreibt, schon oben besprochen Der unmittelbar folgende Satz lautet in Dh tadopayā esa bhuye abhilāme hoti derānam piyasa Piyadasine lānne bhage amne1). K tatopayā ese bhuye lāti hoti derānam piyasā Piyadasısa lajıne bhage amne, Sh tatopayam esa bhuye ratı bhotı devanam priyasa Priyadraśisa raño bhagi amñi,\* M tatopaya ese bhuye rati hoti dei ana privasa Priyadrasısa ranne bhage ane, G tadopayā esā bhuya rati bhaigti deiānam pyasa Pryyadasno rālio blāge amīe Tadopaya oder tatopaya hat Senart unzweifelhaft richtig als Aquivalent von Pali tadupiya gefaßt, die richtige Beziehung des Wortes scheint mir aber bisher verkannt zu sein mußte nach der bisherigen Auffassung das Femininum tadopavā auf abhi lame bezogen werden, das Maskulinum oder Neutrum sein kann, jedenfalls aber kein Femininum ist. Diese Nichtkongruenz des Geschlechts ist Senart nicht entgangen er will daher tadopaya in tadopaye andern (Inscr I, S 191f ) Daß solche Anderungen unstatthaft sind oder doch nur im alleraußersten Notfall wenn alle anderen Interpretationsversuche ver sagen gemacht werden durfen, wird jetzt niemand mehr bestreiten. Hier ist die Annahme eines Schreibfehlers ganz überflussig, denn nichts hindert uns tadopayā zu dem vorangehenden Satz zu ziehen. Auf der Dharma yātrā des Königs findet statt jānapadasa janasa dasane ca dhammānusathī ca [dham]ma[pa]lıpuchā ca tadopayā 'der Besuch der Bewohner der Provinzen und ihre Unterweisung im Dharma und ihre passende (oder entsprechende) Befragung nach dem Dharma' In Sh, wo tatopayam steht, haben wir das Adverb anzunehmen 'in passender Weise'

Schwieriger sind die folgenden Worte. Ich habe schon oben S. 276 auseinandergesetzt, daß die bisher angenommene Gleichsetzung von bhäge anne mit Pali apraebhäge wenigstens in Dh. J. K. unmöglich ist, und daß die Worte hier nur Nom Sing sein können. Es ist ferner kaum möglich in K. und M. ese, bzw. ese mit Senart und Buhler auf läts bzw. rats zu beziehen "dies ist das Vergnugen", da lätis seiner ganzen Bildung mach doch kaum ein Maskulnum sein kann. Bhäge endlich söll nach Senart (Inser. I. S. 190) 'en revanche, en echange des plaisirs abandonnés'

<sup>1)</sup> Was in J von dem Satz erhalten ist, zeigt keine Abweichungen

bedeuten, ein Bedeutungsubergang den ich nicht verstehe Buhler übersetzt es (Beitr S 54)1) richtiger durch 'mehr und mehr' In diesem Sinne erscheint das Wort auch in S7 tata cu lahu se dhammaniyame nijhaliya va bhuye 'von diesen (beiden) sind die Gesetzesverbote das Geringere, mehr (geschieht) durch die Anregung zum Nachdenken', nichaliga zu cu bhuve munisanam dhammaradhi tadhita 'durch die Amegung zum Nachdenken ist aber die Gesetzesförderung im höheren Maße unter den Leuten gefördert worden' Mir erscheint es danach notwendig ese auf bhage amne zu beziehen und in bhuyelāts, bhuyerats ein Bahuvrīhi zu sehen mit der Bedeutung größere Freude bereitend'2) 'diese, (numlich) die zweite Periode, bereitet dem göttergeliebten König Privadarsin größere Freude' Der König teilt sein Leben in zwei Abschnitte, in dem ersten genoß er die Freuden der Jagd und ahnlicher Vergnugungen, in dem zweiten gewahren ıhm höhere Befriedigung die Dharmayatras Ebenso wie bhuyelatı in K und bhuverats in M laßt sich naturlich bhuveabhilame in Dh und bhuverals in Sh auffassen. Der Übersetzer von G hat aber meiner Ansicht nich die Konstruktion des Satzes nicht verstanden und den Text, wie er es auch an anderen Stellen tut, verandert In G ist bhage amne offenbar Lokativ und bhuyarati kein Bahuyrihi, sondern Karmadharayas) 'Dies ist ein großeres Vergnugen fur den göttergeliebten König Privadarsin in (seiner) zweiten Periode '

Der Schluß des neunten Felsenediktes hegt in zwei ganz ver schiedenen Fassungen vor, von denen nur die in K Sh M erscheinende zu Bemerkungen Anlaß gibt Der Tevt lautet nach Buhler in K imam katham ith J e hi itale magale samsayikje se hot i j l sipä va tam atham minateja siyä punä no hidalokike ca iase j iyam punä dhammamagale akälikye j hamce in tam atham no nite is hida atham j palata anamtam punä pava sais i j hamce punä tam atham minate is hida tato ubhayesam'i ladhe hoti hida cä se athe palatä cä anamtam punnam pasaiais tenä dhammamagalenä Die erste Trage lautet in Sh nivutaspi va puna imam kesa, in M nivutasi va puna ima kesam iti, im ubrigen stimmen Sh und M im wesentlichen mit K ulperen

Im Vorhergehenden wird der Unterschied auseinandergesetzt zwischen den Mangalas, die die Menschen gewöhnlich betreiben und dem Dharnamangala dit der Befolgung des Dharma durch gebuhrendes Benehmen gegen Sklaven und Diener, Ehrerbietigkeit gegen ehrwurdige Personen

<sup>1)</sup> In der Über-etzung Pp Ind II S 469 hat er sich Senart angeschlossen 'in exchange for past pleasures'

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ähnlich wöllte übrigens schon Burnouf die Worte zum Kompositium verbinden <sup>3</sup>) Daß das Wort Kompositium ist scheint mir aus dem Gebrauch d. r. Stamm form bluwa hervorzuschen.

<sup>4)</sup> Ob hot dasteht ist zweifelhaft

<sup>\*)</sup> Schreibfilder für atha 
\*) Schreibfild r für pasaeati
\*) Viell icht ist ubha jenam oder ubhayenām (für ubhayēnam \*) zu l wen

usw Auf dieses Dharmamangala sollen sich die Leute gegenseitig hin-weisen, indem sie sagen 'Dies ist (etwas) Gutes, dies muß als Mangala gemacht werden, bis der Zweck erreicht ist' Unmittelbar daran schließt sich unsere Stelle \* [Die einfache Wendung, die in K zur Anknupfung dient, macht keine Schwierigkeiten | Den überleitenden Satz in Sh übersetzt Bubler naturtia era munar idam Lesam, 'auf welcher (Heilsmittel) Gelingen (bezieht sich) aber dieses ?' (Beitr S 179), 'to the success of which auspicious rites does this refer?" (Ep Ind II, S 469) Diese Erklarung ist sicherlich nicht richtig Es handelt sich im folgenden nicht etwa um neue Mangalas, wie man nach der Frage annehmen mußte, sondern um die verschiedenen Wirkungen, die die beiden vorhergenannten Arten von Mangalas haben [Es 1st also zu übersetzen 'Fur das Gelingen von welchen (Dingen) aber (ist) dies (namhch das Mangala) da?' oder freier 'Was bewirkt aber dies Mangala? In der Antwort] wird zunachst die Wirkung des gewohnlichen Mangala beschrieben, dann die viel größere des Dharmamangala 'Was das Mangala betrifft, das sich auf irdisches Gluck bezieht, so ist es zweifel haft Vielleicht bewirkt es die gewunschte Sache, vielleicht aber auch nicht, und (jedenfalls) bleibt es (in seiner Wirkung) auf das Diesseits be schrankt Dies Dharmamangala aber ist an keine Zeit gebunden Wenn es die gewunschte Sache im Diesseits nicht bewirkt, so entsteht daraus (doch) unendliches religiöses Verdienst im Jenseits. Wenn es aber die gewunschte Sache im Diesseits bewirkt, dann (findet) Erlangung von beiden (statt) Im Diesseits entsteht die gewunschte Sache und im Jenseits un endliches religiöses Verdienst infolge dieses Dharmamangala

Im einzelnen bemerke ich dazu folgendes Nivuta (für nivvutta) hat Buhler [sicherlich richtig] im Sinne von narvrtts genommen, so wie im Sans krit gata fur gati, mata fur mati gebraucht wird. In der Sprache der Edikte ging diese Bildung von Nomina actionis, wie es scheint, weiter als im Sanskrit Dem vorletzten Satz von K tato ubhayesam ladhe hoti entspricht in Sh tato ubhayasa ladham bhots, in M tato ubhayasa sa ladhe hots \* Buhler, Beitr S 180, will ubhayasa als Genitivus partitivus fassen 'von beiden etwas' Ein solcher Genitiv durfte aber sprachlich hier kaum zu recht fertigen sein, und er paßt auch dem Sinne nach nicht, es wird ja nachher ausdrücklich gesagt, daß beide Zwecke vollstandig erreicht werden Wenn ladhe, ladham als Partizip genommen wird, so ergibt sich noch eine andere Schwierigkeit in der Lesart von Sh tato ubhayasa ladham bhots iha ca so atho paratra ca anamiam puñam prasavats tena dhramamgalena Auch wenn man mit etwas veranderter Auffassung des Genitivs und mit Annahme eines Anakoluths übersetzen wollte "dann ist von den beiden erlangt im Diesseits die gewunschte Sache, und im Jenseits entsteht unendliches Verdienst durch dieses Dharmamangala', so mußte sich doch das Neutrum ladham auf das Maskulinum so atho beziehen), was ich für nicht möglich

<sup>1)</sup> M hat die Pindungen des östlichen Dialektes ladhe, athre die nichts entscheiden

halte Mir scheint daher, daß ladhe, ladham im Sinne von Sk labdhih steht, daß hinter hots (bhots) ein Punkt zu setzen ist, und daß athe (atho, athre) wie pumnam (puñam, punam) das Subjekt zu pasarati (prasarati) ist!)

[Dem etrake von Sh, atrake von M entspricht in K trale, das danach die Bedeutung 'auf das Diesseits bezugich' haben muß Bihler möchte trale mit Apabhr eradu zusammenbringen, allein das ist ausgeschlossen, da d in dieser Zeit noch nicht als lerscheinen kann. Da in K die Lange des i und ü micht bezeichnet wird, so steht tiale wahrscheinlich für fialle und ist eine Weiterbildung von ved irat, das, wie Geldner, Rigveda in Auswahl I, S 32, richtig gesehen hat, 'gegenwartig', 'dieser hier' bedeutet Adjektiva die Zahl, Zeit oder Ort bezeichnen, werden im Pral-rit überaus haufig mit l'Suffixen gebildet, vor allem auch von Adverbien, s Pischel, Prakrit Grammatik §595. So wird auch italla Adjektivhildung von dem wie tävat yäist adverbial gebrauchten wat sein, formell entspricht AMg mahalla von mahat. Die Bedeutung von walla wurde sich dann vollstandig mit etraka decken ]

In der Erklarung der Worter hidalokike ca tase stimme ich mit Senart ubersetzt aber es mag auch geschehen, daß (sie es) meht tun und (erfolglos) in dieser Welt zuruckbleiben'') hat den Punkt, auf den es ankommt, trotz der richtigen Erklarung Senarts übersehen

Unklar ist mir auch, warum Buhler in seiner letzten Ausgabe das is in K no mifue lett, mitatet, Sh mitatet, M na mitatet, mitatet als its falt, wahrend er fruher die Formen richtig als 3 Sing Pras betrachtete Auch in Sh yads puna tam atham na mitate hia?) ist mitate woll nur Schreibfehler für nivatet, vgl in demselben Edikt ba für bahu, dhramamgalena für dhramammanlana

Endlich möchte ich noch darauf hinweisen daß apaphale in K Z 25 usw unzweifelhaft auf Sk alpaphalam zuruckgeht, nicht auf apaphalam; sie Senart und Buhler wollen Das ergibt sich, wie Smith, Asoka<sup>‡</sup>, S för richtig gesehen hat, mit Sicherheit aus dem Gegensatz zu dem folgenden mahäphale apaphale cu kho ese iyam cu kho mahaphale ye dhammamagale (K) Der König bestreitet ja garmieht, daß die gewöhnlichen Mangalas

<sup>1)</sup> Buhler schwankt in seinen Auffassungen Beitr S 61 verhindet er alle inst passieiti, Fp Ind II, S 469 erganzt er ladle zu alle D 60 passieiti (prasairat) ebensowie paśarati (prasairat) in der Parallelstelle in F XI intransitiven binn hat zeigt schon die Fusatz itad dhammamagaleia, leia dlammadairad und de Fristung durch blacht in G Ich kann daher der Übersetzung Büllers Fp Ind II, S 470 'produces for himself', nicht zustimmen Pasairati geht aber auch kaum auf 5k prasafryate zurick wie Buhler. Beitr S 73 meint da wir dann in K pastigate zurick wie Buhler. Beitr S 73 meint da wir dann in K pastigate zurick wie Buhler. Beitr S 73 meint da wir dann in K pastigate zurick wie Buhler. Beitr S 73 meint da wir dann in K pastigate erwendet = 5k prasayate.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Fhenso V A 5mith Asoka<sup>4</sup>, S 167 Die scheinbar abweichunde Fassung von Sh erklitt sich sicherheh dadurch, daß hinter sign pana das no ausgefallen ist \*
<sup>3</sup>) Viellicht in

das Gluck im Diesseits wirken können, und gibt ja ausdrucklich zu, daß man diese Mangalas machen musse (se katavifye\*) cera kho mamgale), das Dharmamangala steht nur höher

In dem zwolften Felsenedikt machen die letzten Worte in dem Satz (G) derānam piyo no tathā dānam va pūjā ia mamnate yathā kimti säraradhī asa sarrapāsadānam bahakā ca Schwierigkeiten Kern (Jaart S 68) sah in bahalā (fur bahulā) das Gegenteil des vorher erwahnten lahukā atpapāsamdapūjā va parapāsamdagarahā ia no bhaie apakaranamhi lahukā ta asa tamhi tamhi pralarane Wie lahukā ein Substantiv = Sk lāghara sem sollte, so sollte auch bahulā em Substantīv = Sk bahumāna sein, er übersetzte demgemaß 'dat Devänämpriya niet zozeer hecht aan hefdegaven of eerbetoon, als daaraan dat alle secten in goeden naam en ınnerlijk gehalte mogen toenemen en geëerbiedigd worden ' Senart schließt sich dieser Auffassung völlig an 'que le [roi] cher aux Devas attache moins d'importance a l'aumône et au culte extérieur qu'au vœu de voir regner les doctrines essentielles et le respect de toutes les sectes' Buhler hat richtig erkannt, daß lahukā Adjektiv ist, er übersetzt (Beitr S 78) 'Das Hochpreisen der eigenen Sekte oder das Schmahen fremder Sekten soll ohne Grund (gar)nicht vorkommen und, (wenn es) aus dem einen oder dem anderen Grunde (gerechtfertigt ist), soll es maßig sein' Entsprechend faßt er auch bahukā als Adjektiv auf 'Der Gottergehebte halt nicht soviel von Freigebigkeit und Ehrenbezeigung als wovon? (Davon) daß bei allen Sekten ein Wachsen des Kernes stattfinde, und (zwar) ein machtiges' Nun scheint es mir allerdings vollkommen sicher, daß bahukā nur Adjektiv sein kann, es laßt sich aber nicht leugnen daß bahukā ca, in dem Buhlerschen Sinne genommen ein stillstisch sehr auffalliger Zusatz ist. Dazu kommt, daß die beiden Worte im Anfang des Ediktes, wo der ganze Satz schon einmal gegeben ist, fehlen na tu tathā dānam va pūjā ia detānam piyo mamñate yatha kiti saravadhi asa sarapasamdanam. Ich bin daher uberzeugt, daß auch an der zweiten Stelle der Satz mit sarrapāsadānam schließt und daß bahukā zu dem folgenden Satz gehört der dann lauten wurde bahakā ca etāya athā¹) vyāpatā dhammamahāmātā ca ethījhakhama hāmātā ca racabhumīkā ca añe ca nīkāvā 'und viele sind zu diesem Zwecke tatig, die Dharmamahamatras und die Mahamatras, die die Frauen be aufsichtigen, und die Vacabhumikas und andere Kollegien' Ahnlich heißt es S 7 ete ca amne ca bahulā mulhā dānavisagasi viyāpatāse mama ceva dermam ca

In dem zweiten Satz des dreizehnten Felsenediktes hest Buhler in K diyadhamäte pänasatasahase yetaphä apavudhe satasahasamäte tata hate bahutāramtake vā mate Fùr yetaphā steht in Sh yetato Bühler, Beitr S 85, betrachtet yetaphā als eine sehr starke Korruption von etamhā, etasmāt Sk etad zeigt aber in keinem Dulekt der Inschriften jemals den

<sup>1)</sup> Schreibschler für athäya, siehe oben S 303, Anm 2

Vorschlag eines y, und es kann daher keinem Zweifel unterliegen, daß ye taphä und ye tato zu lesen ist '150000 Seelen waren es, die von dort fortgeschlepnt wurden'.

Einen ahnlichen l'ehler begeht Buhler in dem Satze arijitam hi vin namane etată radham tă malane vă aparahe tă janavă [] se bădha redaniyamule gulunule că devănam piyasă Fur etată bietet Sh yetatra Naturlich ist, vie Senart schon gesehen hatte, e tata und ye tatra zu lesen und der erste Satz als Relativatz zu fassen!)

Auch in einem dritten Satz dieses Ediktes ist meines Erachtens die Konstruktion bisher verkannt Er lautet nach Buhler in K uesam va m samurhitanam sinehe aurpahine etanam mitasamthutasahayanatikwa unya sane2) pāpunāti [ ] tata se pi tānamera upaghāte hoti, in Sh vesa ia m sam rrhitanam neho arr prahino etesa mitrasamstutasahayañatika rasana prapunati I l tatra tam pr tesa so apagratho bhots, in M yesam sa pr samri sinehe ariarahine eta mitrasam 2) Nach Senart und Bubler sind das zwei Satze Buhler übersetzt die Version von Sh. Or misfortune befalls the friends, acquaintances companions, and relatives of those who them selves are well protected, but whose affection is undiminished. Then even that misfortune becomes an injury just for those unhurt ones' Man sight aber keinen Grund weshalb das Relativum hier durch das ungewöhnliche Pronomen etad anstatt durch tad aufgenommen sein sollte, es ist daher sicherlich auch hier e (= yat) tanam, e tesa e ta zu lesen, so daß der ganze Satz im Sk lauten wurde yesam vapi samirhitanam\* sneho 'riprahino yat tesām mitrasamstutasahāyajūātayo iyasanam prāpnuvanti tatra tad api tesam eropaghāto bhavatı 'oder wenn die Freunde, Bekannten, Genossen und Verwandten von denen, die (selbst) wohl aufgehoben große Zuneigung fuhlen bei einer solchen (Gelegenheit) Ungluck erleiden, so ist auch das fur eben diese eine Schadigung

Der Satz, der die Begrundung der milden Maßregeln gegen die Wald bewohner enthalt, lautet in Sh icchat h devanam projo sarrabhulana alsah samyamam samacariyam rabhasiye Buhler übersetzt (Betr S 1961) 'Denn der Göttergeliebte wunscht für alle Wesen Schönung, Selbstbeherr schung, Gerechtigkeit (und) Freudigkeit', indem er rabhasiye = Sk räbharbsyam setzt, das nach Ujivaladatta zu Unadisütra III, 117 harvasya bhärabbedeuten kann') Anstatt rabhasiye hat K madara is, G madavam ca 'Mildo', in M Ichit das Wort Nan kann naturlich rabhasiye nicht ein Synonyn von märdavam sein, aber die 'Freudigkeit' paßt auch nicht in der Zusammenhang Alsah, samyamam, samacanyam bezeichnen samtlich

<sup>1)</sup> Sehe die Übersetzung oben S 298

<sup>2)</sup> Nach der Phototypie ware auch die Lesung tiyasanam möglich

<sup>1)</sup> In G sind d e in Betracht kommenden Worte nicht erhalten

<sup>\*)</sup> rubhaso regularsayoh | tas sa bhaco rubhasyam In der von Bühl r ange führten Stelle Kirtik 9 3 kommt man mit der Bedeutung rega völlig aus

ebenso wie mādavam, die Gefuhle, die die königlichen Beamten gegen die Untertanen hegen sollen, unmöglich kann mit diesen die 'Freudigkeit' zusammengestellt werden, die doch nur die Stimmung der Untertanen bezeichnen könnte') Dazu kommt eine grammatische Schwierigkeit Rabhasiye mußte Akk Sing eines Neutrums sein Eine solche Form auf e war aber dem nordwestlichen Dialekt sicherlich fremd, und ihr Gebrauch ware um so unbegreiflicher, als das Wort offenbar nicht aus der Vorlage in Ardhamägadhi übernommen ist, sondern von dem Übersetzer selbst herruhrt Mir scheint daraus hervorzugehen, daß rabhasiye nicht Akku sativ, sondern Lokativ ist, der zu samacariyam gehört, und daß rabhasiya der Grundbedeutung von rabhas gemaß Gewalttatigkeit bedeutet 'denn der Göttergeliebte wunscht Nichtverletzung aller Wesen, Selbstbeherrschung und Unparteilichkeit bei (Fallen von) Gewalttatigkeit'

In dem siebenten Saulenedikt beschreibt der Komg seine Wohl fahrtseinrichtungen wie folgt magesu pr me nigohäns lopāpitāns chāyopagāni hosamti pasumunisānam ambāvadikyā lopāpitā adhakosikyāni pi me udupānāni I hānāpā pitāni nimsidhiyā\* ca kālā pitā ā pānāni me bahukāni tata tata lālapitāni patībhogāye pasumunisānam Nachdem Fleet (JRAS 1906, S 401ff) in überzeigender Weise gezeigt hat, daß adhalosikyāni nicht 'einen halben Krośa voneinander entfernt', sondern 'in Abständen von acht Krosas' bedeutet, enthalt die Stelle nur noch ein unklares Wort nımsıdhıya Buhler, Beitr S 280, meinte, es stunde fur nısıdhıya wie Palı mahimsa fur mahisa und entsprache dem Wort misidiya, 'Wohnung', das sich in dem Kompositum i äsanisidiya in Dasalathas Inschriften findet Beide Wörter sind seiner Ansicht nach Vertreter des Sk nisadya, 'Sitz', 'Markthalle', aber aus dem Prasensstamm statt aus der Wurzel gebildet Diese Etymologie befriedigt aber keineswegs, denn abgesehen von der auffallenden Nasalierung in der ersten Silbe, bleibt die Zerebralisierung und vor allem die Aspiration des d der Wurzel vollig unerklart, hier Einfluß des vorausgehenden ursprunglichen s anzunehmen, wie Buhler es tut, er scheint mir unmöglich Aber auch die Bedeutung, die Buhler dem Wort zuschreibt, ist keineswegs gesichert. In den Inschriften des Dasalatha bedeutet raşanısıdıya natürlich 'Wohnung wahrend der Regenzeit', hier soll nach Buhler nimsidhiyā ein Terminus fur die offentlichen Herbergen oder Serais sein, die sich an allen Straßen finden und haufig von wohltatigen Leuten dharmartham errichtet werden

Die richtige Erklarung des Wortes verdanke ich Herrn Helmer Smith, mit dem ich vor Jahren die Asoka Inschriften las Er fuhrte das Wort auf \*misliste zuruck und verwies auf die analogen Bildungen, die Pischel,

<sup>3)</sup> In der englischen Übersetzung (Ep Ind II, S 471) ist das klare Verhaltnis durch die unrichtige Übersetzung von aleat, noch mehr verwischt 'for the Beloved of the gods desures for all beings freedom from injury, self restraint, impartiality and 100 fulness.

Grammatik der Prakrit Sprachen § 66, aus der Ardhamägadhī anfuhrt sedhi, sedhiya, anusedhi, pasedhi, risedhi. So erklart sich die Nasalierung ohne tede Schwierigkeit Sie tritt nach Pischel § 74 sehr haufig vor Ver bindungen von Konsonanten ein, von denen der eine ein Zischlaut ist. genau entsprechende Beispiele sind M amsu = Sk aśru. AMg mamsu = Sk śmasru, AMg M tamsa = Sk tryasra Die Erweichung des tth zu ddh ist genau die gleiche wie in adhakosikyāni aus Sk. \*astakrosikāni und entspricht der des it zu dd in ambāvadikyā1) aus Sk. \*āmratārtikāh. Was die Bedeutung betrifft, so ist zu beachten daß, wie Pischel a a O bemerkt. AMg sedhi von den Kommentatoren durchweg mit sreni erklart wird Nımsıdhıvā entspricht so einem Sk nisrayanı nisreni"), das seit dem Satapathabrahmana in der Bedeutung 'Leiter', 'Treppe' belegt ist. Das Wort paßt vortrefflich in den Zusammenhang Asoka hat alle acht krosas entweder Brunnen (udupanas) graben lassen oder da wo die Straße an einem Flusse entlang oder über ein Gewasser führte. Treppen, die zum Wasser hinabfuhrten, bauen lassen Daß das der Sinn der Worte ist, be weist das ca durch das die beiden Satze adhakosikyāni pi me udupānāni khananāmtāni und nimsidhiyā kālapita zur Einheit verbunden werden Das Richtige hat ubrigens Kern schon vor mehr als 30 Jahren gesehen. in seinem Buddhismus Bd II, S 385 sagt er in der Analyse des Ediktes der Konig hatte 'alle halbe Kos vonemander Brunnen graben und Treppen (um zu dem Wasser hinunterzusteigen) machen lassen'

In demselben Edikt wird von den Almosemers des Konigs gesagt sauss ca me olodhanas ie bahundhena ällällena ians täm tuthäyatanäns patis[pädayamti] hida ceva disasu ca<sup>3</sup>) Kern bemerkt in seiner Analyse des Ediktes a a O S 386, der Konig sage, sowohl die Aufseher als andere Personen waren mit der Austeilung von Liebesgaben beauftragt in der Weise, daß sie sowohl dem König als auch seinen Gemahlinnen jede gun stige Gelegenheit zu melden hatten, Wohltatigkeit, sei es in der Haupt stadt oder in der Provinz, zu üben Im Anschluß daran übersetzt Buhler 'Und in meinem ganzen Harem [lehren] sie in dieser und jener Weise ver schiedene Wege zur Befriedigung') sowohl hier (in Pätaliputra) als in der Perne' Tuthayatanam soll Sk tustyäyatanan sein, 'Wege oder Mittel zur Befriedigung', 'gunstige Gelegenheiten zur Wohltatigkeit', welche dem Geber und dem Empfanger Befriedigung verursachen (Bettr S 281) Allein äyatana kann doch unmöglich 'Weg oder Mittel, 'Gelegenheit',

<sup>1)</sup> Auch in dem Edikt der Königin, I A XIX, S 126

Falsche Schredungen sind nihfragoni, nihfragoni, nihfregoni, nihfreni,
 Die Frganzungen ruhren von Senart her Statt patifpddayamtif ware auch

patifeedayamtif möglich das F VI belegt ist

§ In der englischen Überstzung 'they [point out] in various ways the manifold sources of continuum t

'source' bedeuten Es ist 'Standort', 'Statte', übertragen 'der Gegenstand, auf den sich etwas bezieht' i Für das erste Wort des Kompositums verweise ich auf Mallinätha zu Kirätärj 1, 26 Hier heißt es, diß der Spion ättasatkriya, nachdem er seine Belohnung empfangen hatte, fortging Mallinätha erklart ättasatkriya durch grhitapäritosika und führt zur Er lauterung eine Stelle aus dem Nitiväkyämrta an tustidänam eva cäränäm hi vetanam | te hi tallobhät siämikäryesv ativa tiarayante, 'denn der Lohn der Spione ist die Verleihung eines (gelegentlichen) Gnadengeschenkes Denn diese sind aus Verlangen danich in den Angelegenheiten der Konige eifrig' Ebenso sind sicher auch unter den tuthäyatanäm die 'Gegenstande der Belohnung' zu verstehen, d h die Personen, die wurdig sind, gelegentlich Gnadengeschenke zu empfangen

Aber auch formell bedarf Buhlers Erklurung noch der Berichtigung Ein sicheres Beispiel für die Behandlung der Verbindung sty in dem Dialekt der Saulenedikte fehlt allerdings, da aber sonst in den Verbindungen eines Konsonanten mit y meist ein i eingeschoben wird, sollten wir als Fort setzer emes tustyāyatana eher tuthiyāyatana als tuthāyatana erwarten. Ich möchte daher tuthayatana heber auf tustäyatana zuruckfuhren und in tusta ein Aquivalent für Sk tusti sehen, so wie in den Edikten ladha für Sk labdhi gebraucht wird2) Vielleicht findet sich tusta in genau der selben Bedeutung wie in unserer Stelle auch im Kautilivasästra. Als Dinge die der als Asket verkleidete Spion um sein Ansehen zu heben. prophezeien soll, werden dort (S 19) aufgezahlt alpalābham agnidaham corabhayam düsyaradham tustadanam videsapravrttijnanam idam adya sio ıā bharısyatıdam ıā raja karısyatıtı Nach dem ganzen Zusammenhang kann tustadanam hier kaum das Geben an die Zufriedenen's) bedeuten, sondern muß dasselbe bezeichnen wie das tustidanam in der aus dem Ni tıvākyāmrta angefuhrten Stelle

Der Abschnitt über die Gabenverteilung schließt dälakänam pr. ca me kate annänam ca derekumalänam ime dänarisagesu riyäpatä hokumit it dhammäpadänathäye dhammänupatipatiye esa hi dhammäpadäne dhamma patipati ca ya iyam dayä däne sace socare madare sädhare ca lokasa heram vadhisati it. Buhler hat die Konstruktion des letzten Satzes durchaus mißverstanden wenn er übersetzt. Denn das sind edle Taten nach dem Gesetz und das ist der Gehorsam gegen das Gesetz wodurch Barmherzigkeit, Freigebigkeit Wahrhaftigkeit, Reinheit, Sanftmut und Heiligkeits unter den Menschen wachsen. Heram "so", soll bedeuten "in der vom

<sup>1) \</sup>gl hāsyāyatana 'Gegenstand des Gelachters', im kleineren PW

<sup>2)</sup> Siehe oben 5 327

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) An anderen Stellen kommt tusta auch als Adjektiv in der Bedeutung 'zu frieden' (Mahabh zu Pan 3 2 188) im Kauthliva vor, z B S 23 teşăm mundaja tilavyañ jonās tuglatiştateam vid jub | tust in bhūyah pūjayet | atustāms (Ausg atustat) tuglihētos i plagena sahmā ca prasādayet

König gewunschten Weise' Die Wörter yā 19am bis sädhate ca sind aber naturlich nur die genauere Ausfuhrung des vorausgehenden dhammā-padāne dhammapatipati ca, und hetam bezieht sich auf die vorhergenannten Anordnungen des Königs, wie Senrit schon richtig gesehen hatte Es ist also zu übersetzen 'Denn so wird dies Gesetzesheldentum und diese Gesetzeserfullung, namheh Barmherzigheit usw. in der Welt wachsen'

Zu den schwierigsten Edikten gehört das erste Separatedikt von Dhauli und Jaugada Mir scheint, daß es in wesentlichen Punkten bisher meht richtig verstanden ist, und wenn ich auch einige Stellen nicht zu er klaren vermag1), so glaube ich doch an anderen eine befriedigendere Über setzung bieten zu konnen als meine Vorganger Das Edikt ist an die ma hāmātā nagalarvohālalā von Tosalī und Samāpā gerichtet Diese nagala rruohālakas sind sicherlich dieselben Beamten wie die pauravyārahārikas. die Kautilivasästra, S 20, erwahnt werden Nach Senart und Bubler sind es Magistratsbeamte, Senart ubersetzt (I A XIX, S 95) 'the officers in charge of the administration of the city', Buhler (Buddh Stupas, S 129) 'the officials, the administrators of the town' Aber Kern (Jaartell S 104, JRAS NS XII, S 390) versteht darunter Richter 'the magistrates who are entrusted with the administration of justice in the city' Ich habe schon oben S 302 bemerkt, daß rayohāla in S 4 'Gerichtsverfahren' be deute, und daß daher auch nagalarnyohālaka nur die 'Stadtrichter' sein konnten Dazu stimmt auch der Inhalt des Ediktes, dessen einziger Zweck ist, vaterliche Milde gegen alle zu empfehlen die sich irgendwie gegen das Gesetz vergangen haben Sollten also die Nagalavivohālakas neben ihren richterlichen Funktionen noch eine administrative Tatigkeit ausgeubt haben so ist in dem Edikt iedenfalls nicht davon die Rede

Den Satz tuphe (J phe) hi bahüsu pānasahasesu āyatā pana (J āyata panayam) gachema sumunisānam ubersetzt Senart 'for ye have been set

<sup>1)</sup> Dahm gehort zum Beispiel der Satz duahale hi imasa (J etasa) kammasa me (J sa me) Lute maneatileke Daß Senarts und Buhlers Erklarungen nicht befriedigen hat schon Franke, GN 1895, S 537f, bemerkt, aber was er selbst vorschlagt ist un halthar Duāhale soll nach ihm 'schlecht vollbringend' bedeuten, da akara nach dem PW im Mbh 'Zustandebringung', 'Vollbringung heiße Im PW steht aber unter dhara Zustande bringung, Vollbringung (eines Opfers) rujasuyo duraharah Mbli 2. 664 Es hegt also such hier nur eine Ableitung von ahr in der ganz gewöhnlichen Bedeutung '(ein Opfer) darbringen' vor, die mit der von Franke postulierten gar nichts zu tun hat Weiter aber soll dudl ale Lok Sing sein 'Denn woher sollte mir une Vorhebe (maneatileke) kommen für einen, der diese Aufgabe schlecht ausführt !" L's gibt aber keinen Lokativ auf -e in dem östlichen Dialekt, wie schon Senart in seinen Noten gernde an dieser Stelle gegenüber einer Frklarung Kerns bemerkt hatte. Recht hat Franke sicherlich, wenn er bestreitet, daß Lute aus Sk. krtah entstanden sein könne In einigen Fullen hat Buhler seltsamerweise die zweifelles richtigen Frklä rungen seiner Vorgänger ignomert. Die Formen patieedageham, alabheham usw waren zum Beispiel schon von Kern als 1 Sing Opt erkannt, und die Konstruktion der mit am Lichs dalhāms halam sind atl a paidye iel ams hakam beginnenden Sitze war lingst von benart richtig erklirt worden

over many thousands of souls, that ye may gain the attachment of good men'. Buhler 'for you dwell as rulers among many thousands of creatures, desiring, May we gain the affection of all good men' Die Stelle ist meines Erachtens entscheidend für die Bedeutung von ayata, das in ahnlichen Verbindungen in S 4 (lajükā me bahūsu pānasatasahasesu janasi āyatā) und S 7 ([me pul]isā pi bahune janasi āyatā, lajūkā pi bahukesu pāna satasahasesu ayata) wiederkehrt Buhler, Beitr S 136, hat sicherlich recht, wenn er sagt, daß das Partizipium hier aktive, nicht passive Be deutung haben müsse, da sonst statt gachema die zweite Person Pluralis stehen musse1) Es kann ferner keinem Zweifel unterliegen, daß āyata, wie schon Burnouf und Lassen annahmen, Vertreter von Sk äyatta ist Buhler meint daher, daß auata, zunachst 'wohnend unter'. 'sich befindend bei', die Bedeutung 'hochgestellt unter', '(als Herren) wohnend unter' an genommen habe. Mir scheint indessen dieser Bedeutungsubergang für das Wort ganz unwahrscheinlich, da man nicht einsieht, wie der Begriff des Hochgestellten hineingekommen sein sollte. Nun heißt aber uat mit dem Lokativ im Sk. ganz gewöhnlich 'beducht sein auf , 'sorgen fur'2), atvavat ist nach dem PW im Dasak in der Bedeutung 'sich sehr bemuhen um (Lok )', 'sehr bedacht sein auf' belegt. Danach können doch auch die oben angefuhrten Verbindungen kaum etwas anderes heißen als fur viele 1000 Seelen fur viel Volk, fur viele 100000 Seelen sorgend3)', und dieser Aus druck paßt auch vortrefflich auf die Nagalavivohalakas wie die Lauükas. deren Aufgabe es ist, fur die richtige Handhabung des Rechtes und die Ausbreitung des Dharma unter den Provinzbewohnern zu sorgen

In dem zweiten Satz fallt der Ausdruck sumunisanam um so mehr auf als der König unmittelbar darauf ausdrucklich sagt saie munise paiā mamā (Dh), 'alle Menschen sind meine Kinder' und hemera me icha sara munisesu (J), 'ebenso ist mein Wunsch in bezug auf alle Menschen' Ich bin überzeugt, daß sumunisanam in su und munisanam zu zerlegen ist. und daß su hier Sk sud vertritt wie in Sep II kimchamde su laja aphesa ti Der Satz wurde also, vorausgesetzt daß die Lesung panayam richtig ist4), wortlich zu übersetzen sein 'Denn ihr habt für viele Tausende von Seelen zu sorgen (indem ihr euch fragt.) "Ob wir wohl die Zuneigung der Menschen erwerhen " '

Am weitesten auseinander gehen die Deutungen in dem Abschnitt, der nach Buhler lautet Dh no ca pāpunātha ārāgamake suam athes) [ ]

<sup>1)</sup> Senart hat in seiner Übersetzung daher auch die zweite Person für die erste eingesetzt

Auch das Partizip yatta ist in dieser Bedeutung haufig
 Danach ist meine Übersetzung oben S 311 zu berichtigen

<sup>1)</sup> Ich bin dessen aber trotz der Versieherung Senarts (a. a. O. S. 86) keineswegs sicher, die Lesung pi nayam gachema su munisanam wurde z. B. einen siel beseiten Sinn ergeben doch läßt sich die Frage ohne die Benutzung eines Abklittsches naturlich meht entsched n 3) Smart atha

lecha va ekapulise nāti') elum se pī desam no saiam [] dekhala') hi tuphe elam suirhtlā Ţi nīti [] iyam ekapulise pa athi ye bamdhanam vā palikilesam vā pāpunati [] tata hoti') akasmā tena bamdhanamtika amne ca bahujane') daviye dukhiyati') [] tata ichitaviye tuphehi kimit majham patipadayemā ti J no ca tuphe elam') pāpunātha āvāgamake ) iyam athe') [] kecā ekapulise pī manāti') se pī desam no'u) savam [] dakhatha hi tuphe hissuitā'i) pī bāhuka'i] [] fatā hoti'i) akasmā tena bamdhanamtika'] hahile iedavati'i [] tatā hoti'i) akasmā tena bamdhanamtika'] hahile iedavati'i [] tatā tuphehi ichilave'i) [imit majham nativālavema

Senart laßt den ersten Satz mit avägamake schließen und verbessert athe oder atha atha wie er liest zu athi, weil er einen Parallelismus zwischen dem Satz iyam athi kecha ia ekapulise manati etam und dem folgenden Satz iyam etapulise pi athi ye bamdhanam iä palikilesam ia papunäti zu erkennen glaubt. So kommt er zu der Übersetzung 'Now, in this matter ye have not attained to all the results which are obtainable'. Ich nehme zunachst an der Anderung zu athi. Anstoß weil sie die Annahme eines Fehlers in beiden Versionen voraussetzt. Aber auch der so zustande kom mende Satz iyam athi kecha ia ekapulise manäti etam ist nicht richtig, der angebliche Parallelsatz zeigt. daß vor dem manati dann noch ein ye stehen mußte.

Buhler ubersetzt But you do not understand all that the sense of these words implies. Er bringt papunātha mit dem papuneru papuneyu zusammen das dreimal in Sep II vorkommt und er hat damit sicherlich das Richtige getroffen Nur glaube ich daß die Bedeutung von papunati meht verstehen einsehen sondern vernehmen erfahren ist Nicht nur laßt sich die letztere Bedeutung aus der Grundbedeutung des Wortes leichter herleiten sie paßt auch in Sep II besser in den Zusammenhang Dort sagt der Konig sein Wunsch in bezug auf die Grenzvölker sei (J) papuneyu laja heram ichali anurigina hieyu usw. Da das Edikt nicht an die Grenzvölker selbst gerichtet ist sondern Anweisungen an die Beamten uber die Grenzvölker enthalt so hegt es nahe zu ubersetzen sie sollen erfahren daß der Wunsch des Königs ist daß sie unbesorgt seien usw ") Auch die Bedeutung von aragamaka ist danach etwas zu modifizieren Buhler stellt gamaka zum Kausatıv gamayalı wogegen sich selbstverstand lich an und fur sich nichts einwenden laßt Ebensogut kann aber doch ka hier das Svarthikasuffix sein das an aiagama angefugt ist dann wurde

<sup>2)</sup> S deklate 1) S na idti 3) S I ota 4) S. Lumare 1) S d ill cate 9 S no etam filt 101 5 ne 1) 5 a agamake ) Saffa 9) S manati in I i = eta 11) S bahuke n) 5 pieucită 12) S at/ 1 11) Mit S ri zu les n 10) 5 ta 17) S nur bamdla

<sup>11)</sup> Mit S 11 ru nesta
11) S rela jamita 11) S rela je hos sel stat je
21) Vini ch an d n bod n an i ren Stellen

ātāgamaka 'wie weit gehend', d h 'wie weit Anwendung findend', 'wie weit befolgt' sein Daß iyam athe sich wie etasi athasi im Vorhergehenden auf den Wunsch des Königs bezieht, alle Untertanen wie seine Kinder behandelt zu sehen, hat schon Buhler bemerkt. Der Satz wurde also zu ubersetzen sein 'Und ihr erfahrt (J fugt hinzu dies) nicht, wie weit diese Sache befolgt wird' Um den Sinn des Satzes zu verstehen, mussen wir uns klarmachen, welche Stellung die Nagalavivohālakas einnehmen. Es heißt nachher, daß sie Sorge tragen sollen, daß die Stadter nicht grundloser palibodha oder grundloser palikilesa treffe Daß palibodha Fesselung be deutet, glaube ich oben gezeigt zu haben, die Bedeutung von palikilesa steht nicht fest Senart gibt es durch ,torture' wieder, Buhler faßt es (Beitr S 137f) als 'Unbill, Scherereien, Bedruckung' auf Daß das nicht richtig sein kann, zeigt die Spezialisierung durch akasmā, Bedruckung wurde stets alasmā sein Die Zusammenstellung von palikilesa mit bam dhana (bamdhanam vā palikilesam iā Dh) in Sep I beweist vielmehr, daß palikilesa eine Strafe war, die von einer staatlich anerkannten Autoritat verhangt wurde Ich halte daher die Auffassung Senarts fur richtig Wenn die Nagalaviyohâlakas ungerechte Fesselung und Tortur verhindern sollen so können sie nur höhere Beamte gewesen sein, die die Verfugungen und Entscheidungen der mederen Gerichtshöfe zu revidieren hatten. Sie sind also ganz ahnliche Beamte wie die Lajjūkas, was schon daraus hervorgeht, daß sie das Beiwort bahūsu pāna(sata)sahasesu āyatā mit jenen teilen. Nur die Bezirke der beiden sind verschieden. Die Nagalavivohälakas üben die oberste Gerichtsbarkeit in der Stadt aus, die Lauükas in der Provinz Naturlich ist daher auch der Wirkungskreis der Nagalavivohālakas be schrankter, sie haben für viele tausend, die Lajjükas für viele hundert tausend Seelen zu sorgen Ich verstehe daher den Satz dahm, daß der König den Nagalaviyohālakas den Vorwurf macht, sie ermittelten meht wie weit seine humanen Absichten von den niederen Gerichtshöfen bei ihren Entscheidungen befolgt wurden

Senart fahrt fort "There is such and such an individual who attendeth to such and such of my orders, but not to all Watch ye him and mry the moral duties be well defined." Fur unmöglich halte ich hier die Über setzung von desam Ganz abgesehen davon daß man nicht einsieht, was mit 'diesem Befehl'!) gemeint sein kann da von einem Befehl bisher gar keine Rede gewesen ist, könnte der Senartsche Sinn im Text doch nur durch die Worte etam desam se pr. no saram ausgedruckt sein. Unverstandlich ist mir auch wie dekhata, dalkatha zu der Bedeutung 'überwachen' kommen sollte. Das hi hinter dekhata wird außerdem ganz außer acht gelassen. Zu surchtiß pr. nit wird ein sijä im Sinne von 'es möge sein' eiganzt, was mir wiederum nahezu unmöglich ersichent. Die Lesung von J. wird als unverstandlich bezeichnet. Fur den, der die oben vorgetragene

<sup>1)</sup> Denn das ist doch die wörtliche Übersetzung

Auffassung des vorausgehenden Satzes für richtig halt, ist schließlich die ganze Übersetzung der Stelle schon deshalb unannehmbar, weil jeder Ge dankenzusammenhang fehlen wurde Buhler ubersetzt 'Some single private individual understands it, at least a portion, if not the whole Look then to this meaning of my words, the maxims of good government, too. are well determined and teach the same lesson' Richtig ist hier sicherlich die Wiedergabe von desam durch Teil, in demselben Sinne steht das Wort in FV e heta desam pi hapayısatı se dukatam kachatı (Dh) Im ubrigen kann ich aber auch der Auffassung Buhlers nicht beistimmen. Nach Buhler soll der mit kecha va beginnende Satz ein parenthetischer Zusatz sein, der Konig wolle sagen, daß ein Privatmann mit seinem beschrankten Unter tanenverstand dies mitunter, wenn nicht ganz, doch teilweise einsehe, also kluger ser als die regierenden Herren Ich muß gestehen, daß mir eine solche Außerung von vornherein recht unwahrscheinlich dunkt, was gehen denn den Privatmann die Instruktionen des Königs an seine Beamten an? Auch der Sinn des folgenden kann nicht richtig wiedergegeben sein Fur den Gebrauch von ha im Sinne von 'doch', 'then', fehlt jeder Anhalts punkt in der Sprache der Edikte, und daß sich der König zu seiner Recht fertigung auf die Niti berufen sollte, die eher im Gegensatz zu seinem Dhar ma steht ist mir wiederum außerst unwahrscheinlich Dazu kommt, daß der Hauptgedanke, daß die Niti mit des Königs Ansichten übereinstimme, erst von Buhler in den Satz hineininterpretiert wird und im Text selbst mit keinem Wort angedeutet ist. Der Grundfehler Buhlers wie Senarts hegt aber meines Erachtens in der Deutung von ekapulise als 'Privatmann' Pulisa bedeutet in den Edikten niemals Mensch' — das ist munisa —, sondern stets 'Beamter' im allgemeinsten Sinne S 1 pulisā pi ca me ukasā cā geraya cā majhima cā, S 4 pulisāni pi me chamdamnāni paticalisamti, S 7 [pul]isa m bahune janasi ayata Es kann daher auch ekapulise hier nur bedeuten 'ein einzelner Beamter' Von dem auf ekapulise folgenden Wort ist in Dh nur nati zu erkennen, in J ist p nati sicher Man sollte nach dem ganzen Zusammenhang papunah erwarten, sollte diese Lesung nach dem Abklatsch wirklich unmöglich sein so wurde ich immer noch eher in Dh jānati, in J pr janāti lesen als das formell wie der Bedeutung nach ganz unwahrscheinliche manati Der Sinn wurde in beiden Fallen der gleiche sein, da naturlich auch papunati dieselbe Bedeutung haben mußte wie das unmittelbar vorhergehende papunatha 'Ein einzelner Be amter erfahrt davon aber auch der nur einen Teil nicht alles ' Der eka pulisa ist naturlich in diesem Falle ein einzelner von den Nagalaviyohālakas

Daß der folgende Satz die Begrundung dieses Satzes bringt, scheint mir mit Sicherheit aus dem hi hervorzugehen. Die Wörter surhlita printi in Dit können nur ein abhangiger Fragesatz sein, hinter dem das it wie so haufig fehlt. Aus dem ganzen Zusammenhang geht ferner hervor, daß die nite hier nicht, wie Bühler meint die räjanite, sondern die dandanite ist Setzen wir nun zunachst einmal in Dh fur dekhata das dakhatha von J ein, so ergibt sich der Sinn 'Denn ihr richtet euer Augenmerk (nur) darauf Ist auch das Strafrecht wohl angewendet?' In dem Text von J ist sicherhich eine Anderung notig Man muß entweder mit Senart und Buhler die alsaras hi und su umstellen oder das hi streichen Fur den Sinn bleibt es sich ziemlich gleich, ob man surihitä oder sunitä hest 'Denn ihr richtet euer Augenmerk (nur darauf) Ist auch die große Menge wohl aufgehoben' (oder Geht es auch der großen Menge gut')' In Dh wird also der Mangel an Interesse an der Durchfuhrung der humanen Bestrebungen des Königs damit begrundet, daß die Nagalaviyohälakas als Berufsrichter stets geneigt sind, nur die rein juristischen Fragen zu prufen, in J wird ihnen vorgeworfen, daß sie sich um das Schicksal des einzelnen überhaupt zu weing kummern\*

Formell bereitet das dekhata von Dh Schwierigkeiten. Es kann nicht mit dem dakhatha von J auf gleicher Stufe stehen, da dann die Endung ta unerklarlich sein wurde Daß es 2 Plur Imperat sein sollte, ist meines Erachtens durch den Sinn ausgeschlossen Auch ist es ganz unwahrscheinlich, daß die Form noch die alte Endung -ta bewahrt haben sollte, da diese weder im Pali noch in irgendeinem anderen Prakrit Dialekt erscheint und in S 7 und in der Sahasram Inschrift überdies die Imperativformen paliyotadātha und likhāpayatha (-yāthā) vorliegen Ebensowenig kann dekhata 3 Sing Imperf Pass sein, auch für diese Form ware nach dem Pali die Endung tha zu erwarten und die Edikte selbst bieten die Formen tadhitha (S 7), huthā (S 7), nikhamithā (F VIII K) Außerdem mußte nach Analogie von ālabhiyisu, ālabhiyamti, ālabhiyisamti (F I Dh J K), khādiyati (S 5), nīlakhıyatı (S 5) der Passivcharakter als 14 erscheinen, und schließlich wurde das Prateritum auch dem Sinne nach nicht recht passen. Ich glaube daher, daß delhata oder delhate wie Senart hest, überhaupt kein Verbum finitum, sondern eine Nominalbildung ist, wie die vedischen Formen darsata, paśyata, yajata usw 1) die entweder passivische oder gerundive Bedeutung haben Diese Erklarung paßt auch fur dekhata in Dh Z 14 Allerdings zwingt sie zu der Annahme daß in unserer Stelle tuphe den Gen oder Instr vertritt2) oder, was mir wahrscheinlicher ist, daß tuphe Schreibschler fur tupheht ist3) Die genauere Übersetzung von Dh wurde also lauten 'Denn von euch wird (nur) dies untersucht Ist auch das Strafrecht wohl angewendet?

<sup>1)</sup> Whitney, Sanskrit Grammar § 1176e

<sup>2)</sup> Unmöglich ware das nicht, da Dh tuphe nicht nur als Nom, sondern auch als Akk verwendet, wahrend in J der Akk tuphen lautet

<sup>&</sup>lt;sup>2)</sup> So wurde sich auch der merkwurdige Wechsel im Stammvokal erklaren Mlertlags finden sich in 5.3 die Prissensformen dekhati, dekhamti, in den Separat eilkten steht aber in Dh wie in J zweimal dakl dmi, und es ware doch seltsam, wenn in ein und derselben Inschrift der Prissensstamin bald dakka, bald dakka lauten sollte

Auch in der Erklarung der folgenden Satze kann ich weder Senart noch Buhler beipflichten Senart übersetzt 'There is such and such an individual who is sentenced to prison or to torture. Be ye there to put an end to an imprisonment, if it hath been ordered for no sufficient cause Again, there are many people who suffer (Dh acts of violence) In their case also must ve desire to set every one on the Good Way' Senart liest hota anstatt hote das te ist aber in Dh ganz deutlich. Außerdem mußte die 2 Plur in J iedenfalls hotha lauten Ganz unstatthaft erscheint mir weiter die Anderung des in beiden Versionen dastehenden akasmā tena zu akasmātana Davige in Dh soll falsche Lesung oder Synonym von davāge sein, mir erscheint beides ebenso unwahrscheinlich wie die Bedeutung 'Gewalttat, die Senart für das Wort annimmt. Am allerwenigsten be friedigt die Erklarung des letzten Satzes Majham soll Nom Plur des Pronomens der ersten Person sein Eine solche Form kommt aber in keinem Prakrit Dialekt vor, dagegen ist der Nom maye in Sep II belegt. Dis Pronomen ware uberdies hier ganz uberflussig wahrend anderseits das Objekt zu patepādayemā, patepātayema fehlen wurde, die Ergenzung 'every one' ist ganz willkurlich Und schließlich wird dem patroadayema ein ganz anderer Sinn untergelegt als im Anfang des Ediktes, wo dasselbe Wort mit 'to cause to be practised ubersetzt wird Buhlers Ubersetzung lautet 'It happens that such a single private individual undergoes either imprisonment or other serious trouble. Then that trouble which ends with imprisonment, falls upon him without any cause, and the other multitude is deeply sorry for him. In such a case you ought to desire — what? May we act justly ' Die beiden ersten Satze sollen nach Buhler denselben Ge danken ausdrucken und ein Beispiel für die Asoka eigene Breitspurigkeit sein Ich glaube nicht daß wir das Recht haben, dem König hier diesen Vorwurf zu machen Buhlers Übersetzung des zweiten Satzes scheitert schon an dem tena das er selbst als befremdlich bezeichnet. Er erkligt es durch Ellipse von pattam (prāptam) Ich muß aber bestreiten, daß sich Asoka solche Ellipsen erlaubt, wo man sie angenommen hat hegt uberall ein Villverstandus des Textes vor Aber auch im einzelnen halte ich Buhlers Erklarung fast in allen Punkten fur unrichtig Über palikilesa habe ich schon oben, S 337, gesprochen Was pāpunāti betrifft, so halte ich jede Deutung für unrichtig die in dem Wort einen anderen Sinn sucht als in dem voraufrehenden papunatha Bamdhanamitka konnte gewiß an und fur sich 'das, was mit Gefangnis endet' sein wie man auch im Sk von einem maranantika roga einer 'mit dem Tode endigenden Krankheit', emem marinamica 1000 ciner ind dem 1000 entigenden Manadot, spricht Aber Mbh 1, 20, 13 findet sich der Ausdruck pränäntislo daundah, der naturheh nur bedeuten kann 'die auf pränänta bezugliche Strafe', die 'Todesstrafe' Ebenso ist offenbar bamdhamantika aufzufassen und da das Wort hier substantivisch gebraucht sein muß so kann es meiner An sicht nach nur 'die auf die Beendigung der Gefangenschaft bezugliche

Verordnung' oder, kurzer ausgedruckt, 'die Aufhebung der Haft' bedeuten ') Davige und magham sind sicherlich richtig von Buhler im Anschluß an Kern (JRAS N S XII,388) als Vertreter von Sk davigas und madhgam erklart worden, warum sollten dann aber die Worter nicht auch die gewöhnliche Bedeutung 'noch weiter', 'noch langer'2') und 'das Mittlere' haben ' Ich übersetze demgemaß wortlich 'Da ist auch ein einzelner Be amter, der von Gefangnis oder Tortur erfahrt. In diesem Falle findet ohne Grund durch ihn die Aufhebung der Haft statt, die andere große Menge aber leidet noch weiter. In dieser Sache mußt ihr den Wunsch haben "Mögen wir das Mittlere ausführen" Der König hat zuerst den Fall hervorgehoben, daß ein Beamter sich nicht genugend darum kummere, ob die königlichen Absichten befolgt werden, jetzt bespricht er den Fall, daß ein Beamter zu weit geht und ohne genugenden Grund einen Verbrecher begnadigt, wahrend andere, die vielleicht einen größeren Anspruch auf Gnade haben, noch weiter im Gefanguns sehmachten. Daher empfiehlt er den Stadtrichtern zum Schluß, den mittleren Weg zu gehen

Das ekamunise, das in J das ekapulise von Dh vertritt, laßt sich naturlich als der weitere Begriff verstehen, der 'einzelne' schließt den 'ein zelnen Beamten' ein Wahrscheinlicher ist es aber doch, daß es omfach ein Fehler für ekapulise ist, wenn man nicht etwa gar annehmen will, daß der Schreiber den Satz ekapulise bamdhanam vä palikilesam vä päpunäts falsch verstand und deswegen abanderte

Der folgende Abschnitt über die Fehler, vor denen sich der Beamte huten muß, schließt in Dh etasa ca survsa müle anäsulope atulana ca nitsyam, in J salasa ca syam müle anäsulope atulanā ca nits Daß Senarts Übersetzung von nits (nits) durch 'moral training' nicht richtig sein kann, ergibt sich schon daraus, daß diese Bedeutung weder zu atulanā noch zu anäsulope paßt für das Morris, Grierson und Buhler') die Bedeutung 'Freiheit von Jahzorn' lestgestellt haben') Aber auch Buhlers Wieder gabe des Wortes durch 'maxims of government' kann ich nicht gutheilen, da nits hier naturlich dieselbe Bedeutung haben muß wie vorher Ich über setze 'Die Wurzel aber von alledem ist (J Dies aber ist die Wurzel von Slahzorn und Nichtübereilung in der Verhangung von Strafen' Man wird ohne weiteres erkennen, wie viel besser die Warnung

<sup>&#</sup>x27;) Ganz ebenso ist der Ausdruck layaracanika in Sep II J gebildet Fr ist 'die mit dem Wort des Königs zusammenhangende Verordnung, der per-önliche Erlaß des Königs.

Buhler kommt zu seiner Übersetzung weil er bahuke in J als Variante von darige betriehtet, aber inge bahuke entspricht dech offenbar dem bahujane von Dli
 Siehe Beitr S 297

Senart verbindet allerdings nitigam nur mit atulana, was weng wahr-cheinlich ist, und gibt atulana mit 'per-cyraine, wieder Da er aber vorher selbet segt, dan tulana, Si, trannal hurry'set, so kann doch auch atulana nur 'Nichtubereilung' sen

vor Jahzorn und Übereilung für den Richter paßt als für den Verwaltungs beamten

An die Ermahnung zu angestrengter Tatigkeit schließen sich die schwierigen Satze Dh herammera e dalhiye tuphāla tena ralariye amnam ne delhata heram ca heram ca derānam pryasa anusathi, J nitsuam e re del.heyr1) amna ne nijhapetaviye heram heram ca deranam myasa anusathi \* Senart ubersetzt 'So also it is with the supervision which we should exer cise For this reason I command ye — Consider ye my orders (J ve must call attention to my orders) [saying], such and such are the instructions of the Ling dear unto the Devas. Im wesentlichen stimmt Buhlers Über setzung damit uberem 'Even thus it is with respect to the affairs which you have to decide Hence it is necessary for me to tell you 'Pay attention to my orders' Such even such, are the instructions of the beloved of the gods' Senart wie Buhler beziehen also ne auf den König, was ich für aus geschlossen halte, da Aśoka weder in diesem Edikt noch sonst irgendwo von sich selbst anders als in der ersten Person des Singulars redet Beide setzen ferner Dh amnam J amna gleich Sk ajñam bzw ajña Aber in dem ganzen Edikt ist doch nirgends von einem Befehl des Königs die Rede Der König bezeichnet den Erlaß im Anfang selbst als eine anusathi, und von dieser anusathi wird ja offenbar auch hier in dem mit heram (ca) heram ca beginnenden Satze gesprochen. Es ist aber auch kaum anzu nehmen daß der König seine Beamten auffordern sollte, einen Befehl von ihm zu 'prufen' denn das mußte doch die Bedeutung von delhata in Dh sein Noch größere Schwierigkeiten bereitet die Lesart von Jamna ne nuhapetanye Hier muß man zunachst annehmen daß sich das Masku linum oder Neutrum nijhapetaviye auf das Femininum amna beziehe Dann aber fragt man sich doch wie sollen denn die Nagalaviyohalakas dazu kommen die Untertanen zum Nachdenken über einen königlichen Befehl zu veranlassen der doch nur der an sie selbst gerichtete sein könnte? Buhler hat diese Schwierigkeit erkannt und meint das Kausativ scheine hier im Sinne des Simplex zu stehen. Eine Interpretation die zu solchen Annahmen thre Zuflucht nehmen muß, ist sicherlich falsch. Ich sehe in amnam amna den Vertreter von Sk anyat2) Über delhata als Vertreter von SI drstam habe ich schon oben gesprochen Ich ubersetze daher den Text von Dh 'Ebenso (mußt ihr euch bewegen, euch regen tatig sein in dem) woruber ihr zu befinden habt Daher mußt (ihr) sagen Anders haben wir befunden und so und so lautet die Unterweisung des Götter muten wit betauten und so und es under Staffen (in dem) woruber ihr mit dem folgenden zu verbinden '(Ihr) mußt (euch) bowegen (euch) regen tatig sein bei der Verhängung von Strafen (in dem) woruber ihr

<sup>1)</sup> Luca dekhaye

<sup>1)</sup> De Möglichkeit dieser Auffissung hat sehen Senart erwogen den im Zu sammenhang damit geduß rien Vermutungen kann ich aber nicht zustimmen

zu befinden habt, (indem ihr sagt)¹) Auf etwas anderes mussen wir hinweisen²), so und so lautet die Unterweisung des Königs² Auch hier mussen
wir wieder von der Voraussetzung ausgehen, daß die Nagalaviyohālakas
mit der Revision der von den mederen Gerichtshöfen gefallten Urteile be
schaftigt sind, das ist die Tatigkeit, die durch dakhati bezeichnet wird
Nachdem der König sie zu eifrigem Dienst ermahnt hat, gibt er an, in
welcher Weise sie ihre Pflicht erfullen sollen sie sollen auf eventuelle
Fehler in den Entscheidungen aufmerksam machen und auf die anusathi
des Königs verweisen, die die größte Milde anempfiehlt. Es zeigt sich
wieder, wie gedanklich geschlossen und einheitlich die einzelnen Edikte
sind, jedem liegt ein einziges Thema zugrunde, das nach verschiedenen
Seiten hin ausgefuhrt wird

Die Konstruktion der Satze in dem Schlusse des Ediktes hat, wie mir scheint, bisher nur Kern richtig verstanden. Der Text lautet in Dh3) Etäye athäye ıyam lıpı lıkhıta hıda ena nagalavıyohālaka sasıatam samayam yūjevu tr nagalajanasa akasmā palībodhe ra akasmā palīkrilese va no sīvā tı[ ] Etäye ca athäye hakam dhammate pamcasu pamcasu rasesu nıkhāma yısamı e alhalhase acamde salhınalambhe hosatı etam atham yanıtu tatha kalamtı atha mama anusathı tı[ ] Uzenıte pı cu kumāle etāye va athāye nıkhāmayısa hedisammera ragam no ca atıkamayısatı timni rasānı[ ] Hemera Takhasılate m[ ] Ada a te mahāmata nīkhamīsamtī anusa yānam tadā ahāpayıtu atane kammam etam pı jānısamtı tam pı tathā ka lamtı atha lanne anusathı tı \* Der Sinn des ersten Satzes ist, wie Kern ge sehen hat 'Zu diesem Zweck ist dieser Erlaß hier geschrieben, damit die Nagalaviyohalakas allezeit sich darum kummern, daß die Stadter nicht ohne Grund Fesselung oder ohne Grund Tortur treffe' Senart stellt un richtig die beiden Satze nebeneinander 'in order that the officers display a persevering zeal, and that there may be no arbitrary imprison ment and no arbitrary torture of the inhabitants', und Buhler glaubte ein 'saying' vor dem letzten Satz einschieben zu mussen 'that the admini strators of the town may ever fulfil their covenant saying The citizens shall neither without cause suffer imprisonment, nor without cause any other serious trouble'. Dis is hinter sing verleiht aber dem Satz finalen Sinn, wie deutlich die Vertretung dieses Satzes durch einen Dativ in dem entsprechenden Satz von Sep II zeigt etage ca athage igam lips likhita hida ena mahāmātā svasatam sama yunsamti asvāsanāye dhammacalanāye ca tesa amtanam (Dh) Daß das te auch hinter den Relativsatz treten kann. wenn er finalen Sinn hat, habe ich schon oben S 295 bemerkt und an einem anderen Beispiel gezeigt

<sup>1)</sup> Daß ein Satz wie tena ratarige entweder durch ein Verschen des Kopisten ausgefallen oder zu erganzen ist zeiert der Text von Die zur Genuze

<sup>2)</sup> Wörtlich 'etwas anderes mussen wir bedenken machen '

<sup>1)</sup> In J 1st der Text hier ganz luckenhaft

Ehe wir uns zu dem nachsten Satz wenden, wird es gut sein den letzten Satz zu prufen Senart ubersetzt ihn 'By attending the anusamyana, without at the same time neglecting their other particular duties, my officers will learn these things. Let them act in accordance therewith following the instructions of the king'. Buhler, der anusamuāna und mahā māta richtiger faßt 'When these officials go forth on tour, they will. without neglecting their own business, pay attention to this order of mine. and will act in accordance with the instructions of the king' Senart ist gezwungen, um einen Sinn herauszubringen lalamt, als Konjunktiv zu nehmen Abgesehen davon, daß es sehr fraglich ist, ob die Sprache über haupt noch einen Konjunktiv besaß sehe ich nicht ein, inwiefern kalamts formell zu dieser Auffassung berechtigen könnte. Buhler übersetzt La lamts einfach als Futurum, was naturlich nicht angeht. Bei beiden Uber setzungen bleibt es auch völlig unklar, was denn unter dem eigentlich zu verstehen ist, und in beiden ist das am Schluß stehende ti außer acht. gelassen Kern hat die Bedeutung dieses ti richtig erkannt, er übersetzt also ascertain whether one be acting in conformity to the orders of the king ' Kern faßt also — unzweifelhaft richtig — die Worter tam pr bis te als Fragesatz, der vorher durch etam zusammengefaßt ist Was Senart gegen die Annahme solcher Satze einwendet (a a O S 93). scheint mir nicht stichhaltig. Eine genaue Parallele ist z. B. der oben be sprochene Satz delhata hi tuphe etam surihita pi niti, nur das ti fehlt hier wie öfter Sachlich verstehe ich den Satz allerdings etwas anders als Kern Er lautet ganz wortlich übersetzt Wenn diese Uahamätras auf die Rundreise ausziehen werden, dann werden sie ohne ihre eigenen Geschafte hintanzusetzen auch dieses in Erfahrung bringen "Fuhren sie dies auch so aus wie die Unterweisung des Königs lautet? Es fragt sich wer das Subjekt zu kalamte ist. Kern denkt offenbar an die Untertanen aber die anusath, richtet sich doch, wie im Anfang des Ediktes ausdrucklich gesigt wird, an die Nagalaviyohālakas1) Also mussen diese auch das Subjekt zu kalamit sein und das stimmt durchaus zu dem Sprachgebrauch des Schluß abschnittes Wahrend die Nagalavij ohâlakas bis dahin stets in der zweiten Person angeredet werden wird in dem Schlußabschnitt von ihnen in der dritten Person gesprochen Die von den Prinzen in Uliasini und Ta ksasılā ausgeschickten Beamten haben also neben anderen Geschüften die Aufgabe die Nagalavijohālakas zu kontrolheren\*)

Natürlich ist das auch ein Umstand, der gegen Senart und Buhler spricht Die Mahämätras von denen hier die Rede ist, haben gar keine anusathi smifancen.

<sup>3)</sup> Daß sowohl die kontrollierenden Beamten als auch die Nagalaviyohalakas mol âmita genannt werden beweist daß dies ein allgemeiner Ausdruck für einen helt ein Beamten ist. Über die Kontroll erung der Beamten durch höhere Beamten voll die von Buhler ange fahrte Stelle Manu 7, 1207.

Ein ganz ahnlicher Sinn muß naturlich auch in den Worten etam atham tathā kalamtı atha mama anusathī ti stecken. Gegen die Über setzungen Scharts und Buhlers lassen sich dieselben Einwendungen machen wie bei dem letzten Satz Dazu kommt noch daß der Plural kalamti, wenn man das Wort mit Senart und Buhler auf den ausgeschickten Be amten bezieht, nicht zu dem vorher gebrauchten Singular (e alhalhase hosati) stimmt1) Es ist mir aber auch sehr zweifelhaft, ob die Lesung Senarts und Buhlers richtig ist Zwischen janitu und tatha ist Raum fur ungefahr drei al saras, und tats ichlich sind Spuren wenigstens des ersten ın der Phototypie erkennbar Ieh bin daher überzeugt, daß gänitate tam pi tathā dagestanden hat, so daß sich die Übersetzung ergibt 'Und zu diesem Zweck werde ich in Übereinstimmung mit dem Gesetz alle funf Jahre einen (J fugt hinzu Mahāmātra) aussenden der nicht hart, nicht heftig, (sondern) milde in seiner Handlungsweise sein wird, um diese Sache in Erfahrung zu bringen "Führen sie dies auch so aus wie meine Unterweisung lautet?" So übersetzte im wesentlichen richtig schon Kern?) Wer an der Lesung janitu festhalt, wird dies als ein Absolutiv erklaren mussen, das wie in den spateren Prakrits im Sinne des Infinitivs gebraucht ist

Das zweite Separatedikt ist im ganzen leichter als das erste Miß verstanden ist aber meines Erachtens der Satz der in J lautet amtanam avıyıtanam l ımchamde su laya aphesü tı etaka va3) me ıcha amtesu papunevu lājā heram rchatr anuvigina4) hveyu mamiyaye asraseyu ca me sukhammera ca laheyu mamate no Lham5) Das soll nach Senart bedeuten What is, [you ask yourselves] the will of the king with regard to us relative to the independent frontier tribes? Now this is my wish relative to the frontier tribes that they may be assured that the king dear unto the Devas de sires that they should be, as far as he is concerned free from all disquietude that they may trust in him and be assured that they will only receive at his hands happiness and not sorrow' Buhler ubersetzt If you ask what is the order of the king for us with respect to his unconquered neighbours, or what my desire here is with respect to the neighbours viz what I wish them to understand, the answer is the king desires that they should not be afraid of me that they should trust me and that they should receive from me happiness not misery? Die beiden Übersetzungen unterscheiden sich in der Auffassung der Silben etäkäva (oder va) Gemeinsam ist beiden die Annahme daß der erste Fragesatz den Beamten an die das Edikt gerichtet ist in den Mund gelegt sei Allein das hatte doch irgendwie im Text angedeutet werden mussen Aimchamde soll ferner mit dem Genitiv amtanam verbunden sein 'welchen Wunsch hegend in bezug auf die Grenz

Senart las allerdings kalatı aber der Anusvara ist deutlich
 Er las aber jānita, das er Sk jnātā gleichsetzte und bezog das kalamti wie derum auf das Volk

<sup>)</sup> Buhler eta lā va

<sup>4)</sup> S anuciainā

<sup>5)</sup> S kha, hes dukham

völker', wahrend unmittelbar danach icha regelrecht mit dem Lokativ amlesu konstruiert ist. Bei Buhlers Auffassung von etakara ergibt sich außerdem noch eine vollkommene Tautologie der beiden ersten Satze Buhler macht dafur wieder die angebliche Vorliebe Asokas für die Breite verantwortlich, bei der oft ein Gedanke durch zwei Satze ausgedruckt werde, wo einer genugt hatte Ich glaube, daß die Lösung der Schwierig keiten ganz wo anders liegt Der vorhergehende Satz schließt nach Senart und Buhler herammera me icha saramunisesu siyā Dis ist durchaus nicht ım Stil des Königs, er sagt sonst 'so ist mein Wunsch', nicht 'so durfte mein Wunsch sein 'In Sep I schließt außerdem der entsprechende Satz hemera me icha saramunisesu. Also gehort das siya zum folgenden Satz sıya amtanam avıyıtanam kımchamde su laya aphesü ii 'es könnte den nicht zum Reiche gehörenden Grenzvölkern der Gedanke kommen "welche Absichten hat der König gegen uns 90 Die Verbindung von as oder bhu mit dem Genitiv in der angegebenen Bedeutung ist so gewöhnlich, daß sie kemer Belege bedarf, in den Edikten selbst begegnet sie zweimal in S 7 esa me huthā Ist der Satz kunchamde usw die Rede der Grenzvolker, so kann naturlich der folgende Satz nicht mit Buhler etä kā vā me icha amtesu gelesen werden, sondern etaka muß ein Wort und Schreibfehler fur etaka sein, wie sampatipātayitaie am Schluß für sampatipātayitave1), und der Satz muß die Antwort enthalten 'dies ist mein Wunsch in bezog auf die Grenzvölker sie sollen erfahren2), (daß) der König folgendes wunscht sie sollen ohne Furcht vor mir sein und sollen mir vertrauen und sollen Angenehmes von mir erlangen, nicht Unangenehmes ' Zu dieser Auffassung stimmen auch die Reste von Dh. die etwa herzustellen sind Theram Imera (oder [1ya]meva) icha mama amtesu [hoti] Seltsam ist, daß sowohl Senart wie Buhler mama te als zwei Wörter lesen, obwohl der Genitiv nicht zu konstruieren und das te ganz überflussig ist. Kern hatte langst mamate als Ablativ = Sk mattah erkannt

## Setaketu.

Der Held des Setaketu Jataka (377) ist der junge Brahmane (mänava) Setaketu Er war zur Zeit, als Brahmandatta zu Benares regierte, der Schuler des Bodhisattia, der als berühmter Lehrer zu Benares lebte Setaketu stammite aus einer nördlichen Brahmanen Familie und war sehr eingebildet auf seine Kaste Eines Tages trifft er auf einem Spaziergang mit anderen jungen Brahmanen einen Candäla, und da er fürchtet, der über den Körper des Candäla wehende Wind möchte ihn berühren befiehlt er ihm mit bersehen Worten sieh nach der dem Wind abgekehrten Seite

<sup>1)</sup> Bul lers sampatipatayıtare in Bud lh. Stup. S. 129 ist wohl nur Druckfehler.
3) Dh fugt iti hinzu. Mit dem pāpuneju steht das hevam ca pāpuneju in dem

folgend in Satz auf gleicher Stufe, daher steht in Dh wieder heram [pāpu]nevā iti

zu packen, und sucht selbst laufend diese Seite zu gewinnen. Der Candāla aber lauft noch schneller und uberholt ihn; die Folge ist, daß Setaketu noch mehr schimpft1). 'Der Candala fragte: "Wer bist du?' "Ich bin ein junger Brahmane.' Das mag sein. Wirst du mir aber auch wohl eine Frage beantworten können, die ich dir vorlegen werde?' "Gewiß werde ich das können,' .Wenn du es nicht kannst, zwinge ich dich mir ganz nahe zu treten2), ', Das kannst du tun', sagte der andere, da er sich etwas zutraute. Der Candāla3) bat die Umstehenden, sich wohl zu merken, was er gesagt hatte, und legte ihm dann die Frage vor: "Junger Brahmane, welches sind die disas ? Die disas sind die vier Himmelsgegenden, der Osten und die ubrigen. Nach dieser Art von disas frage ich dich nicht; du weißt nicht einmal so viel und ekelst dieh vor dem Winde, der uber meinen Körper hingeweht ist?' sagte der Candala und packte ihn an den Schulterblattern und beugte ihn vornüber und zwang ihn, ihm ganz nahe zu treten.' Die Begleiter des Setaketu berichten den Vorfall dem Lehrer, und Setaketu bestatigt diesem auf Befragen ihre Erzahlung und stößt dabei Drohungen gegen den Candala aus. Da sagt der Lehrer (G. 1, 2):

'Mein Lieber, zurne nicht, denn der Zorn ist nichts Gutes Es gibt vieles, was du nicht gesehen und nicht gehört hast Vater und Mutter, das ist eine disā'), Sctaketu; der Lehrer heißt die gunstige unter den disās')

'Die Hausvater, die Speise, Trank und Kleidung spenden, die einladen'), auch die nennt man disä; das ist die höchste disä, Setaketu, durch deren Erlangung die Leidenden glucklich werden')'

Setaketu kann den ihm angetanenen Schimpf nicht verwinden und begibt sich nach Takkasilä, wo er bei einem beruhmten Lehrer alle Kunste

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) sutthutaram akkos paribhāsi Dutoit 'Darauf schalt ihn dieser noch mehr . und schlug ihn' Setaketu sollte den Candāla geschlagen haben, mit dem er nicht einmal dieselbe Luft atmen will.

<sup>\*)</sup> pädantare tam gamemitt, Neil 'I will put you between my feet', Dutoit 'setze ich meinen Fuß auf dich'. Die geweinliche Bedeutung von pädäntara und padantara in Sk. läßt aber doch über den richtigen Sim keinen Zweifel.

<sup>3)</sup> Candalaputo, Dutoti 'der junge Candala' Da aber vorher nicht von der Jugend des Candala dio Rede gewesen ist, so steht putta hier im Sinne von Angehoriger einer Kaste, eines Stammes usw. vgl ZDMG 58, 693.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Das Wortspiel, das hier vorliegt, laßt sich im Deutschen kaum wiedergeben. Die disäs sind, wenn sie auf die Eltern, Lehrer und Hausvater bezogen werden, naturlich 'die Wegweiser'.

<sup>\*)</sup> dearupam āhu disatam pasatthā Anstatt disatam sollte man disānam erwarten, und so habe ich übersetzt Der Annahme, daß disatam hier Gen Plur. des Partizps, 'der Weisenden', soi, widerspricht das posothād, das sicherlich mit dem Kommentar auf die disā zu beziehen ast und nicht 'die Weisen' bedeutet, wie Dutoit.

<sup>\*)</sup> athäyikä wird vom Kommentar richtig erklart ettha deyyadhamman patiganhathä ti pakkosanakä. Dutoit 'auch diese nennen Weltrichtung die Rufer'

<sup>7)</sup> Vgi Jat. 96, 1 patthayano disam agatapubbam, worauf auch der Kommentar

348 Setaketu

erlernt. Nach Beendigung seiner Lehrzeit schließt er sich einer Scharvon Asketen an und zieht mit ihnen nach Benares, wo der König sie freundlich aufnimmt. Eines Tages kundet der König ihnen an, er würde sie am Abend besuchen. Um dem König zu imponieren — denn 'wenn man einmal die Gunst des Königs gewonnen hat, kann man zeitlebens behaglich leben'— sorgt Setaketu dafur, daß beim Eintreffen des Königs alle seine Genossen in voller Bußtatigkeit begriffen sind; er selbst sitzt, eine Handschrift in einem in funf Farben prangenden Einschlagetuch auf einem bunten Pult vor sich, vor seiner Hutte und unterrichtet ein paar junge Brahmanen. Der König ist von dem, was er sicht, befriedigt (te micchitapam karonte disvi tuttho) und wendet sieh zu seinem Purohita mit den Worten (G. 3):

'Die hier in rauhen Fellen, mit Flechten, mit schmutzigen Zahnen, ungesalbt'), Gebete murmeln, sind diese, die dies als Aufgabe des Menschen ansehen <sup>2</sup>1, von Not erflost."

Der Purohita erwidert ihm (G. 4):

Wenn ein sehr gelehrter Mann, böse Taten begehend, o König, nicht den Dharma betreibt, wird er, auch wenn er tausend Veden kennt<sup>3</sup>), deswegen nicht vom Leide erlöst, wofern er nicht den rechten Wandel fuhrt.'

'Als der Konig das hörte, fand er kein Gefallen mehr an den Asketen. Da dachte Setaketu 'Dieser König hatte an den Asketen Gefallen gefunden; das hat aber dieser Purohita gleichsam mit der Axt abgehauen Ich mußeinmal mut ihm sprechen'. So sagte er, mit jenem sprechend, die fünfte Gäthä

'Auch wenn er tausend Veden kennt, wird er deswegen nicht vom Leide erlöst, wofern er nicht den rechten Wandel führt, — dann bringen also, scheint mir, die Veden keinen Lohn und der Wandel unter Selbstbezwingung ist allein das Wahre?"

Als der Purohita das gehört hatte, sprach er die sechste Gäthä:

Nicht ist es so, daß die Veden keinen Lohn bringen und daß der Wandel unter Selbstbezwingung allein das Wahre ist, denn Ruhm erlangt man, wenn man die Veden studiert, zur Ruhe aber gelangt, wer sich bezwingt, durch den Wandel

<sup>1)</sup> dummullharüpi dummullha lann auf \*durmnlea zurückgehen mrlea gehöt zu nirük; 18 RV. 8, 68, 3 yah sakro mrlea asiyah, wo Sayana erklärt: yah sakra nirah störfum mrkenh södhakh paricaraniyo vil jusi cösiyah jadinkisələ isiyah jadinkisələ isiyah iş adınkısələ isi iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş adınısı iş ad

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Wie Neil (surely no human means to good they spare, they know the truth) und Dutoit (die streben, wie noch keiner, die Wissenden) zu ihren Übersetzungen kommen, ist mir unverständlich.

<sup>3)</sup> subassaredo ist naturlich nicht der "Tausendwisser" (Dutoit), sondern eine Bildung nach Analogie von deireila, triceda, caturceda

Nachdem der Purohita so die Behauptungen des Setaketu widerlegt hatte, machte er sie alle zu Hausvatern, ließ sie Schild und Waffen nehmen, machte sie zu Mahantatarakas und nahm sie in den Dienst des Königs auf Dalier ruhrt, wie es ließt, das Geschlicht der Mahantatarakas '

Der Name, den der junge Brahmane in dieser Erzihlung tragt, ist in der Form Svetaketu in der brahmanischen Literatur hochberuhmt der Jabala Upanisad (6) wird er unter den Paramahamsas genannt Mbh 1, 53, 7 erscheint sein Name unter den Sadasyas beim Schlangenopfer des Janamejaya, Hariv 9574 in der Liste der Rsis 1) Apastamba, Dharmasütra 1, 2, 5, 6, nennt ihn als Beispiel eines Srutarsi, d li eines durch seine Ge lehrsamkeit den Rsis abnlichen Weisen der spateren Zeit\*) Nach der Einleitung zum Kāmaśāstra war es Śvetaketu, der das tausend Kapitel umfassende Lehrbuch der Laebe, das Nandin vorgetragen hatte, auf die Halfte verkurzte Er war zu dieser Arbeit besonders berufen, weil er es gewesen war, der der freien Liebe, die einst unter den Menschen herrschte, ein Ende bereitet hatte Die Umstande, die dazu geführt hatten, werden Mbh 1, 122, 4ff erzahlt, und Yasodhara spielt in der Jayamangala auf diese Geschichte an Sehr haufig wird Svetaketu im Satapathabrahmana und in den alteren Upanisads genannt, und in diesen zeigt sein Bild einen ganz charakteri stischen Zug Immer tritt er als der junge Brahmane auf, der auf sein Wissen stolz ist und der zu seinem Schmerz erfahren muß, daß er doch nicht das rechte Wissen besitzt

Deutlich zeigt sich das Chändogya-Up 6,1,1ff 'Švetaketu war em Āruneya Zu ihm sprach der Vater "Svetaketu, begib dich in die Brah manenlehre Ein Mitglied unserer Familie, mein Lieber, pflegt nicht, weil er nicht studiert hat, gleichsam ein Brahmane nur dem Namen nach zu sem 'Er ging mit zwölf Jahren in die Lehre und mit vierundzwanzig Jahren hatte er alle Veden studiert und kehrte hochmutig von Wissens dunkel erfullt und aufgeblasen zuruck. Der Vater sagte zu ihm Svetaketu, da du, mein Lieber, so hochmutig, von Wissensdunkel erfullt und aufgeblasen bist, so hast du wohl auch die Lehre erfragt durch welche auch das Ungehörte ein schon Gehörtes, das Unverstandene ein Verstandenes, das Unerkannte ein Erkanntes wird<sup>3</sup>). Svetaketu miß zugeben, daß er eine solche Lehre meht kennt und daß öffenbar auch seine Lehrer sie nicht ge kannt haben da sie sonst sie ihm mitgeteilt haben wurden und er bittet dann den Vater, ihn zu unterweisen

<sup>1)</sup> Auch Divyavad 632 wird er als vedischer Lehrer genannt Dagegen hat der 'in der Himmelswelt wohnende' große Muni Svetaketu der in der Kädambari (Bombay 1890, S 288 und öfter) als Vater des Pundarika erscheint, mit dem alten Svetaketu nur den Namen gemein

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Buhler, SBE II, S \Lift, hat diese Notiz für die Zeitbestimmung Apa stambas benutzt Ein irgendwie sicheres absolutes Datum für Svetaketu la\u00e4t sich aber vorlaufig kaum gewinnen

<sup>3)</sup> Vgl Deussen Sechzig Upanishads, S 154

350 Setaketu

In abulicher Lage erscheint Syctaketu in Chandogya-Up 5, 3, 1ff Svetaketu Āruneva kam zu einer Versammlung der Pañcalas Zu ihm sprach Pravahana Jawah ,Knabe, hat dich dem Vater unterrichtet ? Jawohl, Ehrwurdiger ', Weißt du, wohm die Geschöpfe von hier gehen ', Nein, Ehrwurdiger ', Weißt du, wie sie wieder zuruckkehren ', Nein, Ehrwurdiger '. Weißt du. wo sich die beiden Wege trennen, der Götterweg und der Vaterweg '' ,Nein, Ehrwurdiger ', Weißt du, wie es kommt, daß sene Welt night voll wird ". Nein, Ehrwurdiger ". Weißt du, wie es kommt. daß bei der funften Spende das Wasser menschliche Rede annimmt?" Nem, Ehrwurdiger ', Aber, wie konntest du dann von dir behaunten, daß du unterrichtet seiest? Denn wer diese Dinge nicht weiß wie kann der von sich behaupten, unterrichtet zu sein " Aufgebrucht") kam er zum Vater und sagte zu ihm . So hast du also Ehrwurdiger ohne mich unterrichtet zu haben, behauptet, du hattest mich unterrichtet Ein einfacher Rajanya hat mir funf Fragen vorgelegt, und von denen habe ich auch nicht eine einzige beantworten können' Der Vater gesteht dann, daß er sie selber meht zu beantworten wisse und begibt sich zu dem König, um sich belehren zu lassen Diese Erzahlung findet sich, größtenteils wortlich übereinstimmend auch Brhadaranyaka Up 6 2, 1ff

Ein Seitenstuck bildet die Geschichte Kausitaki Up 1, 1 'Citra Gängyayanı wollte opfern und wählte den Äruni zum Priester Der aber schickte seinen Sohn Svetaketu mit dem Auftrag, das Opfer zu vollziehen Als er angekommen war fragte ihn Citra "Du Sohn Gautamas, gibt es einen verborgenen Platz in der Welt, an den du mich versetzen kannst, oder gibt es sonst noch einen Weg und kannst du mich in die Welt, zu der er fuhrt versetzen": Er antwortete "Ich weiß das micht, ich will aber meinen Lehrer fragen Er ging zum Vater und fragte ihn So und so hat er mich gefragt, wis sollich antworten". Auch hier erklart der Vater die Frage micht beantworten zu können und beide gehen dann zum König, um die Lehre zu empfangen

Leise schimmert dieser typische Zug in dem Bild Svetaketus auch Synkhayana Srautasütra 16 29,7 und sogar noch in der oben erwahnten Erzahlung des Mbh durch Als seine Mutter von einem freinden Brah manen weggefuhrt wird, gerat er in Zorn und muß erst von dem Vater belehrt werden, daß das so Brauch sei. In diesem Falle dringt er freihen nachher mit seiner Anseith durch

Es kann nun keinem Zweifel unterliegen daß der Setaketu des Jätaka imt dem Svetaketu der Upanisads identisch ist Genau wie in den Upanisads wird er in dem ersten Teil des Jätaka als ein junger, hochmutiger

<sup>4)</sup> Agastah eigentlich erhitzt. Böhtlingk gibt es im PW und in seiner Über sitzung durch medergeschligen, wied r aber die einheimischen Lexikographen (siche PW) geben für agasta auch die Bedeutung Lrud tha kupita an und diese scheint mit hir beser zu passen.

Brahmane geschildert Allerdings wird in der Prosaerzahlung ausdrucklich gesagt, daß er auf seine Kaste eingebildet gewesen sei tassa jätim nissäya mahanto mano ahosi Allein daß die Jataka Prosa eine spatere, oft falsche und unverstandene Wiedergabe der ursprunglich zu den Gäthäs gehörenden Erzahlungen ist, ist von anderen und mir selbst bereits durch so viele Beispiele erhartet worden, - und es ließen sich ebensoviele neue hinzufugen - daß auf diesen Widerspruch gar kein Gewicht zu legen ist. Beweisend sind allein die Gäthäs, und in diesen ist von irgendwelchem Stolze auf die Kaste keine Rede Es wird da nur gesagt, daß er vieles noch nicht gesehen und gehört habe (bahum pr te adritham assutañ ca), und daran knupft sich die Belehrung über die disas Die Situation ist also genau die gleiche wie ın den Upanısads Setaketu hat sıch, auf sein Wissen stolz, anheischig gemacht, die Frage zu beantworten, er hat es nicht gekonnt und wird nun nachtraglich über die richtige Antwort belehrt. Aus dem ersten Pada von G 1 mā tāta kujihi na hi sādhu kodho, geht weiter hervor, daß er über seine Niederlage in Zorn geraten ist. Auch das stimmt zu der Schilderung der brahmanischen Quellen Dort kommt er, als ihm seine Unwissenheit ge zeigt ist, ayasta zu dem Vater und macht ihm Vorwurfe, und im Mbh sucht ıhn der Vater fast mit denselben Worten zu beruhigen wie im Jataka mā tāta koram kārsīs team (1, 122, 14) Da in der brahmanischen Literatur stets der Vater der Lehrer des Svetaketu ist, so ist es mir hochst wahrscheinlich, daß auch der Sprecher der beiden ersten Gathas nicht ein behebiger disüpämokkhäcariyo in Benares ist, sondein der Vater, und daß hier wie so oft der Prosaverfasser nach der Schablone gearbeitet hat Be weisen laßt sich das freilich nicht da die Anrede töta naturlich auch von dem meht verwandten Lehrer gebraucht werden kann Andererseits haben wir keinen Grund zu bezweifeln, daß der Fragensteller ein Candāla war Das ist ein viel zu individueller Zug, als daß man dem Prosaverfasser zutrauen konnte, ihn selbstandig erfunden zu haben. Die Niederlage des Setaketu wird auch noch viel drastischer und empfindlicher, wenn er einem Angehörigen der niedrigsten Kaste unterliegt, und es ist zu beachten, daß es sich bei der Frage nicht um vedische Weisheit handelt, sondern um eine Sache, die auch ein Candala wissen konnte

In dem zweiten Teil des Jataka sicht der Prosaerzahler den Kernpunkt der Geschichte in der Heuchelei des Setaketu. Nach dem Paccupprinnathint) und dem Samodhäna erzahlt der Buddha das Jätaka in bezug auf einen Mönch (kuhakabhitkhi), der in heuchlerischer Absicht, um sich des Leibes Nahrung und Notdurft zu verschaffen in den Orden eingetreten ist. Dieser Mönch war einst Setaketu der sich damals schon ebenso betrug wie heute. Diese Tendenz der Erzahlung tritt auch in der Prosa des Atlta vatthu hervor. Setaketu inszeniert darnach die Bußubungen nur, um den

<sup>1)</sup> Die Geschichte wird im Paccuppannavatthu von Jät 497 erzählt. Jät 377 wird auf jenes Jätaka verwiesen

352 Setaketu

König für sich und seine Genossen gunstig zu stimmen. Allein in den Gäthäs ist davon wiederum nicht das Geringste zu bemerken G 3 muß. wie aus der Anrede raig in der Antwortstrophe hervorgeht, von einem König gesprochen sein, der sich erkundigt, ob die Brauche, die er eine Anzahl von Brahmanen ausfuhren sieht, wirklich zur Erlösung fuhren Eine zweite Person antwortet ihm in G 4. daß irdisches Wissen nicht die Erlösung bringe, wenn es nicht mit gutem Wandel verbunden sei. Eine dritte Person — und die ist iedenfalls Setaketu — zieht daraus den Schliß (G 5), daß das Vedastudium vollstandig nutzlos sei und daß es einzig auf den rechten Wandel ankomme Allein die zweite Person belehrt ihn, daß diese Ansieht falsch sei Vedastudium wie rechter Wandel führen zu einem Ziel, aber es ist nicht das gleiche, und höher ist der Lohn, den rechter Wandel bewirkt Es findet sich also auch nicht die leiseste Andeutung eines heuchlerischen Benehmens des Setaketu. Die Rolle, die er hier spielt ist vielmehr genau die gleiche wie in der Candala Geschichte und in den brah manischen Erzahlungen Setaketu zeigt auch hier, daß er nicht die rich tige Erkenntnis besitzt und muß es sich gefallen lassen, daß seine Ansichten widerlegt werden Ich halte daher die ganze Geschichte von der Heuchelei des Setaketu für spatere Erfindung Auch der Aufenthalt des Setaketu ın Takkasılā ist sicherlich unursprunglich, dieses Studium in Takkasılā gehort zu den standigen Requisiten des Prosaverfassers Zweifelhaft ist es ferner ob der König dem die Gäthä 3 in den Mund gelegt ist, der König von Benares ist da im Anfang gesagt ist, daß sich die Begebenheit zutrug, als Brahmadatta zu Benares regierte, mußte es dieser Marchenkönig sein. der uberall einspringt, wo der Prosaverfasser einen König braucht. In den brahmanischen Quellen tragen Setaketus fürstliche Bekanntschaften ındıvıduellere Namen Pravâhana Jaivalı und Cıtra Gangyayanı sind schon erwahnt. Sat Br 11, 6, 2, 1 kommt er mit Janaka von Videha zu sammen und zu diesem geht er zusammen mit seinem Neffen auch in der Erzahlung Mbh 3, 132 Der strikte Nachweis, daß hier eine bestimmte Persönlichkeit durch den farblosen Brahmadatta ersetzt ist, laßt sich aller dures micht führen, dagegen Hillt sich tatsachlich zeigen daß der Sprecher von G 4 und 6 nicht ein beliebiger Purohita des Königs, sondern der Vater des Setaketu ist, der hier also genau wie in der Chandogya und Brhad aranyaka Upani ad als Lehrer des Sohnes auftritt. Den Beweis liefert das Uddālaka Jūtaka (487)1)

Der Inhalt dieses Jätaka ist wie folgt<sup>‡</sup>) Als Brahmadatta zu Benares regiert, ist der Bodhisattva sein Purohita Eines Tages erblickt er auf einem Spaziergang im Park eine schöne Het ure Fr verhebt sich in sie und wöhnt hir bei Die Hetäre ist sich sofort darüber klar, daß sie emp

<sup>1)</sup> Der interessanten Notiz über die Mahantatarakas weiß ich leider nichts hinzuzufügen

<sup>3)</sup> Fine Chersetzung des Jätaka auch bei Fick, Sociale Gliederung S 13ff

Setaketu 353

fangen hat, und teilt dem Purohita mit, sie wurde dem Kinde den Namen des Großvaters geben1) Dem Purohita behagt der Gedanke nicht, daß das Kind der Hetare seinen Familiennamen tragen sollte, und er befiehlt ıhr, das Kınd Uddālaka zu nennen, da sie es unter einem Uddālabaum empfangen habe Außerdem gibt er ihr seinen Siegelring mit der Weisung. ihn, wenn sie eine Tochter gebaren wurde, zu verkaufen und aus dem Erlös das Kind aufzuziehen, wenn sie aber einen Knaben gebaren sollte. so solle sie ihn, wenn er herangewachsen sei, mit dem Ring zu ihm schieken Die Hetare bringt einen Knaben zur Welt und nennt ihn Uddalaka Als er herangewachsen ist, fragt er die Mutter nach seinem Vater, und als er hort, daß es der Purchita sei, faßt er den Entschluß, die Veden zu stu dieren. Die Mutter übergibt ihm den Ring und das Lehrgeld, und er begibt sich zu einem weltberuhmten Lehrer nach Takkasila. Von hier ab ist der Gang der Ereignisse derselbe wie im Setaketu-Jātaka Uddālaka schließt sich einer Schar von Asketen an, und da er alle an Wissen überragt, wird er bald ihr Oberhaupt Er uberredet sie, aus dem Walde in die Nahe mensch licher Ansiedlungen zu ziehen, und endlich kommen sie nach Benares. wo Uddālaka die Gunst des Komgs durch die Vorfuhrung der Bußubungen zu gewinnen sucht. Es entwickelt sich dann dasselbe Gesprach zwischen dem König, dem Purohita und dem Asketenlehrer, die ersten vier Gäthäs sind mit G 3-6 des Setaketu Jataka identisch. Aber das Gesprach geht hier weiter Es heißt 'Als Uddālaka das hörte, dachte er bei sich "Ich kann diesem nicht femdlich gegenüberstehen. Es ist unmöglich, daß er nicht Liebe empfinden sollte wenn ihm gesagt ist 'Das ist dem Sohn' Ich werde ihm mitteilen, daß ich sein Sohn bin " Und so sprach er die funite Gatha

bhaccā mātāpītā bandhū yena jāto sa yera so | uddālako aham bhoto sotthīyākularamsako ||

"Zu erhalten sind Vater und Mutter, Verwandte, von wem man erzeugt ich und der ist man selbst Ich Uddälaka, gehöre dir"), ich, der ich aus der Familie von Veda Gelehrten stamme

Der Purohita sagte 'Bist du wirklich Uddälaka'' 'Ja', sagte er 'Ich habe deiner Mutter ein Erkennungszeichen gegeben, wo ist das'' 'Hier, Brahmane', und damit gab er ihm den Siegelring in die Hand Der Brahmane erkannte den Siegelring und sagte 'Dn bist sicherlich ein Brahmane, kennst du aber auch die Eigenschaften eines Brahmanen', und nach den Eigenschaften eines Brahmanen ', und nach den Eigenschaften eines Brahmanen brahmanen'

'Wie ist denn einer ein Brahmane' Wie ist er ein Vollendeter' Und wie findet die vollkommene Erlösung statt' Warum wird er tugendhaft genannt''

1) Der Kommentar scheint bhoti statt bhoto gelesen zu haben

¹) ayyakassa nämam karomiti, aber das birmanische VIS liest assä kim, sodaß die richtige Lesart vielleicht doch assa kim nämam karomiti ist

354 Sctaketu

Uddālaka antwortet (G 7)

'Das Feuer beiseite werfend und wieder nehmend<sup>1</sup>), Wasser sprengend, opfernd, errichtet der Brahmane den Opferpfosten Ein Brahmane, der so handelt, hat Frieden Darum nannte man ihn den twendhaften<sup>2</sup>

Der Purohita wendet sich gegen diese Ansicht (G 8)

'Durch Besprengen entsteht nicht Reinheit<sup>2</sup>), nicht dadurch wird der Brahmane ein Vollendeter, nicht dadurch entsteht Langmut und Sanftmut<sup>3</sup>), ein solcher ist nicht vollkommen erlöst<sup>3</sup>

Nun gibt Uddālaka die an ihn gestellte Frage dem Purohita zuruck

(G 9) und erhalt die Antwort (G 10)

'Ohne Feld und Verwandtschaft, ohne Habe, ohne Verlangen, frei von der Sunde der Begierde, frei von Begierde nach dem Sein — ein Brahmane, der so handelt, hat Frieden Darum nannte man ihn den tugendhaften'

Uddālaka erwidert (G 11)

'Ksatriyas, Brahmanen, Vaisyas, Sūdras, Candālas und Pulkasas, sie alle sind santtmutig, sieh selbst bezwingend, sie alle sind vollkommen erlöst — gibt es unter all diesen, wenn sie zur Ruhe gelangt sind, einen, der besser, oder einen, der schlechter ware "

Der Purohita verneint, daß solche Unterschiede bestanden (G 12),

da wendet sich Uddalaka gegen ihn (G 13)

'Ksatriyas Brahmanen, Vaisyas, Śūdras, Candālas und Pulkasas,

sie alle sind sanftmutig, sich selbst bezwingend, sie alle sind vollkommen erlöst, unter all diesen, wenn sie zur Ruhe gelangt sind, gibt es keinen, der besser oder der schlechter ware — dann ist es also nichts mit dem Brah manentum, zu dem du dich bekennst, nichts mit der Herkunft aus einer Familie von Veda Gelehrten?

Der Purchita belehrt ihn (G 14, 15)

'Em Vimana ist mit verschieden gefarbten Tuchern bedeckt, aber die Farbe haftete nicht an dem Schatten dieser Tucher' —

'Ebenso ist es bei den Menschen Wenn die Menschen rein sind'), fragen die Frommen, ihre Tugend erkennend, nicht nach ihrer Kaste'

Uddālaka aber konnte daruf mehts erwidern und setzte sich ohno Gegenrede nieder Di sagte der Brahmane zu dem Konig "Großer König, alle diese sind Heuchler, sie werden noch ganz Jambudvīpa durch ihre Heucheler zugrunde richten Befiehl dem Uddālaka, dis Asketentum

n) niromkatid oggun åddiga. Die Worte scheinen sich auf die Manipulationen bin Opfie zu beziehen, sind aber wahrscheinlich verderbt. Der Kommentar erklart inranitarim kated oggun gahete partearin, diese Fiklirung von niromkated ist aber natürlich unmöglich. So urteilt auch Fick, der übersetzt. von sich stoßend (alle wiltlichen Gefanken) das Fuuer mit sich nehmend?

<sup>2)</sup> suddht, da die Handschriften suddhim, suddhi haben, ist wohl suddhi zu lesen

<sup>1)</sup> na Lhanti na pi soraceam, der Text ist vielleicht nicht in Ordnung

erameram manussesu sadā supilanti mānarā, ieh lese eramera und yadā, wie auch der Kommentar gelesen zu haben selieint

Setaketu 355

aufzugeben, und mache ihn zum Unterpurchita, den ubrigen befiehl das Asketentum aufzugeben und gib ihnen Schild und Waffen und mache sie zu Dienern', Gut, Lehrer', sigte der König und tat so Seitdem dienten die dem Konige'

Lassen wir die Geburtsgeschichte und alles, was damit zusammen hangt, zunachst einmal beiseite, so sind die Ahnlichkeiten zwischen diesem und dem Setaketu Jataka unverkennbar Das Gesprach zwischen Uddalaka und dem Purohita bewegt sich, auch abgesehen von den direkt identischen Strophen, genru in denselben Bahnen wie das zwischen Setaketu und dem Purchita Uddalaka beantwortet die Frage nach dem wahren Brahmanen falsch (G 6,7) Wie der Purchitaihn vorher (G 1-4 = Setaketu Jātaka G 3 bis 6) belehrt hat, daß vedische Gelehrsamkeit nicht das hochste Ziel sei, so setzt er ihm hier auseinander (G 8, 10), daß auch vedischer Werkdienst meht den Seelenfrieden bringe, sondern allein Freiheit von Leidenschaften zur Erlösung führe Und als Uddalaka auf seine Frage (G 11) hören muß. daß es unter den Tugendhaften und Erlosten keine Kastenunterschiede mehr gebe (G-12), da halt er dem Puroluta vor, daß dann sem Brahmanen tum wertlos ser Allein wieder wird ihm gezeigt, daß seine Ansicht falsch 1st Die Kastenunterschiede sind vorhanden und notwendig aber für die. die reinen Wandels sind, sind sie belanglos, das scheint der Sinn der beiden letzten Gāthās des Purchita zu sein. Uddālaka spielt hier also genau die selbe Rolle wie Setaketu, und die Bedenken die sich gegen die Unur sprunglichkeit der Prosa des Setaketu Jätaka erheben, drangen sich auch hier auf Von irgendwelcher Heuchelei des Uddalaka auf die der Prosa verfasser den Nachdruck legt und auf die auch in der schon erwahnten Erzahlung des Paccuppannavatthu hingewiesen wird ist in den Gäthäs wiederum nichts zu spuren. In beiden Jätakas wird vielmehr ein junger, streng vedaglaubiger Brahmane von der Irrigkeit seiner Ansichten über zeugt Zieht man nun weiter in Betracht, daß tatsachlich vier Gathas der beiden Jatakas identisch sind und daß diese nicht etwa nur aus Formeln, wie sie in der Gatha Poesie ublich sind, bestehen sondern wesentliche Momente der Erzahlung enthalten, so muß man zu der Vermutung kommen daß die beiden Jätakas überhaupt ursprunglich ein zusammenhangendes Ganzes bildeten. Dem scheint nun G. 5 zu wider sprechen

Die erste Hilfte dieser Strophe ist so, wie sie dasteht, in diesem Zu sammenhang völlig unverstandlich wenn auch die Verderbins verhalt insmaßig alt sein muß, da der Verfasser des grammatischen Kommentars offenbar ebenso las wie unsere Handschriften. Es kann keinem Zweifel unterliegen, daß die erste Halfte des Verses identisch ist mit der ersten Halfte der ersten der beiden Strophen die die himmlische Stimme zu Dusyanta sprach als er sich weigerte den Sohn der Sakuntalä als seinen Sohn anzuerkennen (Vibh 1, 74, 110f)

356 Setaketu

bhastrā mātā pītuh putro yena¹) jātah sa eva sah | bhara sī aputram dusyanta māī amamsthāh šakuntalām ||

Das ist eine alte beruhmte Strophe Sie findet sich noch Mbh 1, 95, 30, wo sie als anwamśaśloka bezeichnet wird, Haritamśa 1724, Väyupu rāna 2, 37, 131, Matsyap 49, Visnup 4, 19, Bhāgavatap 9, 20, 21°) Es ist also auch in der Gāthā zu lesen

bhastā<sup>a</sup>) mūtā pītā bandhu yena jāto sa yera so | uddālako aham bhoto sotthiyākularamsako ||

\*Em Schlauch ist die Mutter, der Vater der Verwandte, von wem man erzeugt ist, der ist man selbst Ich, Uddälaka gehöre dir 1), ich, der ich aus der Tamilie von Vedagelehrten stamme \*

<sup>1)</sup> C falsch tena

<sup>3)</sup> bhastê 1st in der Abhufhanappadipika uberhefert und kommt z B Thera gathă 1151 vor Unmöglich 1st es aber nicht daß es die Ardhamägadhi Form des Wortes 1st und daß die echte Fali Form aus die bhaccë entstellt 1st, anders lautote

<sup>4) \</sup>gl pituh putro in der Sanskrit Strophe

Brhadar Up 6, 5, 1, Mbh 1, 122, 9f Der Vater heißt Uddalaka Äruni
 At Br 3 7, Chändogya Up 3 11 4, 5 11 2, 5, 17, 1, 6 8 1, Brhadar Up 3 7, 1,
 6 3, 7, 6 4 4 Naciketas (Kačieta) skr nach Kāṭh Up 1, 10, 11 der Sohn des Gautama Audd Maki Äruni, nach Mbh 13 71, 2f der Sohn des Uddalak;

tann '9 Dieser Unterschied in der Benennung im Sat Br ist naturheh kein Zufill '9 Dieser Unterschied in der Benennung im Sat Br ist naturheh kein Zufill be zeigt sich auch hier wieder, daß die Bucher I-9 von anderer Hand herruhren bes zeigt sich auch hier wieder, daß die Bucher I-9 von anderer Hand herruhren besteht in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schiedung in der Schi

als 10-14

n Ngl Uddalakı fur Auddalakı in Mbh 13-71 2f 7u beachten ist auch daß
der Namo des Kometen der Brhatsarpluta 11, 37 Svetaketu ist, bei Parasara Uddü
dek Svetaketu lautet, siehe Kern JRAS N Ser V, S 71
jaka Svetaketu lautet,

War Uddalaka garnicht der Name des jungen Brahmanen, sondern vielmehr des Vaters, so muß naturlich auch die ganze Geschichte von der Benennung nach dem Baume, unter dem er empfangen wurde, auf das Konto des Prosaverfassers gesetzt werden. Die brahmanische Tradition über die Entstehung des Namens lautet denn auch ganz anders. Nach Mbh. 1, 3, 22ff war Ärum Päñcälya der Schuler des Dhaumya Äpoda. Er erhielt von seinem Lehrer den Auftrag, eine lecke Stelle in einem Damm zu verstopfen, und tat das mit seinem eigenen Leibe. Als der Lehrer ihn nef, verheß er die Stelle und öffnete dadurch das Loch (kedärakhandam vidäryotihitah), daher nannte ihn der Lehrer Uddälaka

Aber auch das, was in dem Jātaka eng mit der Namensgebung zu sammenhangt, die Übergabe des Siegelringes an die Mutter usw , ist sicherlich unursprunglich Die Erzahlung beruht hier offenbar auf dem Katthahari Jātaka (7)1), wo sie wiederum eine Reminiszenz an die Śakuntalā Sage ist Daher erklart es sich auch, daß die Erkennungsszene, die zu der G 5 er zahlt wird, so völlig im Sande verlauft, irgendwelche Anderung in der Behandlung des Setaketu durch den Vater tritt ja gar nicht ein. Wie die Prosaerzahlung zwischen G 4 und 5 des Uddālaka Jātaka ursprunglich lautete, laßt sich naturlich nicht mit Sicherheit feststellen, wahrscheinlich berief sich Setaketu einfach auf seine Abstammung, um zu beweisen, daß er verpflichtet sei, am Veda Studium festzuhalten. Daran knupfte sich dann das Gesprach uber den wahren Brahmanen Eines geht allerdings aus der Gathā hervor, wovon die brahmanischen Quellen nichts berichten die Mutter des Setaketu gehörte offenbar nicht der Brahmanen Kaste an Ob sich dieser Zug der Sage erst spater unter dem Einfluß der Sage von der freien Liebe, die ja bis auf Setaketu unter den Rsis bestand, gebildet hat, oder ob hier alte Tradition vorliegt, ist kaum zu entscheiden2) Bemerken will ich nur, daß in Amitagatis Dharmapariksä 14, 92ff 3) erzahlt wird, wie Candramati, die Tochter des Konigs Raghu, auf übernaturliche Weise von dem Asketen Uddālaka emen Knaben, Nagaketu oder Nakaketu, empfangt, den Uddältka als seinen Sohn erkennt. Nagaketu scheint eine Vermischung aus Nāciketa4) und Svetaketu zu sein. Hier schimmert also vielleicht die Überlieferung von der illegitimen Abkunft des Svetaketu noch durch

Die vollkommene Unwissenheit des Prosaverfassers über das Verhaltnis von Setaketu zu Uddīlaka gibt uns aber auch einen Fingerzeig, wie man bei der Sammlung der Jātakas dazu kam, die Geschichte in zwei

¹) Die Ahnlichkeit zwischen den beiden Erzahlungen hat auch Dutoit erkannt ¹) Daß auch die brahmanische Überlieferung Berspiele unehelicher Abkunftberuhmter Lehrer kennt, zeigt die Geschichte des Satyakāma Jābala Chandogja Up 4, 4 Hf

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Mironow, Die Dharmapariksa des Amitagati, 5 30

<sup>4)</sup> Siehe S 356, Anm 5

358 Setnketu

Jātakas zu zerlegen Der Sammler wußte offenbar ebensowenig wie der Prosaverfasser, daß der Uddālaka der siebenten Gāthā (487, 5) mit dem Setaketu der beiden ersten Gāthā (377, 1 2) identisch sei Um den Widerspruch zwischen den beiden Namen zu beseitigen, zerschinitt er die Gāthās und zwai genau da, wo es allem möglich war, einmal vor der Gāthā, die den Namen des Uddālaka eithielt, und das andere Mal hinter der letzten Gāthā die den Setaketu naunte

Wenn aber schon die Sammler der Jätakus diese Gäthäs nicht mehr richtig verstunden, so muß es als höchst wahrscheinlich bezeichnet werden, daß uns hier sehr alte Strophen vorliegen. In dieselbe Richtung weisen inhaltliche Einzelheiten Lehrreich ist der Vergleich der beiden ersten Gathäs mit einem Text, der sicheillich nicht zu den jungeren Erzeugnissen des Pali Kanons zu rechnen ist, dem Singälov üdasutta (31) des Dighani käya. Hier wird der Gedanke von den disäs, der den Gäthäs zugrunde liegt, ausfuhrlich behandelt. Die zusummenfassenden Strophen lauten (34)

matāpītā dīsā pubbā acarīyā dakkhīnā dīsā | pultadārā dīsa pacchā miltamaccā ca ultarā || dāsakammakarā hetthā uddham samanabrāhmanā | etā dīsā namasseyya alam altho kulc aiki? ||

Man wird sich dem Eindruck nicht entziehen können, daß die Verse des Sutta in ihrer pedantischen Systematik junger sind als die Gathas des Jataka Schon die Erweiterung der Zahl der Himmelsgegenden auf sechs durch die Hinzufugung von Nadir und Zenith weist auf spateren Ursprung Die Verteilung der verschiedenen Kategorien von Personen auf die Himmels gegenden beruht hier auf Wortspielen und Symbolik Dei Kommentator zu Jat 377 wird recht haben wenn er sagt, daß die Eltern die östliche (puratthimā) Himmelsgegend seien weil sie fruher als die Kinder geboren seien (puttanam purimataram uppannatta) und daß der Lehrer als sudliche (dakkhinā) Himmelsgegend gelte weil er wurdig sei Gaben zu empfangen (dakkhneuvattā) Wenn die Eltern die b-tliche Himmelsgegend waren, so mußten naturlich die Kinder die westliche sein und bei der Zuweisung der Sklaven und Diener an den Nadir, der Samanas und Brahmanen an den Zemth ist die Symbolik ohne weiteres klar. Die Gathas des Jataka haben von alledem noch nichts Dort werden ganz heterogene Dinge zusammen gestellt die Eltern der Lehrer, die Hausvater und die Erlösung Es wird gar nicht der Versuch gemacht, der eigentlich nahe genug liegt, die einzelnen Hummelsgegenden zu spezialisieren und der Lehrer ist dort sicherlich nicht der Suden denn seine Himmelsgegend wird pasattha genannt Dies Beiwort gebuhrt aber der sudlichen Himmelsgegend gewiß nicht, masasta ist, wie Rgveda Prätisäkhya 15 1 zeigt, der Osten Norden oder Nordosten

adhyasino disam ekam prasastam pracim udicim avarantam va

<sup>1)</sup> Von dem Kommentar unter Jat 96 und 377 angeführt

Unter diesen Umstanden ist die Frage nicht unberechtigt, ob denn die Gäthäs uberhaupt buddhistischen Ursprunges sind Auf einen buddhistischen Verfasser schemen gewisse Ausdrucke in 487, 6-13 hinzuweisen, die der buddhistischen Terminologie angehoren, wie parinibbana, parinibbuta1), soracca, sorata, sitibhūta, auch apāya in G 1 wurde hierher gehoren, wenn es wirklich mit dem Kommentar in dem speziell buddhistischen Sinne verstanden werden mußte<sup>2</sup>) Allzuviel beweisen freilich gerade diese Ausdrucke nicht, sie können auch Gemeingut der religiösen Terminologie der Zeit gewesen sein Auf keinen Fall darf man fur den buddhistischen Ursprung geltend machen, daß in den Gäthäs eine Geringschatzung vedischen Wissens hervortrete, die sich nur aus der Feindschaft der Buddhisten gegen den Veda erklaren lasse. In Wahrheit wird hier nur der Veda als das Niedrigere dem carana als dem Höheren gegenübergestellt Diese Uberlegenheit des Wandels kommt aber auch in streng brahmanischen Schriften zum Ausdruck Man vergleiche z B mit den Gäthäs die Verse. die im Anfang des sechsten Kapitels von Vasisthas Dharmasästra stehen

- 1 Der Wandel (ācāra) ist sicherlich die höchste Pflicht für alle Wessen Selbst mit schlechtem Wandel behaftet ist, der geht in dieser und in jener Welt zugrunde
- 2 Nicht Kasteiungen, nicht das Brahman, nicht das Agnihotra noch fromme Gaben können je den erretten, der einen schlechten Wandel führt, wenn er von hier abgeschieden ist
- 3 Den, der es an gutem Wandel fehlen laßt, können die Veden nicht reimigen, wenn er sie auch samt den sechs Angas studiert hat Die Veden verlassen ihn zur Zeit des Todes wie Vogel das Nest verlassen, wenn ihnen die Schwingen gewachsen sind
- 4 Dem Brahmanen der es an gutem Wandel fehlen laßt, konnen alle Veden samt den sechs Angas und den Opfern so wenig Freude bereiten wie dem Blinden die Schönheit der Gattin
- 5 Nicht retten die Veden vor der Sunde den, der trugerisch Trug ubt, at zwei Silben in rechter Weise studiert sind ein Brahman, das reinigt wie Wolken im 183

Oder man vergleiche das Gesprach zwischen Dhrtarästra und Sanatsujätin im Sanatsujätin Albh 5, 43, 3ff Dhrtarästra fragt Wer die Res und die Yajus kennt und wer den Samaveda kennt, wird der, wenn er Böses tut (pāpām kuran)\*\*), von dem Bösen befleckt oder meht befleckt \*\* Sanatsujäta antwortet 'Nicht die Samans noch die Res und auch nicht die Yajus schutzen den Toren vor böser Tat (karmanah pāpāt), ich sage dir gowißlich die Wahrheit Nicht retten die Veden vor Sunde den, der

 $<sup>^{1})</sup>$  Hier in dem Sinne von I rlösung' erlöst gebraucht v<br/>gl Franke, Digham kava S $179\,$  Anm $\,2\,$ 

<sup>2)</sup> In der Antwortstrophe (G 2) tritt aber emfach dukkha für apäya ein

<sup>1)</sup> Vel Jat 377 4 papani kammani kariteana

360 Setaketu

trugerisch Trug ubt Zur Zeit des Todes verlassen ihn die Veden wie Vögel das Nest verlassen, wenn ihnen die Schwingen gewachsen sind 'Da zweifelt Dhrtarästra ahnlich wie Setaketu an dem Wert des Veda überhaupt Wenn die Veden ohne den Dharma nicht zu schutzen vermögen, o Weiser, warum dann dies ewige Geschwatz der Brahmanen?' In der Antwort werden dann allerdings andere Punkte hervorgehoben als in den Gäthäs

Es soll keineswegs geleugnet werden, daß Buddhisten und Brahmanen mit dem carana oder ācūra aus den ihnen vertrauten Gedankenkreisen beraus etwas verschiedene Vorstellungen verhanden. Gewiß sehließt der ācara. wie Buhler bemerkt1), auch die Beobachtung der vorgeschriebenen Brauche des taglichen Lebens ein, Sitte und Sittlichkeit sind naturlich in dieser Zeit überhaupt nicht streng geschieden. Und wie der Buddhist den Beeriff des carana von dem Standpunkt seiner Dogmatik aus einzuengen geneigt ist, zeigt die Erklarung des Kommentars caranam saha silena attha samāpattiyo, silasamāpattisamkhātam caranam, usw. Mir scheint, daß man hier neuen Wein in alte Schlauche gegossen hat Mir scheint es un verkennbar, daß Brahmanen und Buddhisten hier auf gemeinsamem Boden stehen Jene Verse sind der Niederschlag der großen ethischen Bewegung, die, sicherlich als Reaktion auf das immer mehr erstarrende vedische Opfer- und Formelwesen, alle Kreise des Volkes ohne Unterschied des Be kenntnisses ergriff, und die fur uns den greifbarsten Ausdruck in dem Dharma des Asoka gefunden hat

Da. wie wir sahen, die Buddhisten schon in fruher Zeit unsere Gäthas mehr richtig verstanden, und da an anderen Stellen unzweifelhaft vorbuddhistische Gathas in die Sammlung aufgenommen sind, so bin ich geneigt wemigstens die ersten sieben Gathas die den Grundstock der Erzahlung bilden als vorbuddhistisch anzusehen, der Schluß mag spatere Erweiterung sein Aber auch wer an dem buddhistischen Ursprung samtlicher Gäthäs der Svetaketu Geschichte festhalt, wird ihre nahen Bezie hungen zu der brahmanischen Literatur zugeben mussen. Der Held der Geschichte ist nicht eine Gestalt der epischen Sage, sondern eine Persönlichkeit, deren Andenken in der vedischen Tradition lebt. Gleichwohl wird er hier genau so gezeichnet wie in der vedischen Literatur, nur ist die Auf fassung in der Geschichte der Begegnung mit dem Candala derber und leise humoristisch Ahnliches laßt sich bei anderen Jatakas nachweisen Auch die Umgebung in der er auftritt, ist die gleiche wie im Veda. hier wie dort ist es ein König und der Vater, der zugleich sein Lehrer ist. Die außere Einkleidung der vorgetragenen Lehren ist, wenn wir von dem Unterschied zwischen Gathas und fortlaufenden Versen absehen die des epischen Samvada, wie hier Setaketu und sein Vater, so unterhalten sich im Epos Könige und Rsis über Fragen des Dharma Die Formeln sind zum Teil die des vorepischen Akhyana, dem Lharanna satila panka

<sup>1)</sup> SBF AIV, S 34

dantā dummukkharāpā ye 'me japantı (377, 3, 487, 1) vergleicht sich Suparnādhyāya 16, 5 rajasialo jatitak pankadanta umītašikho tadati satyam eta') So scheint mir auch das Setaketu und Uddālaka-Jātaka zu beweisen, daß wirm der Gāthā-Dichtung der Jātakas das Bindeghed zwischen vedischem Ākhyāna und epischer Poesie erkennen durfen

# Zu den Upanisads.

### I. Die Samvargavidya.

- 1 Übersetzung von Chändogya-Upanisad 4,1—3
- 1 J\u00e4nas\u00e4ruti Pautr\u00e4yana war ein Mann, der aus glaubiger Hingabe spendete, viel schenkte, viel kochen he\u00d8 Er he\u00e4 uberall Speisehallen bauen, in der Hoffnung, da\u00ed die Leute uberall bei ihm essen wurden
- 2 Nun flogen einmal in der Nacht Ganse vorüber. Da sagte eine Gans zu einer (anderen) Gans so 'Anfgepaßt' Du Barenauge! Du Baren auge! Ein Licht gleich dem des Jänasrut Pauträyana hat sich über den Himmel verbreitet. Streife nicht daran, damit es dich nicht verbreinet? 3 Da erwiderte ihr die andere 'Was ist denn der, daß du von ihm als einem solchen redest, wie wenn er der Vereiniger Raikva ware!' 'Was nun (diesen Raikva betrifft), inwiefern ist er der Vereiniger Raikva?' 4 'Gleich wie dem Krta, wenn man mit ihm gesiegt hat, die niedrigeren Wurfe zugerechnet werden, so wird ihm alles das zugerechnet, was immer die Geschöpfe Gutes tun, wer das weiß, was der weiß, die habe ich so bezeichnet.
- 5 Das hörte Jānasruti Pautrayana Auffahrend sagte er zu dem Truchseß 'Heda, sagst du, wie wenn er der Vereiniger Raikva ware?' 'Was nun (diesen Raikva betrifft), inwiefern ist er der Vereiniger Raikva 'e G'Gleichwie dem Krta wenn man mit ihm gesiegt hat, die niedrigere Wurfe zugerechnet werden, so wird ihm alles das zugerechnet, was immer die Geschöpte Gutes tun, wer das weiß, was der weiß, den habe ich so bezeichnet.'
- 7 Der Truchseß kehrte nachdem er (ihn) gesucht hatte, zuruck 'Ich habe (ihn) nicht gefunden' Da sagte (Jänasruti) zu ihm 'Wo man einen Brahmanen sucht, da suche ihn auf' b Jener setzte sich zu einem, der sich unter einem Lastwagen den Grind kratzte Er redete ihn an 'Ehrwurdiger, bist du etwa der Vereiniger Raikva'" 'Der bin ich', antwortete er Der Truchseß kam zuruck 'Ich habe (ihn) gefunden'
- 2. 1 Da nahm Jānaśrutt Pautrāyana sechshundert Kuhe, einen Niska (Goldes und) einen Wagen mit weiblichen Maultieren und ging damit wieder (zu Raikva) hin Er redete ihn an 2 'Raikva, hier sind sechshundert Kuhe hier ist ein Niska (Goldes), hier ist ein Wagen mit weiblichen Maultieren Lehre mich, Ehrwurdiger, die Gottheit, die du als Gottheit

Auch das rajasvalah kehrt in den Gathäs wieder, Jat 495, 17 parulhalaccha nakhalomä pankadaniö rajassirä, Jat 496, 9 parühalacchanakhalomam paika dantam rajassiram

verehrst!' 3 Da erwiderte ihm der andere 'Ich lache über dich, du Südra Behalte (das nur) mitsamt den Kuhen'

Da nahm Jānaśruti Pautrāyana zum anderenmal tausend Kuhe, einen Niska (Goldes), einen Wagen mit weiblichen Maultieren und seine Tochter und ging damit wieder (zu Raikva) hin 4 Er redete ihn an 'Raikva, hier sind tausend Kuhe, hier ist ein Niska (Goldes), hier ist ein Wagen mit weiblichen Maultieren, hier ist eine Gattin (für dieh), hier ist das Dorf, in dem du weilest Lehre mich doch, Ehrwurdiger! 5 Da sigte er, indem er ihr Gesicht emporhob 'Tch liche über diese (Kuhe), du Südra Mit diesem Gesicht allein wurdest du dir Beachtung erschwindelt haben' Raikvaparna heißt jener (Ort) im Land der Mahävrsas wo er bei ihm wohnte Er verkundete ihm

- 3. 1 Der Wind furwahr ist ein Zusammenbringer Wenn das Feuer ausgeht, so ist es der Wind, in den se eingeht Wenn die Sonne untergeht, so ist es der Wind, in den sie eingeht Wenn der Mond untergeht, so ist es der Wind, in den er eingeht 2 Wenn das Wasser austrocknet, so ist es der Wind, in den er eingeht Denn der Wind ist es, der ille diese zusam menbringt so in bezug auf die Gotteiten 3 Nim in bezug auf das Selbst Der Atem furwahr ist ein Zusammenbringer Wenn man schlaft, so ist es der Atem, in den die Rede eingeht, in den Atem geht das Auge ein in den Atem das Dohr in den Atem das Denkorgan Dem der Atem ist es, der alle diese zusammenbringer der Wind unter den Göttern, der Atem unter den Lebensaußertungen
- 5 Nun bettelte einmal ein Brahmanen Schuler den Saunaka Kapeya und den Abhipratärin Käksaseni an, wahrend sie sich auftischen ließen Sie gaben him mehts 6 Da sägte ein.

Vier Großmachtige verschlingt ein einziger Gott, der Huter der Witz – wer ist das Ihn schauen die Sterblichen nicht, Käpeya obwohl er vielfach wohnt, Abburpatärin

Wem diese Speise zukommt, dem ist sie nicht gegeben worden '

7 Das widerlegend trat Saunaka Kāneva heran

'Die Seele der Götter, der Erzeuger der Geschöpfe, der goldzahnuge Kauer, der Herr des Atems — groß sagen sie, ist seine Größe, weil er, ohne gegesen zu werden, ißt, was nicht Spiese ist

Daher verehren wir, o Brahmanen Schuler, nicht dieses (Irdische)

Gebt ihm (die Speise) um die er bettelt ' 8 Und sie gaben ihm

Jene so beschriebenen, funf auf der einen, funf auf der anderen Seite, die Zusammen) zehn ausmachen, die sind das Krta. Diher sind die zehn, das Krta, die Speise in allen Himmelsgegenden. Jene so beschriebene Virāj ist die Speiseverzehrerin. Von ihr ist alles dies mit den Zahnen gepackt. Alles dies ist fur den mit den Zahnen gepackt der ist ein Speise verzehrer, wer solches weiß.

### 2. Erläuterungen.

4, 1, 1 Jānašrutir ha Pautrāyanah. Jānašruti wird von Sankara richtig als 'Sohn des Janaśruta' (Janaśrutasyāpatyam) erklart; vgl. Pān. 4, 1, 95. Pautrāyana bezeichnet ihn, wie ebenfalls Sankara richtig bemerkt, als Enkel oder noch entfernteren Nachkommen des Putra (Putrasua nautrah Pautrauanah); vgl. Pan. 4, 1, 100. Putra ist hier Eigenname1). Daß pautrāyana, wie Deussen annimmt2), ein Zusatz sein sollte, um Jānaśruti als Enkelsohn des Janaśruta zu bezeichnen, halte ich fur ganz unwahrscheinlich. Mit der Person des Janasruti beschaftigen sich die Brahmasūtras 1, 3, 34 und 35. Das zweite3): Lsatriyatragateś cottaratra caitrarathena lingāt besagt nach Śankara, daß Jānaśrutis Zugehörigkeit zur Ksatriya-Kaste daraus hervorgehe, daß er nachher (4, 3, 5) mit Abhipratārin zusammen erwahnt werde, der ein Mitglied der Familie des Ksatriva Citraratha sei. Allein erstens wird nirgends direkt gesagt, daß Abhipratärin ein Caitrarathi4) war, und die Grunde, die Sankara dafur anfuhrt, sind etwas fadenscheinig Zweitens aber besteht zwischen Janasruti und jenem Abhipratarin auch nicht der geringste innere Zusammenhang, der hier naturlich allem beweiskraftig sein konnte. Rämänuja, der das Sütra teilt (34 Leatriyatiagates ca; 35 uttaratra caitrarathena lingāt), gibt fur die zweite Halfte dieselbe, nur besser formulierte Erklarung wie Sankara, und so mag das in der Tat der Sinn sein, den Bädarāvana mit den Worten verband<sup>5</sup>). Uberzeugend ist aber diese Beweisfuhrung nicht Anders steht es mit den Grunden, die nach Rāmānuja in den Worten ksatriyatiagateś ca angedeutet sind, namlich, daß Jānaśruti freigebig spendet (4, 1, 1), daß er einen Truchseß hate) (4.1.5ff) und dem Raikva ein Dorf schenkt

¹) Vedeśa sagt in seiner Padärthalaumudi Putrāganapotrāpatyam Pautrāganah Ich habe dieses Werk (Bombay Śaka 1826) und die Chāndogyopanıgarprakāśikā de Ranga Rāmāmija (Anandaśrama Samskrtagranthāvali 63) gelegentlich für Wort erklarungen zitiert, wenn sie von Śankara abweichen Ein naheres Eingehen auf die Auffassungen der Viśistädvativa- und der Dvaita Schule lag außerhalb des Planes dieser Arbeit

<sup>3)</sup> Sechzig Upanishad's des Veda, Leipzig 1897, S 117 Dieses Werk ist im folgenden stets gemeint, wenn nicht nahere Angaben gemacht sind Ebenso bezieht sich M Muller stets auf die Übersetzung in Bd 1 der Sacred Books of the East, Oxford 1879, Böhtlingk auf Khåndogjopanishad, kritisch herausgegeben und übersetzt von Otto Böhtlingk, Leipzig 1889 Die spateren Auflagen der Arbeiten Mullers (1900) und Deussens (1905) bieten, weingstens für den hier behandelten Abschnitt, nichts Neues, ebensowenig (mit Ausnahme der sicher verfehlten Konjektur prumänkin in 1, 2) die Bemerkungen Böhtlingks, Ber. Sachs Ges Wiss 49, 85

<sup>3)</sup> Auf das erste werden wir spater zuruckkommen

<sup>1)</sup> Diese Form mußte man eigentlich im Sütra erwarten

Sanz anders, aber völlig unbefriedigend, ist Madhvas Erklärung des Sütra
 Das wird auch von Sankara im Kommentar zu Up 4, 2, 3 und nebenbei im

<sup>\*)</sup> Das wird auch von Sankarn im Kommentar zu Up 4, 2, 3 und nebenbei in Kommentar zum Vedäntasütra geltend gemacht

- (4. 2. 4) Das letztere ist für sein Ksatrivatum beweisend, derartige Landschenkungen kann naturlich nur der König machen
- 4 1 1 śraddhūdevah Das Wort ist nur hier belegt Schon im PW wird vermutet, daß es ein Fehler für das in der Brahmana-Literatur öfter vorkommende staddhadera sei und Böhtlingk hat in seiner Ausgabe in der Tat åraddhåderah in den Text gesetzt Die Anderung ist aber von vorn herein bedenklich, da man nicht recht einsieht, warum das gewöhnliche śraddhāderah zu śraddhādevah verderbt sein sollte Śraddhādeva 'glaubig'1) paßt aber weiter auch durchaus nicht in den Zusammenhang. Auf die Glaubigkeit des Janasruti kommt es hier gar nicht an, sondern einzig und allem auf seine Mildtatigkeit Daß Gaben aus sraddha gegeben werden, ist schon vedische Anschauung, RV 10, 151, 2

nrivam śraddhe dadatah privam śraddhe didusatah priyam bhojesu yajiasv idam ma uditám krdhi ||

Taitt Up 1,11,3 wird die Vorschrift gegeben sraddhayā deyam aśraddhauādeuam Vor allem gilt die śraddhā von den Gaben beim Śrāddha opfer, das danach seinen Namen hat, wie die im PW angeführte Erklarung zeigt

pretam pitems ca nirdišva bhorvam vat privam ātmanah sraddhaya diyate yatra tac chraddham parikirtitam") ||

- Aber auch in der buddhistischen Literatur tritt die Anschauung öfter zutage Mahav 8 22 wird eine Gabe ein saddhadevyam genannt Saddha deyyāni bhojanani genießen die Samanas und Brahmanen nach Digh 1, 1, 11ff Jat 424 4 wird die Verheißung gegeben appan in ce saddahano dadats ten' era so hoti sukhi parattha Ich hege danach keinen Zweifel, daß Sankara recht hat, wenn er sraddhådeyah erklart sraddhåpurahsaram eva brāhmanādībhyo deyam asyetī sraddhadeyah
- 4, I, I sariata era me isyantili Sankara erganzt annam sariata era me mamannam tesv atasathesu tasanto 'tsyantı bhoksyante In der Ausgabe des von Ranga Ramanuja kommentierten Textes steht me 'nnam alsyantı sogar wirklich da Dis ist aber sicherlich eine spatere Anderung auf Grund der Erkharung Sankarasa) Böhtlingh hest rajawantita statt me 'tsyantita,

<sup>1)</sup> Die Verfasser des PW geben als Bedeutung für éraddhådera Gott vertrauend , glaubig , und sehen darin ein Kompositum mit verbalem Vorderghed eine Ansicht, der sich Wackernagel Altind Gr II1 S 316 angesehlossen hat Ich bezweiße daß sie richtig ist. Die Kommentare geben wie das PW bemerkt, traddhådera durch śrad lhavat oder śraddhalu wieder Sie finden darin also nur die Bedeutung 'gl inbig', und das ist vollkommen richtig Sraddhådeva ist ein Bahuvrihi 'der, dessen Gott (das Höchste) die fraddha ist, gebildet wie anriadera (RV 7, 104 14) 'dessen Gott die Lugo 1st', 'der Lugo ergeben', maradeva (RV 7, 104, 24) dessen Götter die Wurzeln sind (Geldner, Glossar) Vgl auch aus der spateren Sprache Tatt Up 1, 11, 2 matrdero blava | purdevo bhava | acaryadevo bhava | atuthidevo bhava und aus dem Pali Jat 489, 21, Samyuttan Bd I, S 86 sassudera patibbata

<sup>\*) \</sup>cl Ollenberg Rel d = \eda \ 565. Anm 3

<sup>2)</sup> Igl die Änderung von pradläleir zu pradhäleld in 4,1,2

er nimmt an der Ellipse Anstoß, da der Genitiv bei ad sonst stets der partitive sei und es überdies naturlicher erscheine, die Herbergen zunachst als Nachtasyle, nicht als Verpflegungsanstalten anzusehen Ob ad in der vedischen Prosa noch mit dem partitiven Genitiv verbunden wird, bezweifle ich, jedenfalls ist mir ein Beleg nicht bekannt Aber auch der zweite von Bohtlingk angefuhrte Grund ist nicht stichhaltig, arasatha wird in der alteren Literatur gerade von den Gebauden gebraucht, in denen Speisungen statt finden So wird z B AV 9, 6, wo die Bewirtung mit Speise und Trank, um ihre Verdienstlichkeit zu empfehlen, als ein Opfer ausgedeutet wird, zunachst von der Herstellung von avasathas gesprochen, die der Herstellung des Opferschuppens und der Havirdhanas gleichkommt (V 7 vad axa sathán kalpayantı sadoharırdhanány erá tat kalpayantı)1) So spricht ge rade im Gegenteil der Ausdruck ausathan mapayamcakre für die Richtigkeit des atsyanti Böhtlingks Konjektur ist aber noch aus einem anderen Grunde ganz unwahrscheinlich Wenn in dieser sonst so überaus knapp gehaltenen Erzahlung ausdrucklich erwahnt wird, daß Janasruti avasathas errichtete und sogar angegeben wird, warum er das tat, so geschieht das sicherlich nicht ohne Absicht. Und mir scheint es völlig klar, daß hier schon auf den Gegensatz hingewiesen wird, in dem Janasrutis Denken zu der Samyarga lehre steht, die ihm spater mitgeteilt wird. Diese Lehre gipfelt in dem Satz, daß der Wissende ein Speiseverzehrer ist, daß er alles hier ißt, wahrend Janasruti mit seiner Wohltatigkeit nur erreicht, daß alle von ihm essen Schließlich laßt sich zeigen daß der Ausdruck me 'tsyantı auch sprachlich richtig ist. Ait. Br. 2, 9, 6 heißt es sariābhir va esa deiatābhir ālabdho bharate yo dik sito bharate tasmad ahur na dik sitasua shiyad ete. Savana sagt richtig diksitasya grhe nāsnīyāt As und ad mit dem Genitiv einer Person heißen also 'in iemandes Hause, bei iemandem essen'2)

4, 1, 2 hamsāh Sankara versteht darunter Rsıs oder Götter, die die Gestalt von Gansen angenommen haben rsujo deudā tā rājho 'nnadāna gunas tostāh santo hamsarupā bhūtvā') Das ist rationalistische Deutung, wenn auch im Grunde das Wunder nur durch ein noch großeres Wunder erklart wird Die Ganse sind hier naturlich genau solche Vogel wie die goldenen Ganse, die der Damayantī von dem schonen Nala erzahlen Die Upanisad Dichtung verschmaht solche Mrichenmotive noch nicht Baka Dālbhya hört die hungrigen Hunde den Udgitha singen (1, 12, 1ff), und dem Satyakāma Jūbāla mussen ein Ster, das Leuer, eine Gans und ein Taucher die Geheiminsse des Brahman verkunden (4, 5, 1ff)

<sup>1)</sup> Vgl auch Sat Br 2, 3 1, 8f, 3 9, 2, 7, Brh Ar Up 4 3, 37

<sup>2)</sup> Vgl Delbruck, Altınd Syntax, S 9

<sup>3)</sup> R kecana mahātmāno nnadānādigunais toyilā bhutvā hamsarūpāh santah, V devahamsah Die Vorstellung ist dem Mittelalter gelaufig vgl z B Mbh 5, 36 2 carantam hamsarūpena maharpin samstaturatam !

sadhya devā mahāprājīiam paryaprechanta vas pura ||

4, 1, 2 bhallāksa Böhtlingk übersetzt das Wort nicht, Deussen gibt es durch 'Blödaugige' wieder, M Muller sagt 'Bhallāksa (shortsighted friend)' Die Bedeutung 'blödaugig' beruht auf Sankaras Erklarung bhallāksels mandadrstilvam sūcayann āha1) Ein Wort bhalla 'blode' gibt es nicht, bhalla wird aber Trik 118 als Synonym von bhadra aufgeführt (bhadram bhallam śwam tathā) Wer 'blodaugig' ubersetzt, muß also annehmen, daß bhallal sa eigentlich 'scharfaugig' bedeute und hier ironisch gebraucht sei, wie Anandagiri bemerkt bhallāksasabdo bhadrāksavisayah san viruddhalaksanayā mandadrstitvasūcakah Ich habe gegen diese Deutung große Bedenken Daß bhalla fur bhadra stehen konnte, ist allerdings rein theoretisch moglich, da schon im AV (2, 32, 5) Lsullaka für das gewöhnliche Lsudraka erscheint Bhalla im Sinne von bhadra ist im Apabhramsa auch tatsachlich belegt (Hem 4, 351)2), und Fortsetzer dieses bhalla liegen in den meisten modernen indoarischen Sprachen vor<sup>2</sup>) Allem bhallālsa kann nicht die angenommene Bedeutung haben Bhadra ist doch 'gut' nur im Sinne von 'glucklich, gunstig, lieb', aber nicht in dem Sinne, in dem es hier verstanden werden mußte Wenn Bhadraksa Kathas 69, 77 als Name eines Marchen konigs erscheint, so bedeutet es gewiß ebensoviel wie Pilivakkha, der Māgadhī Name des Kāsīkonigs im Sāma Jātaka (540, 4ff.) Bhallāksa konnte daher auch hier, wenn bhalla so viel wie bhadra sein soll, höchstens als Eigenname gefaßt werden, ohne irgendwelche Beziehung auf die besondere Situation Wahrscheinlich ist das nicht. Es ist aber weiter auch sehr fraglich ob bhalla = bhadra im Sanskrit überhaupt jemals existiert hat Schon Zachariae hat in seinen Beitragen zur ind Levikographie, S 79, die Vermutung ausgesprochen, daß bhallam im Trik ein Fehler für bhandam sei, das Hem an 2, 227 (bhandam kalyāne saukhye ca), Medinī d 11 (bhandam kalyānašarmanoh), und im Prakrit Paivalacchī 236 (bhamdam suam) aufgefuhrt wird Im Kommentar der Bombayer Ausgabe des Amar 1, 4, 25 lautet die Stelle aus dem Trik, wie Zachariae bemerkt, in der Tat bhandam bhadram swam tathets Trikandasesah Mir scheint, daß unter diesen Umstanden die Erklarung des bhallal sa durch bhadral sa auf gegeben werden muß, und ich halte es fur das einfachste, bhalla in der gut bezeugten Bedeutung 'Bar' zu nehmen Die Kleinheit der Augen des Baren ist ebenso auffallig wie die der Schweinsaugen, von denen wir in abnlichem Sinne sprechen Völlige Sicherheit ist hier naturlich nicht zu erzielen

4, 1, 2 Jānašrutch Pautrāyanasya samam dīvā jyotir ātatam Die Übersetzer verbinden samam mit dīvā, M Müller 'The light (glory) of Janasruti Pautrāyana has spread like the sky', Böhtlingk 'Dīs von J P ausstrahlende Lieht erstreckt sich weit him wie das Tageslicht', Deussen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Die weitere Prklärung, die auf der Annahme beruht, daß die Gänse Rysseien, ergibt für die Übenetzung nichts

<sup>1)</sup> Vgl Pischel, Materialien zur Kenntnis des Apabhramsa S 11

<sup>3)</sup> Siehe Pischel zu Hem 4, 351

'Dem Himmel gleich ist Jānasrutis, des Enkelsohnes, Glanz ausgebreitet' Sankara konstruiert ebenso, stellt aber fur divā zwei Erklirungen zur Wahl Jānaśruteh Pautrāyanasya samam tulyam divā dyulokena jyotih prabhāsvaram annadānādiyanidaprabhāvajam ātatam vyāptam dyulokasprg ity arthah | divāhnā vā samam jyotir ity etat

Wenn samam dıvā uberhaupt einen Sinn haben soll, konnte es doch nur, wie Bohtlingk richtig gefühlt hat, 'dem Tageslicht gleich' bedeuten In der Bedeutung 'Helle, Glanz' wird aber das Wort im RV nur im Plural gebraucht, vielleicht ausschließlich im Instrumental duubhih Aus der spateren Literatur verzeichnet das PW überhaupt keine Belege für die in dieser Bedeutung außer aus dem Bhagavatapurāna Es ist aber gewiß kem Zufall, daß in diesem, in archaisierender Sprache abgefaßten Werk ım Sınne von Glanz wiederum nur der Instr dyublih vorkommt. Ich halte daher die Ubersetzung 'dem Tageslicht gleich' für unmöglich') Samam ıst mit Jānasruteh Pautrāyanasya, divā mit ātatam zu verbinden Da sama ebensogut mit dem Genitiv wie mit dem Instrumental konstruiert werden kann (Pān 2, 3, 72), so kann man in Jānasruteh Pautrāyanasya samam gyolth eine Ausdrucksweise sehen, wie sie im klassischen Sanskrit ganz gewöhnlich ist, z B Buddhacar 1, 68 svalpāniaram yasya tapuh surebhyah, 3, 27 drstvā narebhyah prthagākrtim tam, 5, 18 anyajanair atulyabuddhih 10,3 tapus ca dīptam purusān atutya, usw Der Gemtiv kann aber auch von einem fortgelassenen jyotisä abhangen, und da die Sprache der Upa nisad die Ellipse liebt, so ist diese Erklarung wohl vorzuziehen Ditta entspricht naturlich ved died, nicht dien, die Bedeutung ist gennu die gleiche wie z B RV 1, 161, 14 died yants maruto bhumyagnih. Woher der Lichtschein, vor dem die Gans warnt, herruhrt, wird im Text nicht gesagt, ein Stern oder ein Teuer, das auf der Erde brennt, mag die Ursache sein Daß der Glanz des Janasruti zunachst nur im Vergleich herangezogen wird, zeigt auch die Antwort der zweiten Gans Sie bestreitet in gerade, daß es mit diesem Glanze des Janasruti viel auf sich habe, das könnte sie gar nicht tun, wenn tatsachlich der Glanz des Janasruti taghell leuchtete

4,1,2 tat trā mā pradhalsır its Sankara nımmt Vertauschung der Personalendungen an tatprasañjanena taj yyotis trā trām mā pradhalsır mā dahatı ity arthah | purusaryatyayena ma pradhālsīd its Im Text des Ranga Rāmānuja steht tatsachlich pradhālsīd its, aber im Kommentar tat trā mā pradhālsīr its | tat teyas trām mā dahed ity arthah, woraus hervorgeht, daß pradhālsīd erst spater, vielleicht sogar erst von den Heraus gebern, eingesetzt ist Böhtlingk hat dieselbe Anderung vorgenommen, da im Sinskirt 'verbrenne dich nicht' nicht durch mā trā pradhālsīd wieder gegeben werden könne Der Gebrauch von trā wire hier allerdings sehr

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Meinem Gefühle nach wurde der von Böhtlingk angenommene Sinn auch eine andere Wortstellung verlangen etwa dird samam Jänaśrutch Pauträyanasya tyotr attatan

sayıngıan als technischer Ausdruck beim Wurfelspiel gebraucht wurde und eigentlich den bezeichnete, der bei dem Spiel nich der angegebenen Methode die Gewinne 'zusammenbringt' Das hat mich bestimmt, das Wort in der Übersetzung durch 'Veremier' wiederzugeben

- 4. 1. 4 vaihā kriāva vintāvādhare 'vāh samvantu evam enam sariam tad abhisamaiti yat kimca prajāh sādhu kurianti. Auf die Erklarungen der Kommentare und die Übersetzungen gehe ich hier nicht ein, da ich die Stelle in meiner Abhandlung über das Wurfelspiel im alten Indien, S 143, 166f , ausfuhrlich besprochen habe Hier sei nur ein Wort über die auf Grund der Angaben Nilakanthas ermittelte Spielmethode gestattet, da ihre Kenntnis für das Verstandnis des Folgenden notwendig ist. Der Ein satz wird in zehn Teile zerlegt, beim Kali Wurf gewinnt man einen Teil, beım Dyapara Wurf drei, beim Treta Wurf sechs und beim Krta Wurf alle zehn Teile, da stets der Gewinn der niedrigeren ayas dem höheren aya zu gerechnet wird Im Grunde damit identisch ist die Methode, die in dem Fall befolgt wird, daß jeder der beiden Spieler die Halfte des Einsatzes deponiert hat Dann gewinnt der Spieler beim Kali Wurf einen Teil des eigenen Einsatzes beim Dvapara Wurf außerdem noch zwei Teile des Einsatzes des Gegners also im ganzen wie vorher drei Teile Beim Treta Wurfe gewinnt er drei Teile des gegnerischen und drei Teile des eigenen Einsatzes, also wie vorhin im ganzen sechs Teile Beim Krta Wurf endlich gewinnt er wie vorhin alle zehn Teile Ich habe a a O schon bemerkt, daß der Verfasser offenbar diese letztere Spielmethode im Sinne hatte da er in 4, 3, 8 sagt 'diese, funf auf der einen, funf auf der anderen Seite, die zusammen zehn ausmachen, die sind das Krta' Hier werden also die zehn dem Krta gleichgesetzten Dinge wie bei der letztgenannten Methode in zwei Gruppen zu je funf zerlegt1) Böhtlingks Konjektur ingitrarāya fur untava ist, wie a a O bemerkt abzulehnen Fur abhisamaiti lesen eine Reibe von Handschriften abhisamets Bohtlingk hat es aufgenommen, weil es besser zu dem vorhergehenden samyants stimmt, wie ich glaube, mit Recht Der Gegensatz zwischen Janasruti und Raikva, der schon in 4.1.1 angedeutet war, wird hier deutlicher hervorgehoben. Jänasruti genießt nur das Verdienst seiner eigenen Guttaten, Raikva das der ganzen Welt
  - 4,1,5 sa ha samjihāna eva ksattāram uvāca Sankara erklart die Situation wie folgt tad u ha tad etad idršam hamsatākyam ālmanah kul sārāpam anyasya trduso Raskvādeh prašamsārūpam upasusruva śrutavān harmyatallastho rājā Janašrutih Pautrāyanah | tac ca hamsatākyam smarann van paunahpunyena rātīrišesam attvahayāmāsa | tatah sa bandtohī rājā stuti-

<sup>1)</sup> I me andere I rklarung hat Keith JRAS 1909 S 209 Ann 2 vorgebracht I r sagt selbet von ihr "The sans may seem not very good but it is quite adequate for an Upansad." De resten Halffe dieses Satzes stamme ich vollkommen bei, ülke di. Upansads selbet uttele ich allerdings anders als Keith.

yuktāblir vāgblih pratibodhuamāna utāca ksattāram samuhāna eva šauanam nıdrām vā parıtyajann eva he 'nga vatsāre ha sayugvānam vva Raskvam āttha kım mām | sa cıra stutyarho nāham ıty abhımrāyah Danach befindet sich also Janasruti auf dem Dach seines Palastes und hört das Gesprach der Ganse mit an Den Rest der Nacht denkt er daruber nach Als er am Morgen von den Bandins mit Preisliedern geweckt wird, sagt er, wahrend er das Lager (oder den Schlaf) verlaßt, zu seinem Ksattr 'Sprichst du von mır, als ob ich der samavan Raikva ware 1) \* M Muller schließt sich dem an 'and as soon as he had risen in the morning, he said to his door-keeper 'Triend, dost thou speak of (me, as if I were) Raikva with the car ?", abnlich Deussen, der das, was Sankara von den Bandins sagt, auf den Ksattr ubertrigt 'Sobald er aufgestanden war, sprach er zu seinem Truchseß [der ihn pries, in der Art, wie spiter die Vaitalikas zu tun pflegen]. Du redest la [von mir], als ware ich ein Raikva mit dem Ziehkarren ' Böhtlingk setzt mam sogar fur ha in den Text, da ha hier nicht am Platz sei und ein mam vermißt werde, und übersetzt 'Als J P dies vernahm, sprang er von semem Lager und sagte zum Kammerling "Du sprichst, mein Lieber, von mir wie vom verbruderten Raikva?" Wie mam zu ha werden konnte ist aber völlig unbegreiflich Gegen die Erklarung Sankaras, M Mullers und Deussens spricht zunachst das samzikānak, das nicht 'aufstehend' oder gar 'als er aufgestanden war' bedeutet, sondern 'aus dem Schlafe auffahrend Daß die durch sam ha bezeichnete Tatigkeit dem Aufstehen vorausgeht, zeigt deutlich Ait Br 7, 15, 4

kalıh sayano bharatı samyıhānas tu drāparah | uttısthams treta bharatı krtam sampadyate caran ||

Ebenso RV 2, 38 4 ut samhdyāsthat, was Geldner Rigyeda in Ausw II, S 43 auf Grund der Brāhmana Stelle richtig erklart hat") Wie aber soll dann weiter Janasruti zu der Frige kommen, ob der Ksattr von ihm als einem sayugian Raikva gesprochen habe" Bei Sankara preisen den Komig die Bandins, er mußte also doch an diese die Frage richten und nicht an den Ksattr Die Annahme Deussens daß der Ksattr jemals die Geschafte der Bandins verrichtet habe ist durch nichts gerechtfertigt. Die Situation ist meines Erachtens eine ganz andere Janasruti liegt in der Nacht auf dem Dach seines Hauses, neben ihm sein Ksattr. Da hört er im Schlaf das Gesprach der Ganse. Er fahrt auf und fragt in der Verwirrung den

<sup>&#</sup>x27;) Šankara gibt von den Worten des Janaśruti noch eine zweite Erklarung bei der ira im Sinne von era oder als bedeutungslos gefaßt werden miß Da beiden naturheh unmöglich ist, gehe ich darauf nicht ein Ranga Rananuja sa kaitamap, nisam ativahya samjihäna era italpam tyajann era kaitarun uktavan are 'nga vatesti am kaitaram raya sambodhya ratrāv evam hamsayoh samlapah samajaniti sayugunam ira Raikvam atihetyadihamsoklipratyaklivakyanuvadapurvakam Raikvasya cihnam uktavan ity arthah Attha kann aber bei der Wiederholung kaum zu der Rede der Gans gehören

<sup>1)</sup> Vgl auch Chand Up 1 10, 6 sa ha pratah samphana uvaca

auffallig Speyer, Sanskrit Syntax, § 267, fuhrt nur ein ahnliches Beispiel aus dem Rām an (3, 62, 3 tram asokasya sākhābhih ārrnosi sarīram te) 1) Da sich ferner die Verderbins leicht durch das vorhergehende prasānksih erklaren, auch das tat sich besser als Nominativ denn als Adverb fassen laßt, so glaube ich, daß Böhtlingk das Richtige getroffen hat

4.1.3 kam v ara enam etat santam sayugvanam ıva Raskvam attheti Sankara erklart, are nikrsto 'vam rājā varākas tam kam u enam santam kena mähätmuena uuktam santam sis kutsavatu enam evam sabahumanam etad racanam ättha raskram era. Sankara will offenbar etat mit ättha verbinden, was mir wegen der Stellung der Worte unmöglich erscheint<sup>2</sup>) Etat kann nicht von santam getrennt werden3) Böhtlingk verandert kam in Latham 'Woher sprichst du denn von ihm, dem so unbedeutenden Mann, wie vom verbruderten Raikva? Die Textanderung ist ganz ungerechtfertigt, die Verbindung Lo 'yam ist doch ganz gewöhnlich Man Lann hochstens schwanken, ob man etat santam als Attribut zu enam ziehen oder als Pradikat mit sayugvānam ira Raikvam auf gleiche Stufe stellen soll Im ersteren Fall mußte etat santam allerdings, wie Bohtlingk sagt, den Sinn von so unbedeutend' haben. Ich verstehe aber nicht, wie das etat zu dieser Bedeutung kommen sollte. Im zweiten Pall ist eint santam 'den. der so 1st', namlich 'wie du beschrieben hast', und da die erste Gans den Jänasruti geruhmt hat, so nahert sich der Ausdruck gerade umgekehrt der Bedeutung 'so bedeutend' Das Verachtliche liegt nur in dem lam

Raukra, wofur die Handschriften zum Teil auch Rayikra bieten, ist offenbar der Name, 4, 2, 2 4 gebraucht Jänasruti nur dies als Anrede Sayuguā wird von Śankara saha yugyayā¹) gantryā tartata ti erklart Daraus ist dann bei M Muller der Raikva with the car, bei Deussen der 'Raikva mit dem Ziehkarren' geworden. Die ganze Erklarung beruht darauf, daß nach 4, 1, 8 Raikva unter einem Wagen (sakata) sitzt, wobei noch nicht einmal gesagt ist, daß es sein eigener Wagen ist, sie scheitert, abgesehen von allem anderen, schon daran, daß es ein Wort yuguan 'Wagen' gar nicht gibt Śankara sieht sich daher ja auch genötigt, in seiner Erklarung jugya für yuguan einxisetzen Sayuguan ist vielmehr eine Bildung wie ved sojitvan, saydran, sasthdran, denen Wackernagel, KZ XLVI, 272 auch sahdran angegliedert hat Sa ist hier überall die Schwachform von sam Sayugran kommt einmal in RV 10, 130, 4 vor

Raikva with the car?

<sup>1)</sup> Das zweite Beispiel Kathas 36 102, scheint mir auf einem Irrtum zu be

<sup>1)</sup> Deussen scheint ihm zu folgen 'Wer ist denn der, von dem du redest, als wäre er ein Raikva mit dem Zichkarren! M Muller hat den Sinn ganz verfchlt How can you speak of him being what he is (a riganya noble), as if he were like

<sup>3)</sup> Daß santam nicht etwa zu dem folgenden sayugeänam wa Rankram gehört, beweist das Fehlen des Wortes in 4, 1, 5

<sup>4)</sup> So lesen nach den Herausgebern in der A S S sämtliche Handschriften

agnér gäyatry abharat sayugvosníhayā savitā sám babhūra | anustubhā soma ukthair mahasvān bihaspater brhati vācam ātat || Über die Übersetzung kann hier kein Zweifel bestehen 'Die Gavatri war die Genossin des Agni, Savitr war mit der Usmhā zusammen, der durch Preisheder machtige Soma mit der Anustubh, die Brhatī unterstutzte die Rede des Brhaspati. Die Bedeutung 'vereint, Genosse' stimmt zu dem Gebrauch von sam yuj in Stellen wie 8, 62, 11 ahám ca tiam ca irtrahan sám nungara sanibhya d Böhtlingk hat dem Rechnung getragen, indem er sayuqvan durch 'verbrudert' ubersetzt, er bemerkt aber, daß nach seinem Difurhalten sayugran ein euphemistischer Ausdruck für sanaman sei, also 'mit der Raude verbrudert'. Das beruht wiederum darauf, daß in 4, 1, 8 erzahlt wird, Raikva habe sich, als er unter dem Wagen saß, die Kratze geschabt Im ubrigen braucht man diesem Einfall wohl nicht weiter nachzugehen. Es ist eigentlich seltsam, daß man den Ausdruck so mißverstanden hat, denn was er besagen soll, wird im folgenden doch ausfuhrlich auseinandergesetzt Zunachst versteht die erste Gans den Ausdruck nicht. Sie fragt daher yo nu katham sayugvā Raikvah. Aus Sankaras Erklarung vo nu katham travocuate sayuqva Raikrah laßt sich nicht viel entnehmen M Muller und Deussen übersetzen frei 'How is it with this Raikva with the car of whom thou speakest", 'Wie ist denn das, mit Raikva mit dem Ziehkarren 9' Böhtlingk setzt einfach lo nu sayugrā Raskva ste in den Text 'Wer ist der verbruderte Raikva?' Ich halte es fur ganz unstatthaft, in dieser Weise mit dem überheferten Text umzu springen, warum sollte denn das einfache ko nu zu yo nu katham verderbt sem? Daß aber auch davon abgesehen Böhtlingks Anderung nicht richtig sem lann, ergibt sich aus der Antwort der zweiten Gans, die über die Person des Raikva gar nichts sagt, sondern ganz im allgemeinen erklart, was ein sayugran ist 'Den habe ich so (d. h. als sayugran) bezeichnet, wer das weiß, was der weiß, dem alles zugerechnet wird, was immer die Ge schöple Gutes tun' Der Relativsatz yo nu ist also ein elliptischer Satz für yo nu Raikrah, und in dem Hauptsatz liegt der Nachdruck auf sayugrā 'Was nun den Raikva betrifft, inwiefern ist er ein sayugian Raikva?' Fur sayugran aber ergibt sich daraus, daß es entweder dieselbe oder doch eine ganz ahnliche Bedeutung haben muß wie im RV Man kann meines Er achtens nur schwanken ob es 'vereinigt' oder 'vereinigend' bedeutet, der sayuquan ist infolge seines Wissens mit allem Verdienst 'vereinigt', das sich die anderen durch gute Werke erwerben, oder 'er vereinigt' bei sich all dieses Verdienst Fur die erste Auffassung spricht, daß sayugran im mtransitiven Sinn im RV tatsachlich bezeugt ist <sup>1</sup>) Die Erklärung, die in der Upanisad selbst gegeben wird, legt aber die Vermutung nahe, daß

Yan vergleiche auch swyngran verbundet in RV 9 111,1 tist

d diesämst
tarati swapngrabhih Transitive Bedeutung liegt anderseits in abhipugran angreifend'
vor, RV 6, 45, 15 rathen abhipugran angreifend

sayıngıan als technischer Ausdruck beim Wurfelspiel gebraucht wurde und eigentlich den bezeichnete, der bei dem Spiel nich der angegebenen Me thode die Gewinne 'zusammenbringt' Das hat mich bestimmt, das Wort in der Übersetzung durch 'Veremiger' wiederzugeben

- 4.1.4 vathā krtāva viņitāyādhare 'yāh samyanty evam enam sariam tad abhisamaiti nat kimca prajūh sadhu kurvanti. Auf die Erklaringen der Kommentare und die Übersetzungen gehe ich hier nicht ein, da ich die Stelle in meiner Abhandlung über das Wurfelspiel im alten Indien, S 143, 166f . ausfuhrlich besprochen habe. Hier sei nur ein Wort über die auf Grund der Angaben Nilakanthas ermittelte Spielmethode gestattet, da thre Kenntnis fur das Verstandnis des Folgenden notwender ist. Der Ein satz wird in zehn Teile zerlegt, beim Kali Wurf gewinnt man einen Teil, heim Dyanara Wurf drei beim Treta Wurf sechs und beim Krta Wurf alle zehn Teile, da stets der Gewinn der niedrigeren ayas dem hoheren aya zu gerechnet wird Im Grunde damit identisch ist die Methode die in dem Fall befolgt wird daß ieder der beiden Spieler die Halfte des Einsatzes deponiert hat Dann gewinnt der Spieler beim Kali Wurf einen Teil des eigenen Einsatzes beim Dyapara Wurf außerdem noch zwei Teile des Ein satzes des Gegners also im ganzen wie vorher drei Teile Beim Treta Wurfe gewinnt er drei Teile des gegnerischen und drei Teile des eigenen Einsatzes also wie vorhin im ganzen sechs Teile Beim Krta Wurf endlich gewinnt er wie vorhin alle zehn Teile Ich habe a a O schon bemerkt. daß der Verfasser offenbar diese letztere Spielmethode im Sinne hatte, da er in 4 3 8 sagt 'diese funf auf der einen funf auf der anderen Seite die zusammen zehn ausmachen die sind das Krta ' Hier werden also die zehn dem Krta gleichgesetzten Dinge wie bei der letztgenannten Methode in zwei Gruppen zu je funf zerlegt¹) Böhtlingks Konjektur untvaraya fur rmtana ist, wie a a O bemerkt abzulehnen Fur abhisamaiti lesen eine Reihe von Handschriften abhisameti Bohtlingk hat es aufgenommen, weil es besser zu dem vorhergehenden samyanti stimmt, wie ich glaube, mit Recht. Der Gegensatz zwischen Janasruti und Raikva der schon in 4.1 1 angedeutet war, wird hier deutlicher hervorgehoben Janasruti genießt nur das Verdienst seiner eigenen Guttaten, Raikva das der ganzen Welt
  - 4, 1, 5 sa ha samyihāna era Isatturam urāca Šankara erklart die Situation wie folgt tad u ha tad etad utrāam hamsavakyam atmanah kut sārupum anyasya trduso Raikīdeh prašamsārupam urpašusrava šrutavān harmyatalastho rāju Jānašrutih Pautrāyanah | tac a hamsavākyam smarann tra paunahpunuena ratirševam attrāhayāmāsa | tatah sa bandibhs rāju stuti-

<sup>&#</sup>x27;) I'me andere I'rklarung lat Keith JRAS 1999, S 209 Anni 2 vorgebrael t li sagt sellst von ihr. Tie sense may seem not very good but it is quite adequate for an Ujanusad. Der ersten Halfte dieses Satzes stumme ich vollkommen bei, über di. Upanusals selbet urteile ich allerdings an fers als Keith.

yuktābhir vāgbhih pratibodhyamāna uvāca ksattāram samjihāna eva šayanam nıdram va parıtyasann eva he'nga vatsare ha sayugvanam vva Raikvam ättha kım mam | sa eva stutyarho naham ity abhiprayah Danach befindet sich also Janascuti auf dem Dach seines Palastes und hört das Gesprach der Ganse mit an Den Rest der Nacht denkt er darüber nach Als er am Morgen von den Bandins mit Preisliedern geweckt wird, sagt er, wahrend er das Lager (oder den Schlaf) verlaßt, zu seinem Ksattr 'Sprichst du von mir, als ob ich der sauugian Raikva ware 1) 9 M Muller schließt sich dem an 'and as soon as he had risen in the morning he said to his door keeper 'Triend, dost thou speak of (me, as if I were) Raikva with the car ", abnlich Deussen der das, was Sankara von den Bandins sagt, auf den Ksattr ubertrigt 'Sobald er aufgestanden war, sprach er zu seinem Truchseß [der ihn pries, in der Art, wie spater die Vaitalikas zu tun pflegen]. Du redest ja [von mir], als ware ich ein Raikva mit dem Ziehkarren Böhtlingk setzt mam sogar fur ha in den Text, da ha luer nicht am Platz sei und ein mam vermißt werde, und übersetzt 'Als J P dies vernahm, sprang er von seinem Lager und sagte zum Kammerling "Du sprichst, mein Lieber von mir wie vom verbruderten Raikva?" Wie mam zu ha werden konnte ist aber völlig unbegreiflich Gegen die Erklarung Sankaras, M Mullers und Deussens spricht zunachst das samuhanah, das nicht aufstehend oder gar 'als er aufgestanden war' bedeutet sondern 'aus dem Schlafe auffahrend Daß die durch sam ha bezeichnete Tatiglieit dem Aufstehen vorausgeht, zeigt deutlich Ait Br 7, 15, 4

kalih sayano bhaiati samjihanas tu diaparah | ullisthams treta bhaiati krtam samjiadyate caran ||

Ebenso RV 2 38 4 ut samhdyāsthāt was Geldner, Rigvedu'in Ausw II, S 43, auf Grund der Brahmana Stelle richtig erklart hat') Wie aber soll dam weiter Janaśruti zu der Frige kommen ob der ksattr von ihm als einem sayingvan Raikva gesprochen habe? Bei Śinkuri preisen den König die Bandins er mußte also doch an diese die Frige richten und micht an den ksattr. Die Annahme Deussens diß der Ksattr jemals die Geschafte der Bandins verrichtet habe ist durch nichts gerechtfertigt. Die Situation ist meines Erachtens eine ganz andere. Janaśruti liegt im der Nacht auf dem Duch seines Hauses neben ihm sein ksattr. Da hört er im Schlaft das Gesprach der Ganse. Er fahrt auf und fragt in der Verwirrung den

¹) Sankara gibt von den Worten des Jamasruti noch eine zweite Erklarung bei der itu im Sinne von era oder als bedeutungslos gefaßt werden muß Da beides naturlich unmöglich ist gehe ich darauf nicht ein Ranga Ramanuja sa kalthamapi nisäm altivihya samyli ana eta ilalpam iyajann era kaitläram ulkuran are nga vatsets im kaitiaram raja sambodhya rairav evam hamaguh samlapah samojanlit sayaguanam iva Raikwam aithetyadihamaolitipratyulitiralyanuradapurvalam Raikwaya cihnam ulkuran ity arthah Altha kann aber bei der Wiederholung kaum zu der Rede der Gans gehoren

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Vgl auch Chand Up 1 10 6 sa ha prātah samjihāna uvaca

Ksattr, ob er 'sayugrānam ıra Raikram' gesagt habe Dem Ksattr fallt wiederum, genau wie der Gans, der unverstandliche Ausdruck sayugran auf, er fragt danach, und Jānaśruti gibt ihm die Erklarung genau in der Form, wie er sie von der Gans gehört hat

4, 1, 7 yatrāre brāhmanasyānnesanā tad enam archets Böhtlingk liest sechets fur archets!) Drs mag richtig sein, wenn man auch nicht recht einsieht, warum iccha zu archa verderbt sein sollte, besonders da aniesanā unmittelbar vorhergeht. Ich möchte eher an accha denken, das im RV mit Erganzung des Verbums gebraucht wird 'dahin (begib dich) zu ihm' Daß das in nachvedischer Zeit ungebrauchliche accha zu archa wurde, wurde durchaus begreiflich sein Formell ware schließlich auch gegen archa nicht viel einzuwenden, archat findet sich auch im Dpos, und die Neubildung laßt sich aus dem Imperf ärchat und Formen, wo die Wurzel mit Prapositionen verbunden ist, wie ärchats, prarchats usw , leicht erkliren Der Bedeutung nach paßt aber archa nicht hierber

Auch die Bedeutung von brahmanasua macht Schwierigkeiten Als Bezeichnung der Kaste laßt es sich hier kaum verstehen Wenn der Ksattr den Raikva nachher unter einem Lastwagen findet, wie er sich den Grind kratzt, so ist das nicht gerade die Situation in der die Brahmanen ge wohnlich erscheinen Nach dem ganzen Zusammenhang muß brähmand hier mehr den Mann bezeichnen, der der Welt entsagt hat, um dem Nach denken uber die hochsten Fragen zu leben also etwa in dem Sinn stehen wie es Brh Ar Up 3, 5, 1, 3 8, 102) und in dem Brahmana Vagga des Dhammapada gebraucht wird Wenn Sankara brahmana hier direkt als brahmand erklart, so tragt er in das Wort mehr hinein, als es enthalten kann Janasrutis an Raikva gerichtete Bitte 'Lehre mich Ehrwurdiger, die Gottheit die du als Gottheit verehrst' (4, 2 2), beweist, daß er keine Ahnung hat, daß Raikvas Wissen im Wissen des Brahman besteht Und darin besteht es auch gar nicht, in der Lehre, die Raikva nachher ent wickelt, ist vom Brahman nirgends die Rede Ebensowenig kann ich Sankaras Erklarung billigen, daß der Ort, wo der Ksattr dem Raikva nahen soll, eine abgelegene Gegend, eine einsame Stelle, ein Wald oder eine Sandbank in einem l'usse sei3) (clante 'range nadipulinadau rivilte dese). Sie steht mit den nachher erzahlten Tatsachen in Widerspruch In 4, 2, 4 5 wird aus drucklich gesagt, daß Raikva sich in einem Dorfe aufhalt Janasruti kann also mit seinen Worten höchstens meinen daß man den Raikva unter den Heimatlosen zu suchen habe Ich muß allerdings bekennen daß alles das ım Grunde nicht befriedigt, und ich hege den Verdacht, daß der Text hier verderbt oder gar absichtlich in sein Gegenteil verkehrt ist. Ich verzichte

<sup>1)</sup> Vedesa hat recha gelesan

<sup>1)</sup> Auf diese Stellen verweist Deussen in seiner Übersetzung

i) Ich erwähne das weil Deussen diese Frklarung in seine Übersetzung auf genommen hat

aber auf weitere Erörterungen, da ich ubei Vermutungen nicht hinauskomme

4,1,8 aham hy arā 3 th. Über die Schreibung vgl Wackernagel, Altınd Gr I, § 257d und die dort angefuhrte Literatur

4, 2, 3 tam u ha parah prahyutācāhahāre tiā šūdra tavawa saha gobhir asti ili Sankara rerlegt ahahāretvā in aha hāretiā, aha soll bedeutungslos sein, haretra soll ein mit einer Kette (hara) verbundener Wagen (itran) sein, harctea wird dann als Subjekt zu astu gefaßt (ahety ayam nipato vinigraharthiyo 'nyatrcha ti anarthakah | erasabdasya prihakprayoyat | häretvä härena yuktetvä gantri seyam häretvä gobhih saha tavaitästu tavaita testhatu) Ein Kompositum härelvä ist geradezu unmöglich Hära ist überdies stets eine 'Perlenschnur' und kann daher niemals ein Synonym von niska sein1), und die Bedeutung 'Wagen' für ilvan ist einfach eine Erfindung Sankaras Ob das Epitheton 'scharfsinnig', das Böhtlingk dieser Erklarung beilegt, berechtigt ist, möchte ich bezweifeln, mir erscheint jedenfalls Böhtlingks eigene Erklarung als ahaha are viel scharfsinniger und evident richtig, obwohl sie zu der Annahme zwingt, daß das Subjekt von astu, der niska oder der Wagen, zu erganzen ist. Eine solche Ellipse entspricht aber durchaus dem Stil der Upanisad in den Dialognartien Wenn Böhtlingk den letzten Satz übersetzt 'Mit den Kuhen sich abzugeben, sei dem Geschaft!, so kann ich ihm nicht folgen Tavaira astu kann nur den Sinn haben 'es sei dein behalte' Man vergleiche die Worte Ch Up 5, 3, 6, mit denen Gautama den irdischen Reichtum zuruckweist, den ihm Pravahana Jawali anbietet taraira rajan manusam rittam nauer noch stimmt mit unserem Text die Abweisung Mbh 5, 35, 19 überein hıranyam ca qaväsvam ca tavaıvästu2) Vırocana

D'as Wort südra hat den einheimischen Erklarern die größten Schwie rigkeiten bereitet, da Jänasruti dadurch sehembar als ein Angehöriger der miedrigsten Kaste hingestellt wird, die doch nach der spateren Lehre vom Studium des Vedänta ausgeschlossen ist Badaräyana 1, 3 34, hat zu dem verzweifelten Mittel gegriffen, südra im 'etymologischen' Sinn zu nehmen sug asya tadanadarasratanät tadädravanät sücyate hi. Danach soll Raikva den Janasruti hier als südra anreden, weil er infolge seiner Seherkraft weiß, daß Jänasruti wegen der Mißachtung seitens der Gans 'in Kummer hief (sucam abhidudräva), oder daß 'Kummer ihn uberhef, oder daß er 'aus Kummer zu ihm dem Raikva, hef', wie Sankara erklart Solche Deutungen zeigen, wie wenig man schon zu Bädaray'nas Zeit den eigent lichen Wortsun verstand. In diesem Tall haben ubrigens andere und sogar Sunkara selbst das Unsinnige jener Erklarung empfunden, denn in seinem Kommentar zur Up fügt er der Erklarung der äcäryah hinzu südravad

<sup>1)</sup> Wenn Vedesa nişkam durch muktāhāram wiedergibt so tut er es weil er l'aretivi wie Sankara erklart

<sup>2)</sup> C falsch tatl awastu

vā dhanenastasnam redyāgrahanāyopayagāma na ca śuśrūsayā | na tu jālyava šūdra sts | apare punar āhur alpam dhanam āhrlam str rusaususnam ukstasāā chūdrets 1) | lungam ca bahvāharana upādāmam dhanasyets In der Tat ist sūdra in der spiteren vedischen Zeit einfach ein Schimpfwort Jaim Up Br 3, 7, 5 schimpfen (ākrośanti) Prācīnaṣāh und die beiden Jābālas ihren Mitschuler Sudaksina Ksaimi, der sie mit lagen über die einfachsten Dinge stört, einen śūdro duranūcānah, und ebenda 3, 9, 9 spircht der jungere Jābāla von ihim als einem sūdraka

4, 2, 5 uväcugahäremäh südra Sunkarı erklirt öjahürührtavün bhavün yad ımä gü yac cünyad dhanam tat südhı iti tül yasevah') Denssen ubersetzt im Anschluß daran 'Da schleppt er jene da [die Kuhle] herbei')' Aber Böhtlingk hat schon darauf hingewiesen, daß das Perfekt hier garnicht stehen durfte, und es kann auch, davon abgesehen, kaum zweifelhaft sein, daß hier ursprunglich dieselben Worte standen, wie im Anfang der ersten Rede des Ruikin, also ahahära imäh wie Böhtlingk liest

- 4 2 5 anenasra mukhenalapayısyatha iti Sankara erklirt alanam syathah durch ālāpayası mam bhānayasıty arthah und Bohtlingk wie Deussen übersetzen demgemiß 'du hittest mich zum Sprechen gebracht' Bohtlingk der einsieht daß das Wort das nicht bedeuten kann, setzt malapamsya iti in den Text. Aber wie hitte daraus die jetzige Lesart ent stehen sollen Daß Böhtlingk das Richtige nicht erkannt hat, ist um so auffallender als er selbst in den Anmerkungen auf die Stelle verweist, die den Schlussel zum Verstandnis hefert Panini lehrt 1 3, 70 daß ham Kau sativ wenn es pralambhana sammānana und šālinīkarana bedeute, die Endungen des Ätmanepada nehme Die Käsikä erklart sammänanam durch pujanam und gibt als Beispiel jatābhir ālāpayate | pūjām samadhi gacchatty arthali Im Värttika zu Pan 6 1 48 wird die Substitution von ā fur 1 im Kausativ von li gelehrt wenn es den Sinn von pralambhana und sälinikarana habe Patanjali gibt jatäbher ülä payate | smasrubher ülä payate hier als Beispiele für die Bedeutung pralambhana Alapayate muß also die Bedeutung haben 'auf betrugerische Weise durch etwas Ehre erlangen', und diese Bedeutung paßt an unsrer Stelle vorzuglich
- 4 2, 5 yatrāsmā urāsa Der Ditty bei ras ist schwierig Unmöglich ist jedenfalls Sankaras Erklarung yatra yesu grāmesūcīšosatarān Raukrus Komen yarīn atād tayang Raukrūja rījūd). Aber auch Baltlineks Kom

ast jedenfalls Sankaras Erklarung yarra yeen gramesucusosiarun naukrus tän asau gramān adād asmas Raskrāya rājā\*) Aber auch Böhthngks Kon

1) Dies n Sum hat auch der Verfasser des von Ved sa ziturten Gatamah itmva

in dem Wort gefunden tato vilokya tat sarvam raikvo rilji e cukopa ha |
ré hudra mamoham vitavi na jindin durisara ||
') Ranga Ramaninga dipharli a [ij ih treti vjatjayaš el lin lashi Ved-Sa ajahdra

 <sup>3)</sup> Rangai Ramanuja djaharita i oj ih treti tigal jagas et in iasan ved sa ajanara apal ara
 3) Mull rs Übersetzung von 4 2 5 (tas jal la muklam upod jrl nan opening her

<sup>&</sup>quot;) Mull re Ubers tzung von 4 2 3 (asset anne an aleas) inn op ang ter mouth" Ajakara 's ou have brought all'in jagant al "dal vou make me speak') enth it so offenbare Fehl r, daß ich verzichte darauf einzug ben

<sup>4)</sup> Dem Sinn nach ebenso Ranga Ramanuja Ved a ceklurt asmas rdylethara taluralehirtham eva

jektur uvāca fur uvāsa befriedigt meht \* Raikvaparnāh scheint da vorher nur von einem Dorf die Rede ist, ein Name wie I aranāh usw zu sein, vgl Pān 4-2, 82

4, 3, 1 räuur rara samrargah. Die Deutsche besitzt kein Wort, das dem rayn genau entsprache Vayn ist Wind und zugleich Luft, was wegen des l'ingehens von Sonne und Mond in den rayu zu beachten ist Sam rargah wird von Sankara erklart samiargah samyarjanāt samgrahanāt samarasanād vā samvaraah kaksyamānā agnyādyā devatā ātmabhāvam āpādayatīty atah samvargah samvarjanākhyo guno dhyeyo vāyuvat ktāyāntarbhātadrstāntāt Sankarn erklart das Wort also zuerst (sam grahanāt) im Sinno von graha, das wir in alterer Zeit an Stelle des samvarga finden werden, bei seiner zweiten Erklarung (samgrasanat) scheint er durch die folgende Lehre von dem 'Esser' beeinflußt zu sein. Nun hat aber der Verfasser der Upanisad, wie wir spiter sehen werden, den Ausdruck samrarga nicht etwa einer ilteren Quelle entnommen, er stammt vielmehr von ihm selber und da er bei der Formulierung seiner Lehre sonst mit Ausdrucken des Wurfelspiels operiert, so liegt die Annahme nahe daß auch samrarga ein solcher technischer Ausdruck ist. Diese Vermutung hat schon Mauss Mél Sylvain Levi S 339 ausgesprochen. In der Tat begegnet uns sam 171 im Rgveda in Verbindung mit dem Wurfelspiel Deutlich ist vor allem 10, 43, 5 kriam na staghni it cinoti detane sam vargam yan maghavā sāryam jayat 8 75 12 wird Indra zugerufen sam targam sam rayım jaya 2 12 3 wo Indras Heldentaten gepriesen werden wird er am Schluß samirk samatsu genannt. Ebenso schließen die beiden nachsten Strophen iedesmal mit einem Bilde das dem Wurfelspiel ent nommen ist 4 śvaghnia yó jigirdm laksam ddad aryah pustdni 5 só aryah pustir una sed mināti. Eine Beziehung auf das Wurfelspiel scheint auch in den Mantras vorzuliegen mit denen Kausitaki nach Kaus Up 2, 7 am Morgen am Mittig und am Abend die Sonne verehrte vargo 'si pap manam me vrngdhi udiargo si pāpmānam ma udvrngdhi samiargo 'si pāpmanam me samrrnadhi 1) es ist kaum ein Zufull daß dieser Kausitaki Sarvalit 'der Allgewinner genannt wird') vgl den Eigennamen Sam

¹) Daß sam vij dir eigentliche Ausdruck ist der in den ersten beiden Formeln nur der Abwecklung wegen modifiziert ist zeigt der Schluß wo nur sam vij erscheint tad yad ahoratrab yam papam akaret sam tad vinkte tatho einnam vidsum etgania vitadityam upatist ate yad ahoratrabhyam papan karoti sam tad vinkte \Qf auch samwargo as unter den Spruchen an den Ruhrtrank. Brh År Up 6 3 4

<sup>\*)</sup> Fbonso laßt sich sam erj auch an anderen Stellen verstehen Tait S 7, 3 11 2 sam te vri je sukrtam sam prajäm pašun 7 3 9 1 (von Mauss angef ührt) te deze al amayantobhayam sam eri jimah bral ma cannam ca a ubl ayam sam ariyata brahma cannam ca Sat Br 1 2 5 etam la va imam sarvam sapatnanam samiernike nirbha jaty ayai sapatnah ya evam etad teda 1 7, 2 24 sarvam eva tad deva asurinam samiernika sarvasmat sapatnan asuran nirabi ajam sarvan eva tad deva asurinam samiernike sarvasmat sapatnan nirbh ajati ya evam etad teda 1 9 2 35 devah j sarvam

vargajit und die Sämvargajita Gotamas Ist aber samrarga ein Spielaus-druck, so kann er kaum etwas anderes bezeichnen als den, der nach der oben S 370 beschriebenen Methode die Gewinne 'zusammenbringt' Samrarga wurde dann mit dem oben besprochenen sagingran im Grunde identisch sein, und in diesem Zusammentreffen darf man wohl eine Bestatigung der unabhangig voneinander gewonnenen Bedeutungsansatze für beide Wörter sehen!)

- 4, 3, 2 adhidairatam Böhtlingk, S 4, 97 bemerkt selbst, daß die Chänd Up ebenso wie die Kanva Rezension der Brh Är Up stets adhidairatam liest, wahrend die Madhyamidna Rezension adhideratam hat Ich halte es nicht für gerechtfertigt, solche charakteristischen Unterschiede dadurch zu verwischen, daß man das unzweifelhaft altere und richtigere adhideratam in den Text setzt, wie Bohtlingk es tut
- 4, 3, 3 samırıkta iti Böhtlingk streicht das its mit Unrecht Adhy ātmam its entspricht genau dem vorhergehenden its adhidanatam
- 4, 3, 6 7 Die beiden Strophen werden spater besprochen werden
- 4, 3, 7 th vai tayam brahmacārin nedam upāsmahe Šankaras Erklarung lautet va th mrarthalah | vayam he brahmacarin ā idam evam yayam samriya, 5, 1, 1, 14 sa yo vojapeyenestva samrad havvati | sa idam sarram samrinke, 12, 4, 4, 3 atho ha yo dissato bhratri yāt samiirikseta taikama etayā yayta sam havasamad vrikte usw Vgi such samiirikadhranum von Soms RV 9, 48, 2 Aber hier kann sam vī naturlich auch in dem allgemeinen Sinn volkstandig an isch izehen genommen werden wie er in anderen Stellen vollegt, so RV 7, 3, 4 ij yasya te prhi vydm pājo adret trsu yad anna samairita jambhaih (vgl den Agni samiiraya Taitt 5 2, 4 3 3 Att Br 7, 7, Šat Br 12, 4, 4, 3), RV 10, 61 17 sam yan mitrdearuna trija uklaih.
- 1) Naturlich bedingt diese Erklarung von samzarga die Annahme, daß sam vry schon im Rgyeda die Bedeutung hat, 'nach der beschriebenen Spielmethode den Gewinn zu ammenbringen und ich mochte nicht unterlas en auf ein rgvedi ches Wort hinzuweisen, das unter dieser Annahme eine befriedigende Erklarung finden wurde und somit geeignet ist, die Geltung iener Spielmethode für die rgyedische Zeit wahr scheinlich zu machen Dies Wort ist tijah das uns außer in der angeführten Stropho 2 12 5 m 1, 92 10 begegnet kvaghniva krinur eija ämenänä martasya deci jarayant. dyuh Ich habe schon oben S 114 Anm 4 die Ansicht geaußert daß eigah nur der Einsatz sein könne, aryah pustih als upameya in 2 12 5 und der offenhar na rallele Au-druck laisa in 2, 12 4 (sgl oben > 108, Anm 1) schemen mir das vollkommen sicher zu machen Auffallig ist aber daß auch in 1, 92, 10 der Plural gebraucht i t. obwohl das upameya dyuh im Singular steht Verstandlich wurde der Plural sofort wenn eigah die zehn Teile bedeutete in die der kin atz zerlegt wurde Diese Bedeutung laßt sieh aber auch etymologisch begrunden. Der Dhatupatha führt 25 12 eine Wurzel ry (rerekti) 'abge-ondert sein an (vyir pril agbhäre) und wir haben um so weniger Grund, an der Realitat die-r Wurzel zu zweifeln als sie in den drei nij bei Pån 7, 4 75 (nijām trayānāi i gunah klau) embegriffen sein muß und Patanjah sa im Kommentar zu Pan 7, 2 10 erwahnt. Diß sie eigentlich nur eine Variante von eie (einalti. Dhp 29 5 meir pril aghl ace) ist, ist sehr wahrscheinlich auf das Schwanken zwischen Misha und Tenuis im Auslaut d.r Wurzel in den indo germanischen Sprachen hat Wackermagel Altind (r I, 5 116 im Anschluß an Osthoff. PBr Beitr 8 269ff lung wiewn

yathoktalak anam brahma tayam ā upāsmahe | tayam its vyatahıtena sambandhah M Muller und Deussen folgen ihm offenbar, da sie übersetzen 'thus do we meditate on that Being', 'so verehren wir dieses [wovon du redest] Aber die Zerlegung von brahmacārinnedam in °cārinn ā idam ist grammatisch unmöglich Böhtlingk will daher einfach brahmacārinn idam lesen 'auf diese Weise verehren wir diese (die Speise)')' Allein die Rede des Sunnaka Kapeya steht doch im Gegensatz zu der des Brahmacārin und unzweifelhaft haben in der grammatischen Auffassung des Satzes die anye recht, die nach Sankara erklaren na vayam idam upāsmahe kim tarhi param era brahmopāsmahe Zu den letzteren gehört auch Ranga Rāmā nuja ato vayam na trayoktam prajāpatirāpam sami argam upāsmahe | upi uparam ātmānam eta Auf die Bedeutung des idam werden wir spater eingehen

- 4, 3 8 saısā urād annādi tayedam sariam drstam sariam asyedam dretam bhavati Wegen des ersten Satzes verweise ich auf die Bemerkungen S 387f Sankara erklart destam durch upalabdham, und keiner der euro puschen Erklarer hat an dem Wort Anstoß genommen Mir ist es unbe greiflich, was das Erblicken oder das Sichtbarwerden der Welt durch die Vırāj in diesem Zusammenhang bedeuten sollte Der Gedankengang er fordert meines Erachtens mit absoluter Notwendigkeit einen Begriff, der in der Bedeutungssphare von 'Essen' liegt und ich habe es daher gewagt dretam durch dastam zu ersetzen Daß das verhaltnismaßig seltene dastam durch das gewöhnliche destam verdrangt werden konnte, erscheint mir begreiflich genug Zu der Konstruktion des zweiten Satzes vergleiche man Brh Ār Up 6,1 14 na ha vā asyānannam zagdham bharatı ya eram etad annasyannam reda zur Bedeutung von dasta Mbh 12 88 5 vyaghrua ca haret putrûn samdasen na ca pidayet Jat 2 176 wo das Packen des Stockes durch die Ganse und durch die Schildkröte durch dams ausgedruckt wird (ekam dandakam kacchapena dasapettā sayam tassa ubbo kotiyo dasitta ākā sam pakkhandimsu usw) Jāt 1 222 wo der Reiher zu dem Krebs sagt er wolle ihn dasitrā d h mit dem Schnabel packen Jāt 3 52 wo die Otter die auf eine Rute gezogenen Fische talltyam dastttä indem sie die Rute mit den Zahnen packt und der Schal al zwei Bratspieße und eine Eidechse mulhena dasitia forttragt
  - 4 3, 8 ya eram teda | ya eram teda Bohtlingks Anderung von teda zu tedets scheint mir überflüssig zu sein

## 3 Die Lehre im Jaiminiya Upanisad Brāhmana

Das Kapitel, das die Lehre des Raikva enthalt, hat eine Parallele in Jam Up Br 3, 1—2, wie zuerst Oertel, JAOS AV, 234, gesehen hat Von dem ersten Abschnitt gebe ich eine Übersetzung mit Hervorhebung

<sup>1)</sup> Diese Textanderung ist auch in Indien gemacht worden Madhva hat so gelesen

der wörtlichen Übereinstimmungen Der Übersetzung des zweiten Ab schnittes wo diese Übereinstimmungen zahlreicher werden, schicke ich den Text mit Gegenüberstellung des Uppmisad Textes voraus<sup>1</sup>)

Es gibt furwahr nur eine einzige ganze Gottheit - die übrigen sind Halbgottheiten — (n imlich) dieser, der hier reinigt (der Wind) Er (stellt) die Ergreifer aller Götter (dar) Er hat den Namen Untergang' 'Untergang nennt man hier die Ergreifer im Westen Wenn (man sagt) 'die Sonne ist untergegangen' (sa yad ādriyo 'stam agād riti) so ist das soviel wie daß sie zu den Ergreifern gegangen ist. Durum ist sie nicht vollstundig. Sie geht in nenen ein (sa etam erapyets) Der Mond geht unter (aslam candrama ets) Darum ist er unvollstandig. Er geht in ienen ein (sa etam eränuels). Die Sterne gehen unter Darum sind sie unvollstandig. Sie gehen in ienen ein Das Feuer geht aus (am agmr gacchati) Darum ist es unvollstandig Es geht in jenen ein (sa etam evapyeti) Der Tag geht die Nacht geht Darum sind sie unvollstandig. Sie gehen in jenen ein. Die Himmelsgegenden werden trube sie sind wahrend der Nacht nicht zu erkennen. Darum sind sie unvollstandig. Sie gehen in jenen ein. Parjanya regnet und hört wieder auf Darum ist er unvollstandig. Er geht in jenen ein. Das Wasser schwin det dahın (ksıyanta apah) ebenso die Krauter ebenso die Baume Darum sind sie unvollstandig. Sie gehen in jenen ein. Durum weil dies alles in den Wind eingeht darum ist es der Wind der das Saman ist. Der ist ein Samanwisser der kennt das ganze Saman wer solches weiß. Nun in bezug auf das Selbst (athadhyatmam) Wahrend man schlaft spricht man nicht mit der Rede (na vai srapan vācā vadati) Dieselbe geht in den Atem ein (seyam era pranam apyets) Man denkt nicht mit dem Denkorgan (manasa) Dasselbe geht in den Atem ein Han sieht nicht mit dem Auge (cal susa) Dasselbe geht in den Atem ein Man hört nicht mit dem Ohre (śrotrena) Dasselbe geht in den Atem ein Darum weil dies alles zusammen in den Atem geht darum ist es der Atem der das Saman ist. Der ist ein Samanwisser der lennt das ganze Saman wer solches weiß Darum wenn man sagt ach heute weht es nicht so halt es sich im Innern des Menschen auf der sitzt da voll schwitzend

#### Brahmana

Upanisad atha ha Śaunalam ca Kapeyam Abhi pratarinam ca Kāl sasenim pari visyamanau brahmacuri bibhik se tas

tad dha Śaunakam ca hapeyam Abhipratārinam ca [Kalsasenim] brā hmanah pariveriyamānā upite vraja || tau ha bibhike | tam ha nā dadrate ko vā ko teti manyamanau || tau hopajagau

mahatmanas caturo deva ekah kah so jagara bhuvanasya gopāh | mahulmanas caturo deva ekah lah so yag ira bhuvanasya gopās

mā u ha na dadatuh || sa hovaca

<sup>1)</sup> O rt 1 lat sel on vor der Ge-amtausgabe d ~ Brål mar a (J 10 ° VVI) Text un I Über-etzung d r Stell J 108 VV 249ff veröff nil el t

tam Kāpeya na vyānanty eke

bhippratārin bahudhā niviştain

it || sa hoiācābhipratārim rāia

prapadya pratibruhīti | tiayā iā ayam

pratyncya it || tam ha pratyniāc
ātmā derānām uta martyānām

hiranyadanto rapaso na sūnuh |

mahāntam asya mahimānam āhui

anadyamāno yad adantam attī

ti ||

tam Kāpeya nābhīpasyanti martyā Abhīpratārin bahidhā tasanitam yasmai vā etad annam tasmā etan na dattam it || tad u ha Saunakah Kāpeyah pratīmani anah pratyeyāy ātmā detāmām janitā prajāmām hiranyadamstro babhaso 'nasūrir mahānitam asya mahīmānam āhur anadyamano yad anannam attī ti tas tayam brahmacārin nedam upāsmahe dattāsmai bhīksām it || tasmā u ha daduh

"Es kam einmal ein Brahmane zu Śaunaka Kāpeya und Abhipratarin Kākasemi, wahrend sie sich auftischen ließen. Er bettelte sie an. Sie beachteten ihn nicht, indem sie dachten, er sei irgendein gleichgultiger Mensch. Da sang er sie an.

'Vier Großmachtige verschlingt ein einziger Gott, der Huter der Welt — wer ist das? Den kennen einige nicht, Käpeya obwohl er vielfach sich niedergelassen hat, Abhipratārin'

Da sagte Abhipratārin "Tritt vor und erwidere diesem" 'Du mußt diesem erwidein' Ei erwiderte ihm

'Der Odem der Götter und Menschen, goldzahnig wie der Sohn der Gewalt — groß, sagen sie ist seine Größe weiler ohne gegesen zu werden den Essenden ißt "

Es folgt noch ein Kommentar zu den beiden Strophen auf den wir nachher zuruckkommen werden

Der erste Abschnitt des Brähmana uber den Wind und den Präna bedarf kaum der Erklarung schwieriger ist es die genaue Bedeutung der Strophen des kleinen Äkhyana zu ermitteln, das uns in dem zweiten Abschnitt vorliegt Wichtig ist zunachst daß wir feststellen können, daß die Strophen alter sind als das Brähmana selbst Den Beweis hefert die Sprache

In der zweiten Strophe wird der Esser hiranyadanto rapaso na sünuh genannt. Handschriftliche Lesarten sind paraso und rapase im Kommentar Oertel übersetzt die Worte 'with golden teeth defective (\*) not a son'. Dem laßt sich kaum ein Sinn abgewinnen. Mir erscheint aber auch jeder andere Versuch, rapaso zu verstehen, aussichtslos. Die Upanisad hat dafur bahbaso, eine grammatisch unmögliche Form, die aber auf den richtigen Weg führt. Unzweifelhaft ist für rapaso rabhaso zu lesen'). Der Fehler ist in Grantha Handschriften meht selten, da in der Spirache der Schreiber, dem Tamil die Aspiraten fehlen und in der Schrift b durch das Zeichen für zu ausgedrückt wird. Dann aber kann es weiter meht zweifelhaft sein,

<sup>1)</sup> So hatte richtig schon Octtel, JAOS XV, 250 konjiziert

daß die Worte zu übersetzen sind 'goldzahnig wie der Sohn der Gewalt' Dieser Vergleich geht auf Agni Agni ist schon im RV der Esser (RV 1, 65. 7 ılılıyan na rara ı inany attı. 1. 143. 5 agnır yambhası tıgıtair attı bhirrate, 6, 4, 5 nitekte vo rāranam annam atte, 8, 43, 29 tubhyam ghét tế sánā dhāsim hinvanty áttare, 10,4,4 cárati nhvayādan, 10,15,12 addhi tram dera právatá harimsi. 10. 79. 1 náná hanú vibhrte sám bharete ásinvati bápsatī bháry atlah, 2 asınıann atlı yıhıáyā vanānı | átrāny asmaı padbhıh sam bharante. 4 sáyamano matara garbho atte usw ) Jaim Up Br 2, 15, 1 wird er der gefraßigste der Gotter genannt (esa u ha iāia deiānām mahā sanatamo yad agnih) Er ist hiranyadanta (RV 5, 2, 3) und sahasah sūnu, sahasah putrá (RV passim), sūnuh sarasā (RV 1, 27, 2), urjah putra (RV 1, 96, 3) Man bezieht die Bezeichnung Agnis als 'Sohn der Kraft' auf die Hervorbringung durch das Reiben der Hölzer Ursprunglich ist das sicherlich so gemeint, aber auch Indra ist saiasah sūnu (RV 4, 24, 1) pulra śaraso maháh (RV 8, 90, 2), und Indra kann nur deshalb so genannt sein weil das saras seine Haupteigenschaft ist. In demselben Sinn kann auch rabhasah sūnuh von Agnı verstanden sein, denn Agnıs charakteristische Ligenschaft ist das rabhas RV 1, 145, 3 adatta sam rabhah, 2, 10, 4 rabha sam, 6, 3, 8 rabhasano advaut, 10 3 7 asıaı rabhası adblı rabhası am éha gamuah Ob der Brahmana Kommentator den vollen Sinn der Worte noch verstanden hat, ist nicht sicher, da er zu dem Pāda nur bemerkt na hy eşa sünuh | sunurupo hy esa san na sünuh Er gibt damit aber jedenfalls die sprachwissenschaftlich richtige Erklarung des na als Vergleichungspartikel Die Verwendung von na in dieser Bedeutung ist aber sicherlich ein Anzeichen hohen Alters, da sie schon im AV selten zu werden beginnt

In die gleiche Richtung weist ein anderes Wort in der ersten Strophe, jagära Alle Übersetzer geben es freilich durch ein historisches Tempus wieder') Daß das falsch ist, braucht aber kaum gesagt zu werden Jagära sicht selbstverstandlich mit dem atts der zweiten Strophe auf gleicher Stufe und ist ein im prasentischen Sinn verwendetes Perfekt. Der Gebrauch des Perfekts in diesem Sinn ist in der Sprache der Brähmanas schon im Schwinden begriffen, und Wackernagel Altind Gr. I, S. XXX, urteilt prusentisch gebraucht, beweist das Perfekt frühen, narrativ gebraucht, spaten Ursprung des betreffenden Textes

Altertumlich ist auch der Ausdruck gopāh Außerhalb der vedischen Mantras ist gopā jedenfalls selten²), die spatere Sprache gebraucht fur gopā gopa, und die Upanisads insbesondere ersetzen gopā gern durch gopār²)

<sup>&#</sup>x27;) Ocrtel 'swallowed up', in der Upanisad M Muller swallowed, Bohtlingk verschlang', Deussen 'herab-chlang

Belege aus der Upanisad Literatur sind Svet Up 3,2 sannstyng i ided bl wenden gopels, Nysimhapurvatap Up 2 4 blinemasya gopels, Mal anar Up 20 14 eignur gopel a läbbygs.

<sup>3)</sup> Ngi besonders Sect. Up. 4. 15 bhuvanasya goptā. 6. 17 bhuvanasyasya goptā. Mund. Up. 1, 1, 1 bhuvanasya goptā. Mahānar. Up. 5, 9 ega sarvasya bhūtasya bhavye.

Vor allem fallen hier aber weiter die duich das Metrum erwiesenen Lesungen vijänant ele abhippratärin und martiyänäm ins Gewicht Die Strophen halten sich also auch, was den Sandhi betrifft, durchaus im Rahmen der altvedischen Sprache Ebenso entspricht das Metrum dem rgvedischen Typus Und schließlich spricht doch auch der Umstand, daß der Verfasser des Brähmana es für nötig befunden hat, die Strophen durch einen Kommentar zu erlautern, dafur, daß sie alter sind als das Brähmana selbst

Fur das Verstandnis der Strophen ergibt dieser Kommentar nicht allzu viel, da er im allgemeinen nur in der unbehilflichen Weise der altesten Kommentare Umschreibungen gibt, die für den eigentlichen Sinn belanglos sınd Zur ersten Strophe bemerkt er mahātmanas caturo [deta] eka ili | vāg tā agnih | sa mahātmā detah | sa yatra stamti tad vācam prāno girati | manas candramāh sa mahātmā derah | sa yatra srapsir tan manah prāno gıratı | caksur ädityah sa mahātmā derah | sa yatra svamtı tac caksuh prano aratı | śrotram dısas ta mahatmano devah | sa yatra svapıtı tac chrotram prano girati | tad yan mahatmanas caturo dela eka ity etad dha tat | lah so jagareti | prajapatir vai lah | sa haitaj jagara | bhuvanasya gopā iti | sa u iāra bhuranasya gopāh || tam Kāpeya na rijānanty eka iti | na hy etam eke vijananti | Abhipratarin bahudha nivistam iti | bahudha hy ciaisa nivisto yat pranah || Der unbekannte Gott, den der Brahmane als den höchsten kennt, ist danach also der individuelle Prana, der, wenn der Mensch schlaft, Rede, Denkorgan, Auge, Ohr und die damit identischen Gottheiten Feuer, Mond, Sonne und Himmelsgegenden verschlingt Wir haben nicht den geringsten Grund die Beziehung der Strophen auf den ındıvıduellen oder, genauer gesagt, den ın den Lebewesen ındıvıdualı sierten Prana zu bezweifeln. Die Ausdrucke, in denen hier von diesem Prāna gesprochen wird dera ekah bhuranasya gopāh bahudhā nivistam, kehren größtenteils wörtlich in der Schilderung des Prana Taitt Ar 3, 14 wieder eko devo bahudhā nivistah, tam bhartāram tam u goptāram āhuh Zu dem bhuvanasya gopāh vergleiche man auch die Außerung in dem Lied des Dirghatamas RV 1, 164, 21 inó mérasya bhuranasya gopáh sá mā dhirah pakam atra vivesa 'da ging der Herr des Alls, der Huter der Welt, der Weise, in mich Toren ein 1) Dagegen glaube ich nicht, daß der Dichter

bhuranasya goptā. Atharvašir. Up. 4 samsrjya višvā bhuranām goptā (gegenuber gopāh m Švet. Up.)

<sup>1)</sup> In den spateren Upanisads werden dies lien oder ganz ahnliche Ausdrucke naturlich auch auf andere als höchste erkannte Begriffe übertragen. So heaßt z B Svet Up 4, 15 das als Rudra persondizierte Brahman sa esa kile bhuvanasylisya oppid visridihipah sarradhätten gädhah, 4, 16 sarrabhütesi gädham. Ebd 6, 17 scheint uit dem jääh sarradpöhitenanasylisya oppid der persönliche Brahman gemeint zu sein Lbd 3 2 heaßt es von dem als Rudra aufgefaßten Atman pratyan jandans tieflati samenkoptintaklie samenya visita bhuvanam popih. Mund Up 1, 1, 1 wiel Brahma visiwaya kurta bhuvanasya oppid genannt visw.

der Strophe die Identifizierung der vier von dem Präna verschlungenen Organe mit den außerhalb befindlichen vier Göttern beabsichtigt hat. wenn auch diese Identifizierung an und fur sich alt ist. In dem Text ist sie iedenfalls nicht angedeutet, im Gegenteil, wenn sie beabsichtigt war, mußte, genau genommen, nicht von vier, sondern von acht mahatmanah die Rede sein Es ist auch zu beachten, daß in dem vorhergehenden Ab schnitt von einer Gleichsetzung der Organe und Götter nichts gesagt wird Bindend kann die Erkhrung des Kommentators schon deshalb nicht sein, weil die Strophen, wie wir sahen, aus einer früheren Zeit stammen als der Text des Brahmana und wir haben um so mehr Berechtigung, an seiner Zuverlassigheit zu zweifeln, als er noch ein anderes Wort sicherlich falsch erklart, namlich kah Kah ist nach ihm Prajāpati1) Nun wird allerdings Prajapati schon fruh mit dem Prana identifiziert AV 11, 4, 12 heißt es geradezu pränám āhuh prajápatim AV 10, 8, 13 wird von Prājapati wie von Prana gesprochen prajapatis carati garbhe antar adregamano bahudha te navate (Val S 31, 19, Tartt Ār 3, 13, 1 mit der Variante anavamāno) Kaus Up 4. 16 sagt Ajatasatru daß er den Geist, der im Leibe sei (ya evasa sarire purusah) als Prajapati verehre. Aber es wird kaum bestritten werden, daß hier die Deutung des lah auf Prajapati verfehlt ist. Der Brah mane stellt doch eine Frage an Kapeya und Abhipratärin, um sie zu prufen, ob sie den Gott kennen, 'den einige nicht kennen' Dazu kommt eine sprachliche Tatsache Samtliche Handschriften des Brähmana wie der Upanisad lesen kah (kas) so jagāra und es ist bei der Übereinstimmung beider Werke nicht daran zu denken so zu sa zu verandern, wie Oertel und Bohtlingk es tun') Kah sah ist offenbar ein eingeschobener Satz, und daher sprach man das letzte Wort in der Pausaform Spater, als man den Vers mederschrieb wurde dann, wie überall außerlich der Sandhi hergestellt was zu einem so fuhren mußte. Die richtige Übersetzung kann also nur wer ist das " sein Daß es auch einheimische Erkliger gab, die das kah sah so verstanden, bezeugt Sankara der in seinem Kommentar zur Upanisad, nachdem er selbst kah als Prajapati erklart hat, bemerkt kah sa ragāreti prašnam eke3)

Fur die zweite Strophe ergibt der Kommentar nichts<sup>4</sup>), wir sind also

1) Diese Auffassung berüht im letzten Grunde bekanntlich auf der Umdeutung

Diese Auffassung beruht im letzten Grunde bekanntlich auf der Umdeutung von RV 10, 121 Lasmai det dya harlvä ridhema
 In den Ausgaben der Upanisad in der Anandasrama Samiskrtagranthavali

<sup>1)</sup> In den Ausgaben der Upansad in der Anandakrama Samskytagrantiasum (14 und 63) steht allerdings auch sa die Anderung stammt sicherlich erst von den Herausgebern

<sup>3)</sup> Auch Vedeša sagt richtig sa lah limnāmā limmahimā ca

<sup>4)</sup> Um Mißverständnissen vorzubeugen, möchte ich betonen daß aus der 1 r klarung des Kommentars zum ersten Pada ätmä hy esa derändin via marifönlim nicht etwa hervorgelt, daß er dind auf den unmittelbar vorber genannten präna berieht. F.ga bedeutet in diesen Frklirungen mehts weiter als 'der in Red sichende, vgl. z. B. 1, 44, 7, im Anfung des Kommentars rüpam rupam mapl ach bobharitti, rüpam rupam hy esa maghard böbball.

fur die Deutung durchaus auf innere Kriterien angewiesen. Aus der ganzen Situation und insbesondere aus dem letzten Pada geht hervor, daß Abhipratārins Strophe einen Gegensatz zu der des Brahmanen bildet Abhi pratarın ıst sıch einer Gottheit bewußt, die hoher steht als die von dem Brahmanen erkannte, weil sie auch diese verschlingt 1) Die einzigen Worte, the uns einen Anhaltspunkt für das Wesen dieser Gottheit geben, sind ātmā derānām uta martyānām Wir mussen sie, da es sich hier, wie oben gezeigt, um sehr alte Strophen handelt, nach Maßgabe alterer Texte inter pretieren Nun finden wir RV 10, 168, 4 Vata, der dort im Anschluß an 10, 121 als höchster Gott gepriesen wird2), als ātmā deidnām bhuranasya garbhah bezeichnet3) Es muß also auch ātmā derānam uta martyānām der Wind sein. Wenn er hier als der Esser des Prana hingestellt wird, so beruht das sicherlich in erster Linie auf der Anschauung, daß beim Tode des Menschen, wie seine übrigen leiblichen Bestandteile in verschiedene Elemente, so sein Atem in den Wind eingehe, so heißt es schon RV 10, 16, 3

sáryam cal sur gacchatu rátam ātmā dyām ca gaccha prihrrim ca dhármanā | apó rā gaccha yadı tatra te hitam ósadhisu práti tisthā śárīrash ||

Fur den Ausdruck ätman tritt in der Brähmann Zeit dann präna ein, z B Sat Br 10, 3, 3, 8 sa yadanamınd asmäl lokät prantı vacaniägnim apyeti caksusädityam manasa candram srotrena disah pranena näyum

Die Lehre, die in dem Ähhyäna vorgetragen wird, ist also der Lehre des vorhergehenden Abschnittes insofern ahnlich, als in beiden Väyu und Präna als höchste Prinzipien hingestellt werden. Wahrend aber dort Väyu und Prana über das Säman hinüber miteinander identifiziert werden, wird hier der Väyu dem Prana übergeordnet. Ein innerer Zusammenhang zwischen den Abschnitten besteht nicht. Es sind zwei durchaus selbstandige Stucke, die im Brahmana öffenbar nur deshalb nebeneinandergestellt sind, ned see ein ahnliches Thema behandeln.

## 4 Das Verhaltnis der Lehre der Upanisad zu der des Brahmana

Daß die Darstellung der Upanisad junger ist als die des Brahmana, darf wohl von vornherein als sicher gelten, Einzelheiten, die es beweisen, werden im folgenden zur Sprache kommen Freilich laßt es sich, da ein großer Teil der vedischen Literatur verloren gegangen ist, nicht mit ab soluter Gewißheit behaupten, daß der Verfasser der Upanisad gerade diesen Text des Brähmana für seine Arbeit benutzt hat Allein, da die Chändogy a

<sup>2)</sup> Siehe den Schluß der Strophe tasmas satāya lauleā ridhema

<sup>\*)</sup> In dem alteren Liedo RV 7, 87, 2 ist Vata der diman Varunas (dimd te idiah) Neben väta steht diman RV 10, 92, 13 dimdnam vasyo abhi idiam arcata, 1, 34, 7 diméru idiah mengrihi acachatam

Upanisad wie das Brähmana zum Samaveda gehört und da sich auch andere Stucke des Brähmana in der Upanisad wiederfinden, so kann das -Brähmana doch mit höchster Wahrscheinlichkeit als die direkte Quelle der Upanisad bezeichnet werden, und ich halte daher den Versuch für berechtigt die Geschichte der Entstehung der Samvargavidyä, wie sie uns in der Upanisad vorliegt auf dieser Grundlage aufzubauen

Die einleitende Erzahlung von Jänaśruti und Raikva erweist sich als ein Zusatz des Verfassers der Unanisad Schon das spricht nicht gerade fur thre historische Wahrheit, und mehr noch wird sie durch ihren tenden ziösen Charakter als freie Erfindung gekennzeichnet. Ich habe schon oben S 365 hervorgehoben daß sich der Verfasser in dieser Erzahlung von Anfang an bemuht, den Gegensatz herauszuarbeiten zwischen dem werk tatigen Manne, von dem alle Nutzen ziehen, und dem wissenden der son allen Nutzen zieht. Diese scharfe Betonung der Überlegenheit des Wissens uber die Werktatiskeit ist für die snitvedische Zeit charakteristisch, erst die folgende Periode hat das Verhaltnis zwischen Wissen und Werk aus zugleichen gesucht und für eine Weile sogar in das Gegenteil verkehrt Die ganze Geschichte von Janasruti und Raikva ist meiner Auffassung nach Sage und die Außerung über den Namen des dem Raikva geschenkten Dorfes laßt weiter darauf schließen daß es eine Lokalsage war die sich an den Namen Raikvaparna im Lande der Mahāvrsas knupfte. Fur die Lokalisierung der Upanisad selbst ist diese Benutzung einer Sige des nordwestlichen Indiens von großem Wert

Die Lehre ist in der Form wie sie die Upanisad darbietet ein Versuch, die beiden selbstandigen Stucke des Brahmana zu einer Einheit zu ver sehmelzen Der Verfasser der Upanisad hat daher die Identifizierung von Väyu und Prana die im Brahmana das erste Stuck abschließt, fallen ge lassen

Er hat ferner von den in den Wind eingehenden Naturmachten, bei deen Aufzahlung das Brähmana eine gewisse Vollstandigkeit zu erreichen sucht, vier ausgewählt und so die in den Wind eingehenden und die in den Präna eingehenden Objekte weingstens der Zahl nach in ein Kongruenz verhaltnis gebracht Auffallig ist, daß er bei dieser Auswahl von dem ub lichen Schema abgewichen ist nach dem die Rede dem Agni das Auge dem Äditya, das Denkorgan dem Candramas das Ohr den Dräss entspricht wie der Präna dem Vävu Diese Gleichsetzung die uns sichon in dem Brahmana Kommentar entgegentrat, findet sich z B auch Sat Br 10, 3, 3, 7, und sie geht bis in die rgvedische Zeit zurück wie das Purusasükta, RV 10 90 131, zeit.

candrumā mānaso jātāš cal oh sāryo ajāyata | mukhād indras cāgnis ca prāndā vilyur ajuyata || ndbhyā asid anturiksam širsno dyauh sām avartata | padbhydm bhāmir dišah šrotrāt tāthā lokām alalpayan || Was den Verfasser der Upanisad veranlaßt hat, von der traditionellen Gleichsetzung abzugehen, laßt sich mit Bestimmtheit nicht sagen. Wahrscheinlich war es aber doch das Streben nach größerer Anschaulichkeit, das ihn das Wasser anstatt der Himmelsgegenden wahlen ließ, man sehe, wie gequalt die Begrundung des Eingehens der Himmelsgegenden in den Wind im Brähmana ist. Anderseits scheint der Verfasser der Upanisad das Eingehen von Sonne und Mond in den Wind als ohne weiteres einleuchtend betrachtet zu haben, da er auf eine Wiedergabe der gewundenen und mit mythologischen Vorstellungen operierenden Erklarung des Brähmana verzichtet. Wenn bei den letzten Gliedern der Reihe (candra, ap-stotta, mans) das yathäsamlhyam, auf das der Inder im allgemeinen großes Gewicht zu legen pflegt, nicht beachtet ist, so ist das vielleicht abstehtlich geschehen, um nicht den Gedanken aufkommen zu lassen, daß etwa zwischen dem Ohr und dem Wasser ein inneres Verhaltins bestehe

Der Upanisad eigentumlich ist endlich die durchgangige Verwendung der Ausdrucke des Wurfelspiels, zu denen ich auch, wie oben bemerkt, samiarga rechne Man hat das offenbar als so charakteristisch empfunden, das man danach die ganze Lehre als die Samvargavidyä bezeichnet hat, obwohl sie gar nicht in der Samvargaschaft des Vayu und Prana, sondern in der Annädaschaft der Viräj gipfelt

In dem zweiten Abschnitt verrat schon die Sprache daß die Fassung der Upanisad junger ist als die des Brāhmana Das parivisyamānau und das urāca ist sicherlich junger als das parrievisyamānau und das upajagau des Brahmana1) Die seltene Perfektform nadadrate°) ist in der Upanisad vermieden (hier na dadatuh) Vor allem aber tritt das Streben nach Modernisierung des Textes in den Strophen zutage. Man mag bahudhā ta santam und hiranyadamstrah fur ebenso alt halten wie bahudhā nivistam und hiranyadantah, obwohl die oben angefuhrten alten Parallelstellen auch hier für die Prioritat der Brähmana Lesungen sprechen. In allen übrigen Varianten ist der Text der Upanisad zweifelles junger Der vedische Sandhi ist vollkommen beseitigt, offenbar weil man ihn als fehlerhaft ansah na unananty eke 'bhipratarın ist durch nabhipasyantı martya abhi pratārin ersetzt, fur uta mariyānām ist janitā prajānām eingetreten. Am schlimmsten sind die Veranderungen von rabhaso na sūnuh zu babhaso 'nasūrih und von adantam zu anannam Bei der ersten ist der Grund wohl das na gewesen dessen wahre Bedeutung vielleicht schon der Brähmana-Kommentator nicht mehr kannte Weil man dem scheinbaren 'nicht ein Sohn' kemen Sinn abgewinnen konnte, wurde aus dem na sünuh 'nasürih und aus dem Gemity rabhaso die sprachliche Unform babhaso Schwerer

Dem auffallenden pratyeyaya der Upanisad steht im Brahmana pratyuvāca gegenüber, aber die Lesung ist nicht ganz sieher, da die Hand-chriften pratyuylea haben.

Die Handschriften nädräte, aber die Oertelsche Lesung kann als sicher gelten
 Mater. Kleine Scheiften

ist es, fur die Anderung von adantam zu anannam einen Grund zu finden Anannam hat uberhaupt nur einen Sinn, wenn man es ubersetzt 'auch das, was eigentlich nicht Speise ist', ursprunglich ist das gewiß nicht. So verderbt aber auch der Text der Strophen in der Upanisad ist, so wurde ich doch Bedenken tragen, die richtigen Lesarten einzusetzen. Wir haben jedenfalls keine Gewahr, daß der Verfasser die Strophen nicht schon in der jetzt vorliegenden Form aufgenommen und vielleicht sie gar selbst umgestaltet hat Damit ist dann freilich auch Sankaras Erklarung von anasûra, die alle modernen Erklarer wiederholen, das Urteil gesprochen Anasūri kann gar nicht 'nicht unweise' bedeuten, wie Sankara sagt (ana surch surer medhave na surer asures tatpratesedho 'nasurch surer evety arthah), weil süre zur Zeit der Abfassung der Upanisad noch gar nicht die Bedeu tung 'weise' hatte Suri ist in der alten Sprache nur der 'Herr', und diese Bedeutung mußte es auch hier haben, wenn ana wirklich doppelte Negation ist Viel wahrscheinlicher ist es aber doch, daß man anasūrih als 'der Herr des Atems' auffaßte, ana 'Hauch, Atem' ist mehrfach in der Brh Ar Up und in der Chänd Up selbst in 5, 2, 1 belegt 1)

Die ubrigen Abweichungen in der zu den Strophen gehörenden Prosa erzahlung haben insofern ein allgemeineres Interesse, als sie zeigen, wie wenig man sich scheute, die Prosa des Äkhyana nach eigenem Geschmack zu gestalten Von Einzelheiten sei hier auf die Ersetzung des Brahmanen durch einen Brahmacarın hingewiesen Sie ist kaum zufallıg Die Nieder lage, die der Frager erfahrt erschien dem Standesgefuhl des Spateren offenbar ertraglicher, wenn es kein Brahmane sondern nur ein Schuler war Daß das wirklich der Grund der Anderung ist, ist um so wahrschein licher, als sich noch eine zweite Anderung aus demselben Motiv erklaren laßt Im Brahmana fordert Abhipratārin Kaksaseni den Saunaka Kapeja auf, dem Brahmanen zu entgegnen (sa hoiācābhipratārimam taia prapadya pratibruhiti) Die folgenden Worte traya va ayam pratigucya iti konnen nach dem Stil dieser Werke nur die Antwort des Saunaka sein<sup>2</sup>) Wenn der Text dann fortfahrt tam ha pratyurāca so kann das Subjekt des Satzes nur Abhipratarın sein Abhipratarın Kaksaseni, der seinem Namen und der Tradition nach ein Keatriya ist<sup>3</sup>) widerlegt hier also den Brahmanen In der Unanisad ist es vielmehr der Brahmane Saunaka Käpeya, der den Schuler ubertrumpft Hier liegen also Anderungen vor, die ganz an die Um gestaltungen der ursprunglichen Prosperzahlung in den Jätakas erinnern

In die Strophen selbst mußte der Verfasser der Upanisad naturlich, wenn er die beiden Stucke des Brähmans zur Einheit verschmelzen

<sup>1)</sup> Auch Vedeša hat ana Atem' in dem Wort gesucht anas căsau suris celf

Oertel legt sie mit Ignorierung des ersten in falschlich dem Abhipratärin bei
 Siebe die im PW unter Kakşusena angeführten Stellen und Sankara zu
 Brahmastin 1, 3, 35

wollte, einen ganz anderen Sinn hineinlegen, als ihnen ursprunglich zukam Sankaras Erklarung des ganzen zweiten Abschnittes ist meines Erachtens in der Hauptsache verfehlt. Er versteht unter dem in der ersten Strophe genannten einen Gott, der die vier verschlingt, den Vayu, der Agni und die ubrigen verschlingt, und den Prana, der die Rede und die ubrigen verschlingt (agnyādin tāyur tāgādin prānah) Dagegen ist nichts zu sagen Falsch ist es aber, wie schon oben bemerkt, wenn er lah als Prajapiti er klart, wahrend Vorganger von ihm in kah sah richtig eine Frage sahen Fur die Worte atma deranam janeta prajanam in der zweiten Strophe stellt er uns zwei Erklarungen zur Wahl Entweder ist atma vom Folgenden ab zutrennen ātman ist dann die Seele von allem Beweglichen und Unbeweglichen, und dieser atman wird deranam janita prajanam genannt, weil er als Wind Agni usw, als Prāna die Rede usw, nachdem er sie verschlungen, wieder aus sich hervorbringt (ātmā sariasya sthāiarajangamasya | kim ca detänäm agnyädinäm ätmant samhriya grasılta punar janıtotpädayılä täyurüpenädludaratam agnyädinäm | adhyälmam ca pränarüpena taga dinäm prajänäm ca janıtā) Oder aber atmā detänäm gehört zusammen dunn sind die Götter die beiden mit Agni und Rede beginnenden Reihen. und jansta prajānam bedeutet den Erzeuger des Beweglichen und Unbeweglichen Die erste Erklarung ist stillstisch unmöglich aber auch die zweite ist nicht richtig. Es ist jedenfalls ganz unwahrscheinlich, daß der Verfasser der Upanisad die deias auf die acht vorher genannten Gotter beschrankt haben sollte, deranam und prayanam sind doch sicherlich ebenso im allgemeinen Sinne zu verstehen wie in dem ursprunglichen Text devānām und martuānām Schlimmer ist, daß Sankara den in der zweiten Strophe gemeinten Gott wieder auf Prajapati und das ananna, das er ißt, wieder auf Agni und die Rede mit ihren Genossen bezieht (asya prajā pateh, anannam agnitāgādidevatārūpam) Inwiefern die letzteren, von denen eben gesagt ist, daß ein Gott sie verschlinge, nun wieder ananna genannt werden könnten, gibt er sich nicht die Muhe uns zu sagen Nach Sankarı stehen also die beiden Strophen nicht im Gegensatz zueinander, sondern besagen beide dasselbe So wird er, im Widersprüch mit der ihm bekannten Ansicht 'anderer zu der grammatisch unhaltbaren Erklarung der Worte ili rai tayam brahmacarın nedam upasmahe gezwungen, uber die ich oben gesprochen habe

Im folgenden hat ihm seine theologische Gebundenheit den Weg zum richtigen Verstandnis verbaut. Er sucht in der Viräj die zehnsilbige Metrum dieses Namens, und dies ist nach der Sruti 'Speise' (dasälksarä viräd ariräd annam its hi srutish).) So legt er denn in die Worte saisä viräd annam den Sinn 'eben dies (namlich die vorher genannte Speise) und die Speiseverzehrerin ist die Viräj' (saisä viräd dasasamkhyā saty annam

Der Satzist in der Brahmana Literatur unendlich oft belegt, siehe Mauss a. n. O.
 S. 334f

cănnādy annādnu ca krtatiena krte hi dašasamkhyāntarbhūtāto 'nnam annādnī ca sā) M Muller und Deußen schließen sich ihm an 'these are again the Virai which eats the food', 'und eben dieses ist Virai, die Nah rungsverzehrerin', wahrend Bohtlingks Übersetzung 'das ist die Speise verzehrende Virāi' nicht recht erkennen laßt, wie er die Stelle versteht Allein abgesehen davon daß sich so dem Ganzen schwerlich ein Sinn ab gewinnen laßt, ist Sankaras Erklarung falsch, weil sie sprachlich unhaltbar est. Das saisa muß doch ebenso beurteilt werden wie das tau 4. 3 4 und das unmittelbar vorhergehende te etc. es kann also nur be deuten 'diese so (namlich im vorhergehenden) beschriebene' Außerdem ware doch auch zu erwarten, daß, wenn Virāi Speise und Speiseverzehrerin 1st, auch von dem, der solches Wissen hat, gesagt werde, er sei Speise und Speiseverzehrer Sankara behauptet das auch tatsachlich tathā indrān dasaderatatmabhutah san virāttiena dasasamkhyayānnam kriasamkhyayānnadı Er setzt sıch damit in scharfsten Widerspruch zu dem Text selbst, der sagt annado bharats ya eram seda Ich bin auf die Auseinandersetzungen Sankaras absichtlich ausfuhrlicher eingegangen weil sie mir ein deutliches Beispiel dafur zu sein scheinen daß er keineswegs nur in der Erklarung grammatischer Formen Fehler begeht, sondern auch kein Bedenken trägt, den Text sogar in sein Gegenteil zu verkehren, wenn er ihn in Einklang mit der Sruti setzen zu mussen glaubt

Versuchen wir selbst den Sinn der Strophen zu ergrunden, so mussen wir von der unverkennbaren und trotzdem von Sankara vollig außer acht gelassenen Tatsache ausgehen daß der Verfasser der Upanisad in den hinzugefugten Schlußsatzen selbst angibt, wie er sie verstanden wissen will Die Speiseverzehrerin ist die Viraj Auf sie muß also der atman1) der Götter, der Erzeuger der Geschöpfe, der ohne gegessen zu werden, auch die Nichtspeise iBt, bezogen werden. Die Speise besteht aus zehn Dingen die sich aus zwei Gruppen von je funf zusammensetzen und die wegen dieses Zahlenverhaltnisses als der Gewinn beim Krta Wurf und als die in allen d. h. in den zehn Hummelsgegenden befindliche Speise bezeichnet werden Niemand wird bezweifeln daß diese zehn nach der Upanisad der Wind das Feuer, die Sonne der Mond, das Wasser auf der einen, der Prana die Rede, das Auge, das Ohr, das Denkorgan auf der anderen Seite sind Diese milsen also unter dem ananna verstanden werden das die Virai verzehrt Der Ausdruck zeigt aber daß entweder unter den zehn oder in jeder der beiden Funfergruppen einer ist, der eigentlich 'Nicht speise' ist oder, wie es ursprunglich deutlicher hieß, selbst ein adat, ein Esser, 1st Nun verschlingt nach der ersten Strophe ein Gott vier groß müchtige Es ergibt sich also daß unter diesem einen Gott nach der Auf fassung des Verfassers der Uppnisad der höchste in jeder Gruppe zu ver

<sup>1)</sup> Ich möchte daher diman in der Upanisa I lieber durch 'Seel wiederg ben obwohl es ursprunglich wie wir gesehen auf den Wind bezog n, der 'O lem war

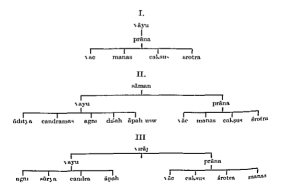
stehen ist, also der Wind, der Feuer, Sonne, Mond und Wasser verzehrt, und der Prāna, der Rede, Auge, Ohr und Denkorgan verschlingt, und daß die Virāj die niederen Krafte nur mittelbar in sich aufnimmt, indem sie hire Verzehrer verzehrt. Durch diese Deutung ist es dem Upanisad-Verfasser gelungen, die vollstandige Übereinstimmung der ersten Strophe mit der vorher vorgetragenen Lehre vom Winde und Prāna als den Samvargas im Makrokosmos bzw. im Mikrokosmos herzustellen. Weiter ist der Brahmanen Schuler in der Erkenntnis nicht vorgedrungen. Saunaka Kāpeya hat ein Höheres erkannt. Er verehrt nach dem Verfasser der Upanisad nicht den Wind und den Prāna, die er als idam, als irdische Krafte, bezeichnet, sondern eine Macht, die auch diese beiden in sich aufnimmt, die Virāj

Wir haben uns endlich die Frage vorzulegen. Was hat der Verfasser unter der Virāj verstanden? Es kann nicht meine Aufgabe sein, hier eine Geschichte des Wortes zu geben, sie wurde vielleicht nicht einmal viel nutzen, da im Laufe der Zeit die Begriffe, die man mit dem Wort verbunden hat, vielfach gewechselt haben und das, was hier über die Virai gesagt wird, zu einer genauen Feststellung des Begriffes kaum ausreicht Außer der Tatsache, daß die Viraj die Speiseverzehrerin, die Verschlingerin des Windes und des Prana, ist, ergibt sich aus dem Text nur noch, daß der Verfasser sie als die Seele der Götter, den Erzeuger der Geschöpfe betrachtet Immerhin, meine ich, genugt das, um zu erkennen, daß mit der Viräi hier meht einfach das Metrum dieses Namens gemeint sein kann, so überschwanglich es auch sonst gefeiert werden mag. Höchstens könnte man annehmen daß bei der Wahl gerade dieses Namens für die hochste Macht die Erinnerung an die zehn Silben aus denen das Metrum besteht, und die den zehn Teilen der Speise der Viraj entsprechen wurden, mitgewirkt hat Ebensowenig kann die Virai als anna hier in Frage kommen 1), es sieht im Gegenteil fast so aus als ob der Verfasser sich mit seiner Bezeichnung der Viraj als annadi direkt gegen jene Gleichung der Brähmanazeit gewendet hatte Meines Erachtens kann Virai hier nur ein Name des höchsten Prinzipes sein der Gottheit die alles in sich aufnimmt, wie alles aus ihr hervorgegangen ist. Virai muß also in demselben Sinne verstanden werden, in dem es schon in den Liedern des Atharvaveda neben Prajapati

<sup>1)</sup> Über Anna Viraj siehe die Abhandlung von M Mauss a a O S 333ff Mauss hat aus unverer Stelle den Schluß gezogen, daß tiräj ein Name des höchsten gewinnenden Wurfes, des Krta, sei, dieser Wurf zahle 10, 'parce qu'en additionnait à quatre, chiffre maximum, les trois autres coups nombrés 3, 2, 1, parce qu'il riflait tout.' Ich bekenne, daß ich meht recht verstehe, wie sich Mauss deso Berechnung denkt. Aber auch davon abgeschen kann ich bei meiner Auffassung der Worte sauga trad annadl meht zugestehen, daß die Viraj noch direkt etwas mit dem Krtawurf zu tun hat. Eine zweite Stelle, wo tiraj den gewinnenden Wurf bezeichnete, weiß auch Mauss nicht anzuführen, solange sie nicht beigebracht zit, möchte ich sowohl diese Bedeitung des Wortes wie die Richtigl eit der daran geknupften Theorie be zwift in

und Parameşthin erscheint (prajdpatih parameşthi virdt 4, 11, 7; 8, 5, 10, prajdpatim parameşthinam virdjam 11, 5, 7; virdt paramesthi prajdpatih 13, 3, 5).

Die allmahliche Entwicklung des Gottesbegriffes, wie wir sie in der Samvargavidyā verfolgen können, ist typisch fur die Geschichte der Geistesströmungen in der spatvedischen Zeit. Die nach Ausweis der Sprache alteste Stufe bilden die Strophen in der Geschichte von dem Brahmanen in ihrer ursprunglichen Bedeutung; hier steht die personifizierte Naturmacht des Windes an der Spitze; sie nimmt den Atem auf, der seinerseits wieder die übrigen Lebensaußerungen in sich vereinigt Die zweite Stufe ist die Lehre vom Wind und Atem, wie sie im Brähmana auftritt. Der Wind als der Oberherr der Naturerscheinungen und der Atem als der Oberherr der Lebensaußerungen des Menschen werden hier auf gleiche Stufe gestellt, und beide werden identifiziert mit dem, was dem Sämanpriester als Höchstes gilt, mit den seit Ewigkeit bestehenden heiligen Liedern Die Upannsad ersetzt das Säman durch die Viräj, den einen allumfassenden Gott. Vielleicht laßt die folgende schematische Darstellung die geschilderten Verhaltnisse noch klarer hervortreten



## Die Saubbikas.

## Ein Beitrag zur Geschichte des indischen Dramas

Pischel hat in seiner Abhandlung über das altindische Schattenspiel<sup>1</sup>) ruf die große Ahnlichkeit hingewiesen, die zwischen dem sogenannten Mahānātaka und dem aus der Mitte des 13 Jahrhunderts stammenden Dütängada des Subhata besteht Beide entnehmen ihren Stoff der Rāma Sage, das Mahānātaka fuhrt die ganze Geschichte des Rāma vor, das Dutängada behandelt eine Episode daraus, die Sendung des Angada und die sich anschließenden Ereignisse bis zum Tod des Ravana Wie nahe sich Mahānātaka und Dūtāngada stehen, geht schon daraus hervor, daß sich von den 56 Strophen, die die kurzere Fassung des Dütängada enthalt. nicht weniger als 14 auch im Mahanātaka finden. Es ist freilich nicht sicher, daß Subhata diese Strophen dem Mahānātaka selbst entlehnt hat V 52 und 53 (= Mahān M 9, 93 und 92) stehen z B auch ım Bālarāmā yana (9, 58 und 59) Subhata kann sie diesem Werk auch direkt entnommen haben, sagt er doch in der Schlußstrophe selber, daß er einiges selbst ver faßt, anderes von alteren trefflichen Dichtern übernommen habe. Genau so entnimmt aber auch das Mahānātaka einen großen Teil seiner Strophen alteren Werken, insbesondere sind die Rāma Dramen des Bhavabhūti, Uttararamacarita und Mahaviracarita, das Bālarāmāyana des Rājasekhara das Anargharāghava des Murāri und das Prasannarāghava des Javadeva geplundert Aus Strophen besteht aber fast das ganze Mahānātaka Ge legentlich sind kurze Bemerkungen in Prosa den Strophen als Emleitung vorangestellt, zu einem eigentlichen Dialog in Prosa, wie er sonst im Drama ublich ist, finden sich aber nur hier und da kummerliche Ansatze, so z B ın der Rezension des Madhusüdana im Anfang des dritten Aktes in der Szene zwischen Dasaratha und Kaikeyi Ebenso werden nach Pischel auch ım Dütängada meist nur Verse gegeben, 'nur an ganz wenigen Stellen, die aber nicht einmal in allen Handschriften stehen findet sich ein kurzer Dialog' Die Strophen des Mahānataka enthalten aber weiter nur zum Teil die Rede der auftretenden Personen An zahlreichen Stellen berichten sie einfach die Handlung in epischer Weise Ebenso enthalt das Dutan gada, wie Pischel zeigt, Strophen rein erzahlenden Inhalts Die Strophen des Mahānātaka sind ferner samtlich in Sanskrit, ebenso fehlt im Dūtān gada nach Pischel in mehreren Handschriften das Prakrit Das Mahāna taka zeichnet sich endlich durch die ungeheure Menge der auftretenden Personen aus, der Vidüsaka findet sich aber nicht unter ihnen Ebenso hat das Dūtangada eine im Verhaltnis zu seinem Umfang auffallend große Zahl von Personen, der Vidüsaka fehlt aber auch hier Diese Überein stimmungen schließen in der Tat die beiden Stucke eng zusammen und heben sie von der ganzen Menge der ubrigen Dramen ab. Nun nennt sich

<sup>1)</sup> SBAW 1906 S 482ff

das Dūtāngada selbst aber ein chāyānātaka Wilson wollte das als 'shade or outline of a drama' auffassen, Levi als 'drama a l'état d'ombre', Pischel selbst hitte es fruher als 'Schitten von einem Spiel', 'halbes Drama' er klart Aber diese Deutungen sind ganz unbefriedigend, und Pischel hat daher vorgeschlagen, chāyānātaka im wirklichen Sinne als 'Schattenspiel' zu nehmen') Gray in der Einleitung zu seiner Übersetzung des Dūtān gada (JAOS XXXII, 59ff) und Hillebrandt in seiner Abhandlung über die Anfange des indischen Dramas, S 6, haben ihm zugestimmt, ich glaube micht, daß man an der Richtigkeit dieser Erklarung noch zweifeln wird

Dem Dütängada ahnlich ist das Handyüta, dessen Verfasser und Zeit unbekannt sind Es wird aber nicht als chäyänätäka bezeichnet Da gegen haben wir aus der ersten Haltte des 15 Jahrhunderts noch drei chäyänätäkas eines gewissen Vyäsa Sri Ramadeva, das Rämäbhyudaya, das Subhadraparınayana und dis Pändaväbhyudaya. Ein ganz modernes, erst 1883 verfaßtes chäyänätäka ist das Savitricarita des Sunkaralala Diese spateren chayänätäkas unterscheiden sich in nichts von den gewöhn lichen Dramen Zu beachten ist aber, daß sie alle ihren Stoff den Epen entnehmen Über das chayanätäka des Vitthila, das angeblich die Geschichte der 'Ädil Shähi Dynastie behandelt, laßt sich zur Zeit nichts Sicheres sagen')

Fassen wir das Mahānātaka und das Dūtāngada als Schattenspiele auf, so bieten uns dis javanische und das simnesische Schittenspiel genue Parallelen<sup>3</sup>) Das Wayang purwa, die vornehmste und am weitesten ver breitete Gattung des javanischen Schattenspieles, entrimmt seine Stoffe dem Ramayana und Mahabhārata und daneben der javanischen Kosmo gome Manik Maya Das siamesische Schittenspiel schemt vorzugsweise auf das Rāmāyana zuruckzugreifen Die Proben, die F W K Muller aus siamesischen Textbuchern veröffentlicht hat <sup>4</sup>), weisen, wie schon Pischel bemerkt hat, eine überraschende Ahnlichket imt dem Mahānataku und Dūtāngada auf Der ganze Text besteht auch hier aus Strophen die

<sup>&#</sup>x27;) Ich bemerke ubrigens daß Jacob der sich um die Erforschung der Geschichte des Puppenspieles und des Schatten pieles die großten Verdienste erworben hat, in seiner Geschichte des Schattentheaters S 8, angibt, daß er diese Erklärung schon fruher gegeben habe

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) \ \( \text{Ig} \) uber diese Dramen Prochel a a O S 495 und die dort angeführte Literatur, und Gray a a O S 62f

<sup>\*)</sup> Das javanische und das siame-ische Spiel wurden sogar mehr als Parillelen sein wenn sich ihre Herkunft aus Indien nachweisen heße. Van hat den nidi-shen Ursprung des javanischen Spieles in neuerer Zeit geleignet (tgl. insbesondere Hazeu, Bijdrage tot de kennis van het javanische tooneel. S 18ff.) Ich muß damuf ver zehten auf die Frage hier maher eurzuge hen, nie inse Frachtens kann ahr der au zehten. Det gegen der gegen der sich eine Schaftenspieles keinerwege als sicher gelten.

<sup>4)</sup> Nång Siamesische Schatten pielfiguren im Kgl Museum für Völkerkunde zu Berlin Suppl ment zu Band VII von International's Archiv für Ethnograf hie

durchaus epischen Charakter zeigen1) Die Sprache ist reich und gewahlt wie in den Sanskrit-Dramen, woraus Pischel mit Recht geschlossen hat, daß die siamesischen wie die indischen Stucke die literarischen Tortsetzer eines ursprunglicheren volkstumlicheren Schattenspieles seien. Ich möchte hier weiter auf die merkwurdige Art der Buhnenanweisungen im Mahānātaka hinweisen. Sie zeigen vielfach nicht die knappe sachliche Form, wie wir sie sonst in Dramentexten zu finden gewohnt sind, sondern sind oft lang ausgesponnene Schilderungen in der Sprache des Kāvva Als Beispiele mögen zwei Stellen aus der Rezension des Dāmodara dienen 14, 33 tatrā šokaranskāsthitavimānam āruhya Jānakīm Rāmarāranayor yuddham dar sayatı Trijatā Saramā ca | Mandodary apı sundariparivitā Lankācalam aruhya pasyati | Rudro 'pi samudramadhya ekena carenopasthito yuddham pasyatı | derāh sarre rimānādhirūdhā nabhomandalagatā vuddham pasyanti sma | Rāmah Samhārabhairaia iia krodham nātavati Kālarudra iia, 14,43 Mandodarī sakalasundarībhih parivrtā galadaviralanetrajalapravāhaih Sitā pater ırrahānalena saha Lankāpateh pratāpānalam nirvāpayanti hāhākāram ghoraphūtkāraih kurianti ihatiti Trikūtācalād utvatva samarabhūmau mahānidrāgatasva nijaprānanāthasva Lankāpateš caranakamalayor nipatya Diese Schilderungen entsprechen dem sogenannten Janturan des java mischen Schattenspieles, das unter gedampfter Musikbegleitung hergesagt wird2) Durften wir uns die indischen Szenamen in ahnlicher Weise von getragen denken, so wurde die auffallende literarische Form, die sie zeigen, mit einem Schlage verstandlich werden

Pischel hat dann das Bestehen des Schattenspiels in Indien durch weiter Nachweise in der Sanskrit und Pall Literatur wahrscheinlich zu machen gesucht<sup>3</sup>) Völlig einwandfere ist das Zeugnis Nil-kanthas, der zur Erklurung des Mbh 12 295, 5 erscheinenden Wortes rüpopajiana bemerkt rüpopajianam jalamandapikelt dal snätgeste prasidham | yatra süksmarastram uyanadhäya carmamayan ükäran rayāmātyādinām caryā pradarsyate Wenn sich auch das Wort jalamandapika bis jetzt nicht hat nachweisen lassen<sup>4</sup>), so macht doch die Angabe daß die Figuren aus Lederseien, dem noch heute im Orient fast allgemein verwendeten Material, und

<sup>1)</sup> Z B aus dem Anfang Zu derselben Zeit erhob der Konig der Affen die Hande nach allen Seiten zum Gruß Er hatte den Larm des Schlachtgetummels gehort, der zum Himmel drang (†) er befragte Bibhisana Das versammelte Heer, welches heransturmt, sind es die Asuras des Kumbhakarna. Wie? Oder sind die ersten der Damonen herawegezogen um zu streiten.

<sup>\*)</sup> Serrurier, De Wajang Poerwâ, S 216, 218 Hazeu a a O S 103, Jacob, Geschichte des Schattentheaters, S 14

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Über das Schattenspiel im heutigen Indien scheint nichts bekannt zu sein \* Shankar P Pandit, Vikramorvasiyam, Notes S 4 sagt allerdings, daß die Vorführung von Puppen und Papierfiguren heute die einzige dramatische Belustigung der Dorf bevölkerung sei Aber diese Papierfiguren dienen offenbar nicht dem Schattenspiel

<sup>4)</sup> Printz, Bhasa Wörter in Nilakanthas Bharatabhavadipa, S 24ff

die Betonung der Dunnheit des Tuches es völlig sieher daß Makantha nicht etwa das Puppenspiel sondern das Schattenspiel meint. Nilakantha gehört aber erst dem Ende des 17 Jahrhunderts an1) und es ist naturlich eine andere Frage ob seine Erl lirung auch für die Mahabharata Stelle zu trifft Pischel hat sie beight und danach auch rupopajien in Varahamihiras Brhatsamhita 5 74 als Schattenspieler erklirt Die Zusammenstellung von rupopaneana mit raigiratarana im Mbh und die Erwihnung des ruporguern im Anschluß an den Maler den Schreiber und den Sanger (cutral aralekhakagevasaktan) in der Brhats sprechen entschieden zugunsten dieser Auffassung Bei der Vieldeutigkeit des Ausdruckes zung ist freilich völlige Sicherheit nicht zu erlangen Protap Chandra Rov übersetzte runoraiirana mit disguising oneself in various forms exhibition of purpets Daß auch Puppen durch rupa bezeichnet sein könnten ist nicht unmöglich und ebensowenig kann es als ausgeschlossen gelten daß runomijirang der Name einer ahnlichen Kunst sei wie die der heutigen Bahurupis die nach Molesworth dancers actors maskers mimes merry Andrews and nach Grierson Leute die in Verkleidung auftreten Salam sagen und wieder abtreten um in neuer Verkleidung zu erscheinen") Dizu kommt endlich noch daß rupanya die von ihrer schönen Gestalt Lebende ein Wort für Hetare ist und daß fur rupajira im spiteren Pali auch rupupajirini emtritt Hillebrandt a a O S 6f hat daher rupopaurana und rupopa nun wieder wie fruher Böhtlingk und Kern von den Hetaren verstehen wollen Die nahe Beruhrung der Vimen und Musiker mit dem Het irentum ist ohne weiteres zuzugeben. Trotzdem ist mir gerade an diesen Stellen die Beziehung auf die Hetaren nicht wahrscheinlich Varahamihira spricht von rupopajienn nicht von rupopajienni") und auch im Mbh 1st dem ganzen Zusammenhang nach wahrscheinlich von Vannern die Rede Außerdem scheint mir Nilakanthas Erklurung gerade weil sie nicht die zu allernachst liegende ist Beachtung zu verdienen

Das Schattenspiel hat Pischel endlich auch in Therigatha 394 finden wollen wo eine Nonne zu einem Manne der siezur Liebe überreden will sagt

wollen wo eine Nonne zu einem Manne der sie zur Liebe überreden will sagt miyam viya aggato katam supinante va suvannapadapam

upadl avası andha rittakarı janamaj)he r ıva rupparupakam ||
Pischel ubersetzt die Strople Du sturzest dich o Blinder auf etwas
Aichtiges gleichsam auf ein Blendwerk das vor dir aufgeführt wird auf
einen goldenen Baum im Traum auf ein Schattenspiel im Venschenge
dringe Frau Rhys Davids hat es vorgezogen rupparupaka als Puppen

<sup>1)</sup> Printz a a O S 8

<sup>4)</sup> The Vorful rungen le Ben nach S M Tagore Tie e git prine pal Rasas of the Hin lus S \*\*0 par virta Verandering

<sup>5)</sup> Daran kann a cl. des Kommentators Erklärung von r popojier durch exérciando n cl. is an lern. Rupopojiera kann l er nur Substat vu m sum

spiel zu fassen1). Hillebrandt a. a. O. S.7, lehnt Pischels Erklarung als unwahrscheinlich ab, wendet aber auch gegen die Deutung auf das Puppenspiel ein, daß man hier dem rittalam entsprechend eher etwas absolut Nichtiges erwarte: runparānaka sei daher ein Gaukelspiel, wie es im Daśakumāracarita beschrieben werde; auch der Kommentar sage in, daß es māyākārena mahājanamajihe dassitam sei. Nun werden wir aber sehen. daß die Mayakaras höchst wahrscheinlich gerade mit Schattenbildern arbeiteten; ich kann daher in den Auffassungen Pischels und Hillebrandts keinen großen Unterschied entdecken. Ich halte in der Tat die Beziehung des rupparāpaka auf das Schattenspiel als das Wahrscheinlichste. Eine Parallele bietet eine Strophe des javanischen Arjunavivaha2), wo die Menschen, die nach den Sinnesgenussen durstend, nicht wissen, daß die Dinge nur Blendwerk (māyā) sind, mit denen verglichen werden, die betrubt und verwirrt auf ringgit3) schauen, obwohl sie wissen, daß es ausgeschnittenes Leder ist. Andererseits wird in der Mahavyutpatti 139 unter anderen Bildern fur scheinbare Realitat, von denen ich hier mit Rucksicht auf die Gatha nur maya, stapnah, riktamustik hervorheben will, auch natarangah genannt. Unter nataranga haben wir uns offenbar mimische Darstellungen jeglicher Art vorzustellen. Man hat also in spaterer Zeit jedenfalls die Vorfuhrungen der natas schlechthin als eine Welt des Scheines angeschen, und eine absolute Notwendigkeit, rupparüpaka auf das Schattenspiel zu beziehen, liegt nicht vor4). Zusammenfassend glaube ich sagen zu

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> Pealms of the Sisters <sup>2</sup>) Hazen a a O S 9f Jacob a a O S 9 <sup>3</sup> Im Text stellt tringgit, das Schreibfehler für ringgit, den gewöhnlichen Namen für die Figuren des Spieles, sein muß

<sup>4)</sup> Pischel hat auch erwogen, ob rūpadakkha, das Milindapañha 344 und in der Form lupadakha in der Inschrift der Jögimärä Höhlo erscheint, ein Name des Schattenspielers sein konne. Aus der Inschrift, die ich im übrigen anders beurteile als Pischel (siehe Bruchstucke buddhistischer Dramen, S 41f), ist über die Bedeutung des Wortes nichts zu entnehmen, die Stelle aus dem Milindapañha schließt die Bedeutung 'Schattenspieler' aus Sie lautet ye pana te mahārāja bhikkhū vinayaññū vinayakovidā nıdanapathanakusala apattıqanapattıqarukalahukasatekicchaatekicchavutthanadesananıygahapatıkammaosārananıssāranapatısāranakusalā vinaye pāramım gatā evarūpā kho mahārāja bhikkhū bhagarato dhammanagare rūpadakkhā ti vuccanti. Pischel vertritt die Ansicht, daß die rüpadakkhas 'Kopisten', 'Korrektoren' von Handschriften seien, wobei er sich namentlich auf die ziemlich unklare Angabe der Lexikographen stutzt, daß rupa soviel wie granthavrtti sei Ich glaube, daß eine vollig unbefangene Interpretation der Stelle, die sich nicht von irgendwelchen Rucksichten auf die etymologische Erklarung von rupadakka leiten laßt, doch zu einem ganz anderen Resultat fuhrt. Die Worte, mit denen die Fahigkeiten der vinayakundigen Mönche in der heiligen Stadt des Erhabenen beschrieben werden, mussen naturlich einen doppelten Sinn haben, je nachdem sie auf diese oder die mit ihnen verglichenen rupadakkhas bezogen werden. Mit Bezug auf die Tatigkeit der Mönche mussen sie nach Maßgabe des Vinaya verstanden werden, und es scheint mir, daß die Ausdrucke zum Teil einen viel pragnanteren, zum Teil aber auch einen ganz anderen Sinn haben als Pischel annummt Nidanapathanakusala bedeutet meines Erachtens nicht geschickt in der Angabe der Grundursache (eines Vergehens gegen die Disziplin)' oder, wie Rhys

396 Die Śaubhikas

können, daß nach den Pischelschen Untersuchungen das Bestehen eines literarischen Schattenspieles in Indien seit der Mitte des 13 Jahrhunderts feststeht, und daß manche Anzeichen dafur sprechen, daß ihm ein volkstumliches Schattenspiel vorangegangen ist, das vielleicht bis in die vor christliche Zeit zuruckgeht.

Davids in seiner Über-etzung annimmt, 'killed in detecting the source of offences, sondern 'geschickt im Vortrag der Umstande, die zur Aufstellung einer Regel führten' (siehe Childers unter nidana und vergleiche die Phrase etasmim nidane etasmim pa karane, z B Cull 1, 25, 1), nur so kommt das pathana zu seinem Recht Die folgenden Worte his atel secha juber etzt Pischel zweifellos richtig enschiekt (in der Entscheidung damber, ohl ein Vergeben vorheet oder nicht, ob (das Vergeben) sehwer oder leicht ist, ob es gesuhnt werden kann oder nicht' Apatti ist der gewohnliche Ausdruck für ein Vergehen gegen die Ordensregeln, leichte und schwere Vergehen werden auch sonst oft unterschieden (z B Cull 7, 5, 2 anapattım apattıtı dipenti apattım ana vattılı d lahukam öpattım garukă apattılı d garukam apattım lahukā öpattiti d) Vit dem Gebrauch von atekiccha vergleiche man etwa Cull 7, 5, 5, wo der samghabhedaka atchiecha genannt wird. Die folgenden Worte übersetzt Pischel Igeschickt in der Entscheidung darüber), wie (ein Vergehen) wieder gutgemacht, dargelegt, beseitigt, geheilt, entfernt, hinausgeschafft, gemildert werden kann' Aus Childers ist zu er sehen, daß apattuutthana die 'Rehabilitierung eines Monches' ist, desana 'Beichte' (vgl den Ausdruck apattım desetı, z B Cull 4 13, 2f, 14, 31f) nıggala "Tadel. Degradıerung", patılanıma "Buße" Die letzten den Ausdrucke haben mit apattı direkt überhaupt nicht, mehr zu tun osarana ist die Wiedernufnahme eines zeit weilig ausgeschlosenen Monches (vgl. Mahay 9, 4, 10f.), nissarana die Ausschließung eines Monches (vgl. Mahav. 9, 4, 9) patisarana die feierliche Entschuldigung eines Monches bei einem Laien (vgl. Cull. 1, 18ff.) Daß hier lauter Termini der Kirchen disziplin vorliegen hatte im wesentlichen richtig schon Rhys Davids erkannt den Kopisten soll nidånapathanakusala nach Pischel "geschickt im Lesen des Originals" bedeuten im folgenden meint er brauche man in seiner Übersetzung an Stelle von Vergehen nur Fehler zu setzen und an die Stelle von 'gesuhnt (saickiccha)' etwa ausgemerzt , so passe alles ganz vorzuglich auch auf die Kopisten Pi-chel muß al o satekiccha auch von den eigentlichen rupadakkhas im übertragenen Sinne verstehen, und das scheint mir seine ganze Erklarung hinfallig zu machen, ganz abgesehen davon, daß sich weder nidang im Sinne von Original' noch irgendeiner der anderen Aus drucke mit Bezug auf handschriftliche Fehler oder ihre Verbeserung nachweisen laßt Leute, die wissen, ob etwas heilbar oder unheilbar ist, haben meines Erachtens den Anspruch als Arzte angesehen zu werden. Nun ist es aber doch gewiß kem Zu fall, daß noch eine ganze Anzahl von anderen Ausdrucken in der Beschreibung der rupadakkhas medizinische Fachausdrucke sind. Bei Caraka und Susruta bedeutet nach dem PW guru und laghu schwer bzw leicht verdaulich uttl ana die I'ntleerung (vgl Bower MS II, 45, 389) nigraha das einer Krankheit Einhalt tun, pratikarman Anwendung von Gegenmitteln Kur, Behandlung (vgl. pratikara und sarirasya pra tikriya, Mbh 12 59, 66) pratisarana das Bestreichen oder Betunfen einer Wunde usw Das letzte Wort kommt im Sanskrit überhaupt nur in die r Bedeutung vor, und die Vermutung liegt nahe, daß sich die Bedeutung Versöhnung des gekrankten Linen überhaupt aus der Bedeutung Bestreichen der Wunde entwickelt hat Wegen der Verbindung mit palhana muß ferner nidina auch hier der Name irgendemes hternrischen Produktes sein, dann kann es aber nur 'die Lehre von den Urachen und dem Wesen der Krankheiten', 'das Lehrbuch der Pathologie' sein. Über die vier Ausdrucke, da ich vorlaufig in der medizinischen Literatur nicht nachweisen kannKehren wir nun noch einmal zum Mahānāṭaka zuruck Mir scheint fur die Beurteilung des Charakters des Werkes vor allem eine Strophe von Wichtigkeit zu sein, die sich in der Rezension des Miśra-Madhusūdana (M) hinter der Nāndī findet und nach der Buhnenangabe dem Sütradhāra in den Mund gelegt ist (nāndyante sūtradhāraḥ). Sie lautet.

Välmīker upadešatah svayam aho taktā Hanūmūn kapiļ śrī-Rāmasya Raghūdtahasya caritaṃ saumyū tayam nartakāḥ | goṣthī tāvad iyaṃ samastasumanahsaṃghena saṃveṣṭitā tad dhīrāh kuruta pramodam adhunā vaktāsmi Rāmāyaṇam ||

Die Strophe fehlt in der Rezension des Miśra-Dāmodara (D), die Aufrecht, Cat. cod man. Bibl Bodl. VIII, 142, nicht nur als die altere bezeichnet1), sondern auch als die Vorlage fur M zu betrachten scheint, da er sagt Longe maiora Madhusudana molitus est qui non modo librum in pauciores partes contravit2), sed plurima addidit, multa omisit, distichorum collocationem saepe mutavit. Mohanadásae3) textus quum disticha 548 contineat, ın Madhusúdanae recensione 720 inveniuntur. Idem in fabulae fine Rámae in coelum ascensum descripsit, cuius rei nulla in recensione altera mentio reperitur.' Ich mochte mir über das relative Alter der beiden Rezensionen hier kein Urteil erlauben; die Frage kann nur unter Heranziehung des handschriftlichen Materials entschieden werden \* An und fur sich kann die größere Lange von M noch nicht beweisen, daß es das jungere Werk ist, zumal noch nicht einmal der Umfang von Madhusüdanas eigener Arbeit feststeht. In der Ausgabe von Ramatarana Siromani (Calcutta 1870) hat M allerdings 721 oder, wenn man die stereotypen Strophen am Schluß der Akte mitzahlt, 730 Strophen In der Ausgabe von Kälikrsna Bähädur

āpattı, desanā, osārana und nissārana, laßt sich naturlich nichts sicheres sagen, jedenfalls lassen sie sich ebensogut als medizinische Termini verstehen wie von der Tatigkeit der Kopisten Da apatti nach Hemacandra, An 3, 240, ein Synonym von doşa ist, so kann es wohl auch wie dieses 'Krankheit' als Störung der drei Grundstoffe des Korpers bezeichnen, damit konnen garuka und lahuka naturlich auch im Sinne von 'schwer' und 'leicht' verbunden werden Desana könnte 'Verordnung' sein (disatah im Bower MS III, 184, 64 ist wohl Fehler für dihatah), sofern es nicht mit dem vorhergehenden eutthäng im Sinn von 'Anweisung, wann der Kranke aufstehen kann' zu verbinden ist. Osarana und nissarana endlich könnten sehr wohl vom 'Abtreiben' und 'Heraustreiben' von Gift oder Krankheitsstoffen aus dem Körper verstanden werden. Wenn wir so auf die Bedeutung 'Arzt' für rüpadakkha geführt werden, so ist damit allerdings wohl nur die allgemeine Begriffssphare gegeben. Vermutlich bezeichnete das Wort irrendwelche Spezialisten. Was die Etymologie betrifft, so mochte ich hier nur bemerken, daß das Wort nicht unbedingt auf rüpa. dalşa zuruckgeführt werden muß Dallha könnte auch auf driga zurückgehen; dakkhatı fındet sıch bekanntlıch schon in den Asoka-Inschriften

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ebenso Catal Catal I, S 438 Aufrecht nennt an der ersten Stelle D irrtumlich die Rezension des Mohanadässi, der nur der Kommentator von D ist

<sup>2)</sup> M hat 9, D 14 Akte 3) Lies Dámodarae

(Calcutta 1840) sind es aber nur 613 Strophen<sup>1</sup>) In der Ausgabe von Jivānanda Vidyāsāgarı (Calcutta 1890) ist anderseits die Zahl auf 778, mit Einschluß der Strophen am Aktschluß auf 788, angeschwollen Man hat offenbar bestandig neue Strophen eingeschoben, was bei dem lockeren Textzusummenhung leicht genug war<sup>2</sup>) Vielleicht ist sogar der ganze Abschmit über die Himmelfahrt des Rāma in M eine spatere Zutüt, er fehlt jedenfalls in der altesten Ausgabe, in der das Stück mit der Ruckkehr nach Ayodhyā schließt. Und was die Verschiedenheit der Aktzahl betrifft, so ist eine Vermehrung der Akte in D sicherlich von vornherein nicht un wahrschemlicher als eine Zusammenziehung in M, besonders da die Ein teilung in 14 Akte in D mit Rucksicht auf die 14 Welten erfolgt ist, wie die vorletzte Strophe zeigt.

caturdasabhır evanlaır bhuvananı caturdasa |

śrī Mahānātakam dhatte kevalam brahma nermalam3)

Wie immer aber auch die Antwort auf die Frage nach dem Alter der beiden Rezensionen lauten mag - daß M nicht etwa auf D beruht, sondern daß beide selbstandige Bearbeitungen desselben alten Originals sind, scheint mir mit völliger Sicherheit aus den Angaben des Textes selbst hervorzu gehen In der Schlußstrophe von D heißt es, daß das von Bhoja wieder gehobene Werk von Misra Damodara 'verknupft' sei (sumatinrpati Bho jenoddhrtam tat kramena grathitam Misra Damodarena) in den Schluß strophen der einzelnen Akte in V wird gesigt, daß das wieder gehobene Werk von Miśra Madhusudana zurechtgemacht sei indem er es 'verknupfte' (pratyuddhrte 11kramath | Misra sri Madhusudanena karina samdarbkya sajjikrie) In beiden Rezensionen wird also die Titigkeit des Redaktors mit dem Ausdruck 'verknupfen' bezeichnet, den wir wohl in erster Lime auf das Ausfullen von Lucken beziehen mussen, und da nach den Angaben beider Rezensionen das Stuck von Hanumat verfaßt ist (D racitam Anila putrena M srila Hanumata viracite), so muß sich iene Tatickeit auf die selbe alte Dichtung erstreckt haben

Wir können, glaube ich, sogar noch weiter gehen und behaupten daß M die bengalische Rezension des Werkes ist, D die Nägarī oder westliche

<sup>1)</sup> So nach des Herau gebers Zahlung bei der aber kleine Ungenauigkeiten unterlaufen

<sup>4)</sup> Das gleiche ist übrigens auch in D greichene. In der Ausgabe Bombat Sake 1786 hat es 582 Strophen, die drei von Eggeling. Cat of the Sk. WS. in the Ind. Off Libr., S. 1683ff., Jeschnebenen Handschriften von D haben 588 570 und 611 Strophen, die von Keith, Catalogue of the Sanskrit and Prakrit MSS. in the Indian Institute Library, Oxford. S. 80 Deschrebene Handschrift zahlt nur 557 Strophen.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Auf die Akteinteilung ist bei dem ganzen Charakter des Werkes überhaupt nicht allzuviel Geweiht zu legen. Die von Tawney Thomas, Cat of two collections of Sk. MSS preserved in the Ind Off Libr., S. 36, beschiebene Handschrift von What 10 Aktu, indem hier der letzte Akt geteilt ist. Vielleicht gibt es auch eine Rezu sinn von D in 15 Akten, die r kommentar des Balabhadra umfallt jedenfalls 15 prinkikis (Bhandachar, Report en the search for Sk. MSS 1883—84, § 358)

Rezension Die Handschriften von D sind, soweit ich es nach den Kata logen feststellen konnte, samtlich in Nagarī geschrieben, die von Eggeling, Cat of the Sk MSS in the Ind Off Libr S 1585, die von Aufrecht a. O. S 143 und die von Tawney Thomas, Cat of two coll of Sk MSS S 36, beschriebenen Handschriften von M sind in Bengāli Charakteren, Taylor, Catalogue raisonnee, I, S 476, verzeichnet eine Handschrift von M in Oriyā<sup>1</sup>) Auch die mir bekannten Drucke von M sind alle in Calcutta er schienen, die Ausgaben von D in Bombay<sup>2</sup>) Dazu kommt, daß Mohana däsa, der Kommentator von D, nach seiner eigenen Angabe aus Mathurā stammte

Auf lokale Verschiedenheit der beiden Rezensionen weisen auch ge wisse Abweichungen in der Legende von den fruheren Schicksalen des Mahanātaka In der Schlußstrophe von D wird berichtet. Hanumat habe das Werk verfaßt, dann habe Valmiki es, weil er es fur unsterblich (oder Ambrosia) hielt, ins Meer versenkt, aus dem es spater der weise König Bhoja wieder heraufgeholt habe (racitam Anila putrenātha Valmikinabdhau nıhıtam amrtabuddhyā prān Mahānātalam yat | sumatınrpatı Bhojenoddhr tam tat kramena) Mit diesen Angaben stimmt die etwas ausführlichere Erzahlung überein die Mohanadasa am Ende seiner Dipikā gibt atreyam kathā | puriam etena Hanūmatā nakharatankair girisilāsu iilikhitam | tat tu Vālmīlina dretam litad etasvātimadhuratvam ākarnva Rāmāvanavra carābharasankayā Hanūmān prārthitas tram etat samudre nidhehiti | tatheti tenābdhau prāpitam | tadaratārena Bhojena sumatina jalajūanair (?) uddhr tam iti Danach grub Hanumat sein Mahanataka mit den Krallen an einem Berg ein Välmiki sah es, und weil er furchtete daß die Schönheit des Werkes der Verbreitung seines Rāmāyana hinderlich sein konnte, bat er den Hanumat, die Dichtung ins Meer zu versenken. Hanumat tat es Mit Hilfe von Tauchern (?) gelang es spater dem Bhoja das Werk wieder ans Tageshcht zu bringen In M wird in den Strophen am Aktschluß nur gesagt, daß das Mahānātaka von dem hochberuhmten Hanumat verfaßt und tikramaih wieder emporgehoben sei (śrila Hanūmata viracite śrīman Mahānātake tirasrinuta Rāmacandracarite pratuuddhrte tikramaih) kramaih wird von den Kommentatoren verschieden erklart. Candrasekhara versteht darunter König Vikramäditva und erzahlt als eine alte Geschichte 'Einst schrieb Hanumat diese Verse auf einen Felsen und versetzte sie ins Wasser des Meeres Vikramaditya aber brachte sie mit Hilfe von Fischern wieder empor' (purā kila Hanūmān prastare ślokān imān likhitiā samudra jale sthamtavan | Vikramadityas tu karvartadvara tan uddhrtavan | tat

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Hand-chriften von M kommen aber gelegentlich auch im Westen vor, R. G. Bhandarkar, Report on the search for Sk. MSS in the Bombay Presidency 1887—91 S. 35 verzuelinet eine aus Gujarat.

<sup>3)</sup> Siehe oben S 397f Die von Fggeling erwähnte Ausgabe mit Candrasckharas Kommentar (1974) war mit nicht zugänglich

sabhāsadā Madhusūdanamıśrena te ślokāh samdarbhya sayīīkrtā iti purā tanī kathets Candrašekharah) Rāmatārana Siromani, dem ich diese Angabe entnehme, fugt hinzu, daß nach anderen das Werk von Raksasas geraubt and three you treend temand mit Gewalt wieder entrissen sei lange tu grantho 'yam rāksasair hriah | kenacid inkramair balais tebhua uddhria iti) Vidvāsāgara erklart vikramaih parākramaih pratuuddhate (sic) utkatatām adhrudhe Nun scheint es mir allerdings sicher, daß tikramaih entweder direkt 'durch Vikramaditya' bedeutet oder der Ausdruck doch wenigstens mit Rucksicht auf den Vikramäditya gewahlt ist. In der östlichen Über lieferung erscheint also dieser an Stelle des Bhoja Wichtiger aber ist, daß weder die Strophen noch die Kommentare die geringste Andeutung des Neides des Välmiki enthalten, der zur Versenkung des Mahānātaka ge fuhrt haben soll Die oben angefuhrte Eingangsstrophe schließt diesen Zug der Legende sogar vollig aus, denn hier wird ja ausdrucklich gesagt, daß Hanumat das Werk 'nach Anweisung des Välmiki' verfaßt habe In dieser Form hat sich die Legende in Bengalen bis in moderne Zeiten er halten W Jones, der in Calcutta lebte, Lann nur die Erzahlung seiner bengalischen Pandits wiedergeben, wenn er in der Vorrede zur Sakuntala, Works 9, S 367f sagt 'The Indians have a wild story, that the first regular play on the same subject with the Ramayan, was composed by They add, that he engraved it on a smooth rock, which, Hanumat being dissatisfied with his composition, he hurled into the sea, and that, many years after a learned prince ordered expert divers to take impressions of the poem on wax, by which means the drama was in great measure restored1) ' Die Geschichte vom Neid des Välmiki ist wahrscheinlich immer auf die westliche Sage beschrankt geblieben, auch die sudindische Rezen sion des Bhojaprabandha kennt sie offenbar nicht. Hier wird erzahlt, wie emmal Fischer in einem großen Teich an der Narmada ein Felsstuck mit eingegrabenen Buchstaben finden Sie bringen es zu Bhoja, dem sofort der Gedanke kommt. In der Vorzeit hat der verehrungswurdige Hanumat das herrliche Rāmāyana verfaßt. Das hat er in diesen Teich werfen lassen, so lautet die Sage (pūrram bhagaratā Hanumata srimad Rāmāyanam kriam tad atra hrade praksepitam iti srutam asti, S 70 der Ausgabe von K P Parab) Der König laßt dann durch Einreiben von Lack die Schrift verdeutlichen, und es wird die zweite Halfte einer Strophe lesbar, an deren Erganzung sich der Reihe nach Bhavabhūti Bhoja und Kālidāsa versuchen letzteren Ergunzung wird durch weitere Nachprufung des Steines bestätigt Die Strophe steht in unserem Text in M 9 97, mit Umstellung der beiden Halften in D 14, 49, mit Bhavabhūtis Erganzung auch M 5, 39 und in allen drei Fassungen in der dem Hanumat zugeschriebenen Dasavatärakhan

<sup>1)</sup> Wie die Geschichte von der Auffindung und Frganzung in neuerer Zeit noch weiter au geschmuckt worden ist, möge man in der Vorrede der Übersetzung von Nallkerna B hadur S III nachlesen.

402 Die Saublikas

das Wort daher auch ganz anders Vidyāsāgara bemerkt saumyāh sobhanāh kusalā iti yātat, Rāmatārana Siromani sagt saumyāh abhinayapanditāh 'Geschickt' wurde allerdings vorzuglich in den Zusammenhang passen, ich brauche nur an den Anfang der prarocanā der Ratnāvali zu erimern, die in den spateren Lehrbuchern (Dasarūpa 3, 6, Sāhityadarpana 286) als Musterbeispiel angefuhrt zu werden pflegt

śri Harso nipunah kavih parisad apy esä gunagrāhinī loke hāri ca Vatsarājacaritam nātye ca daksā i ayam<sup>1</sup>)

Es ist aber doch ganz ausgeschlossen, daß saumya jemals 'geschickt' be deuten könnte Nun liest die alteste Ausgabe des Kälikrsna Bähädur gar nicht saumya, sondern saubhya Allerdings ist diese Ausgabe durch zahl reiche Druckfehler entstellt, in der suddhipattrika wird aber saubhya nicht verbessert, obwohl andere Versehen gerade in dieser Strophe berich tigt sind. In der beigegebenen englischen Übersetzung laßt der Heraus geber das Wort einfach fort 'of which achievements we are the actors' Er hat also offenbar nichts damit anzufangen gewußt, und es ist von vorn herein anzunehmen, daß die ubrigen Kommentatoren und Herausgeber ın der gleichen Lage waren und daher das ihnen unverstandliche saubhyā durch das graphisch naheliegende saumyā ersetzten Wahrscheinlich haben schon die Handschriftenabschreiber vielfach das gleiche getan, wie z B auch Gautamadharmasastra 26, 12 das seltene und den Kommentatoren großtenteils unerklarliche sobhyaya in allen Handschriften die Buhler zu Gebote standen, zu somyāya verderbt 1st2) Es 1st mir unter den jetzigen Verhaltnissen micht möglich, eine Handschrift von M einzusehen Ich halte auch ohnedies saubhya tayam nartalāh, 'die Schauspieler sind wir die Saubhyas', fur die richtige Lesart, ich mochte aber doch betonen, daß wenn das ein Irrtum sem sollte, das folgende dadurch nicht berührt wird, wir wurden dann nur den Namen fur die Leute, die das Mahanataka auf fuhrten, verlieren

Was ist nun aber ein saubhya? Die Levika kennen das Wort nicht, im Purusottamadevas Haravah 152 wird aber ein Wort saubhika über liefert Saubhya und saubhika sind ohne weiteres als verschiedene Sans kritisierungen eines prakritischen sobhiya verstandlich, das nicht etwa nur eine theoretisch erschlossene Form ist, sondern, wie wir sehen werden, tats ichlich in der Sprache vorkommt Saubhika ist nach Purusottamadeva ein Synonym von andrayālika. Wie man sich de Vorfuhrungen der Am drajālikas zu denken hat, mögen ein paar Stellen zeigen. Im Prabodha candrodaya (3, 141) ruhmt sich ein Kāpalika vor einem Kapanaka seines Dharma. 'Hari Hara, den altesten der Götter (Brahman) und die ubrigen Götter ziehe ich herbet. Ich hemme auch den Gang der Gestirne, die am

<sup>1)</sup> Fbenso in der Priyadarsika und mutatis mutandis im Năgananda

<sup>1)</sup> Buhler, SBF II, S 297, Anm Auf das Wort selbst werden wur noch zu ruckkommen

Hummel ihre Bahn ziehen. Ich fulle diese Erde samt Bergen und Stadten mit Wasser, und sieh! im Nu trinke ich all dies Wasser dann wieder aus ' Der Ksapanaka erwidert ihm 'Ich sage es ja, irgendem Amdrajālika hat dich durch Vorfuhrung von Blendwerk (māām damsīa) getauscht', worauf der Kāpālika ergrimmt ausruft 'Ha, du Schandlicher! Schon wieder schmahst du den Paramesvara als Amdrajālika!' Indirekt geht aus den Worten hervor, daß man dergleichen Göttererscheinungen und Zauber von den Amdrajālikas zu sehen gewohnt war Die Bestatigung liefert die Schilderung in der Ratnāvalī Hier tritt im vierten Akt ein Aindrajālika aus Ujjayını, Sambarasıddhı mit Namen, auf Ein Bundel Pfauenfedern schwingend, erscheint er vor dem König, fordert die Anwesenden auf, Indra, der vom undravāla, von der Zauberei, seinen Namen fuhre, und den ehrwurdigen Sambara, der hochberuhmt in der maua sei, zu verehren und fragt dann, was der König zu sehen wunsche den Mond auf der Erde. einen Berg in der Luft. Feuer im Wasser oder die Nacht am hellen Mittag. durch die Macht der Zauberspruche (mantappahäiena) seines Lehrers konne er ihm alles zeigen, was sein Herz begehre Der Konig laßt die Vasavadatta kommen und befiehlt dem Aindrajālika, mit seinem Zauber zu beginnen Der macht allerlei Gesten (bahundham natyam krita), schwingt wieder seine Pfauenfedern und laßt Hari, Hara, Brahman Indra und die ubrigen Götter und eine große Schar tanzender Siddhas, Vidvädharas und Apsaras erscheinen Eine noch größere Probe seiner Kunst gibt er nachher, als er den Brand des Harems zaubert. Dieser Brand wird als durchaus wirklich geschildert, die Flamme ergreift sogar das Gewand der Ratnāvalī Um so größer ist die Überraschung, als plötzlich das Feuer verschwunden ist und alles sich als ein Blendwerk erweist. Was dieser Aindrajalika vorführt. scheint ja nun auf den ersten Blick mit einem Drama wie dem Muhanataka gai keine Ahnlichkeit zu haben. Aber wir durfen nicht vergessen, daß alles hier ins Marchenhafte gesteigert ist. Ein Gaukelstuck wie der Harems brand durfte auch in Indien außerhalb des Bereiches der Wirklichkeit liegen, und die ersten Ankundigungen des Amdrajalika werden sogar von den Personen des Stuckes selbst etwas unglaubig aufgenommen, 'er hat den Mund sehr voll genommen', bemerkt der König Etwas anders liegt die Sache aber doch bei der Vorsuhrung der Götter in der Welt der Götter und Dimonen spielt zum größten Teil auch das Mahanataka, und wenn die Szene der Ratnāvalī auch nur einigermaßen den wirklichen Verhaltmissen entspricht so hegt der Gedanke, daß man solche Erscheinungen von Göttern mit Hilfe von Schattenfiguren inszenierte, am nachsten Wir haben fur die Technik derartiger Vorfuhrungen ein sehr bestimmtes und nuchternes Zeugnis in der chinesischen Literatur in einer Stelle des Tan sou (11 Jahrhundert), die Hirth, Keleti Szemle, H. S 77f., nach dem Tu schu tsi tsch'ong anfuhrt 'Als die Gemahlin des Kaisers Wu ti von der Dynastie Han (140-S6 v Chr.), eine geborene Li, gestorben war, mußte

der Kaiser immer an die Verblichene denken. Da fand sich ein Mann aus Tsi, namens Schau-wöng, der sich aufs (Geister-) Zitieren verstand. Er spannte einen von Lampen und Kerzen beleuchteten Vorhang auf, der Kaiser saß hinter einem anderen Vorhang und erblickte das getreue Ebenbild seiner Gattin. Von da an hat die Nachwelt ihre Schattenspiele erhalten<sup>1</sup>). Ein Unterschied besteht allerdings zwischen den Vorfuhrungen des Aindrajählka, wie sie in der Ratnävalī geschildert werden, und der Auffuhrung des Mahānātaka: bei jenen Gottererscheinungen fehlt die dramatische Handlung; es fehlt auch ein begleitender Text, wenn man nicht etwa die kurze Erklarung, die der Aindrajählka gibt, als solche ansehen will-

Hariharabamhappamuhe deve dävemi devarāam ca | gaanammi siddhavijjāharabahusattham ca naccantam |

Allein was die Ratnävall bietet, ist nicht erschöpfend, und eine andere Stelle zeigt, daß das Programm der Aindrajältkas auch Vorfuhrungen umfaßte, die jedenfalls der dramatischen Handlung nicht entbehrten Sie findet sieh in der Pürvapithtkä des Dasakumäracarita, Ucchv. 5 Da tritt der Aindrajältka Vidyesvara wie ein großer Herr auf, fein gekleidet, nut Juwelen in den Ohren und von einem Diener mit kahlgeschorenem Haupt begleitet Erist em Brahmane, der nur Land umherizieht, um an den Furstenhöfen seine Kunste zu zeigen An der Spitze eines großen Getolges von Gehulfen und Dienern begibt er sich zu dem König von Ujjayıni. Die Vorstellung findet in einem Hof des Palastes statt Sie beginn mit einem Konzert Dann laßt der Amdrajähka unter Schwingen der Pfauenfedern die Diener im Kreise herumgehen und steht selbst mit halbgeschlosenen Augen da Da kommen furchtbare giftspruhende Schlangen mit geblahten Hauben hervor, aber zahlreiche Geier sturzen sich auf sie, packen sie mit

¹) Der letzte Satz erfährt eine Beschränkung durch die folgenden Angaben, auf the wir noch zuruckkommen werden. Ich kann Jacob nicht ganz beistimmen, wenn er, Geschichte des Schattenspiels, S 16, meint, die Kunste des Schau-wong erinnerten mehr an die Hexe von Endor, die Helena Er-chemungen im Volksbuch von Doktor Faust und Verwandtes und hatten mit dem Ursprung des chinesischen Schatten spieles nichts zu schaffen. Das letztere ist richtig, wenn man unter Schattenspiel das spatere literari-che Schatten-piel ver-teht. Im ubrigen sehe ich nicht ein, warum die Angabe über die Technik jener Geistersorführung falsch sein sollte. Die Toten beschwörung des Weibes von Endor ist etwas wesentlich anderes. 1. Sam 28,13ff heißt es 'Und der König sprach zu ihr "Furchte dich nicht, was siehest du " Und das Weib sprach zu Saul. "Einen Geist sehe ich beraufsteigen aus der Erde" Und er sprach zu ihr "Welches ist seine Gestalt" Und sie sprach "Ein alter Mann steigt herauf, angetan mit einem Mantel ' Da merkte Saul, daß Samuel war, und buckte sich mit dem Anthiz zur Erde und neigte sich. Nun folgt das Gesprach zwischen Saul und Samuel Die Erzahlung scheint mir keinen Zweifel darüber zu lassen, diß Saul selbst den Samuel gar nicht körperlich erblickt. Auch die Helena Erschemung hat wempstens in der Form, wie sie in der ersten Ausgabe des Volksbuches von Dr Faust (1587) erzählt wird, mit der Frecheinung der geborenen Li gar keine Abnlichkeit

den Schnabeln und entfuhren sie in die Lufte Darauf, heißt es, fuhrte der Brahmane die Zerreißung des Damonenfursten Hiranyakasipu durch Narasımlıa auf (tato 'grayanmā Narasımlasya Hıranyakasıpor daityesi arasya udaranam abhiniya) Dei Konig ist aufs höchste verwundert. Da sagt ılım der Aındrajālıka, er solle zum Schluß noch etwas Gluckverheißendes sehen, er wolle ihm die Hochzeit seiner Tochter mit einem trefflichen Prinzen zeigen Der König willigt em, aber die Vorfuhrung, die nun stattfindet, hat gar nichts Zauberhaftes mehr Was der Konig und die Hofgesellschaft als Spiel zu sehen glauben, ist in Wahrheit Ernst, der Schutzling des Aindrajālika und die Prinzessin, die vorher in den Plan eingeweiht sind, werden wirklich miteinander vermahlt

Die Darbietungen des Aindrajalika sind hier also ganz ahnlich wie in der Ratnavali In beiden Tallen führt er mythologische Stoffe vor, dort laßt er die Gotter erscheinen, hier zeigt er den Kampf der Suparnas und Nagas und die Tötung des Hiranyakasipu Insbesondere die letztere ist aber wieder dem Gegenstand des Mahānātaka ganz ahnlich, ob Rāma, die siebente Inkarnation Visnus, den Damon Ravana erschlagt oder Narasimha, die vierte Inkarnation Visnus den Damon Hiranyakasipu, bleibt sich wirklich ziemlich gleich. Viel starker als in der Ratnavali ist aber hier der dramatische Charakter der Vorfuhrungen gekennzeichnet. Wenn wir den Satz uber die Auffuhrung der Totung des Hiranyakasipu aus dem Zu summenhang herausgerissen vor uns hatten, wurde kein Mensch bezweifeln, daß hier von der Auffuhrung eines Dramas die Rede sei In der Padadipikā wird abhiniya direkt durch darsamtva bhumikadigrahanena erklart. Auch das, was die eigentliche Auffuhrung einleitet, hat eine unverkennbare Ahnlichkeit mit dem pürvaranga des Dramas, wie er in Bharatas Nātyaśastra 5, 6ff geschildert wird Wie die Diener des Aindrajalika Schlaginstrumente spielen und Sangerinnen Lieder vortragen, um die Zuschauer ın Stimmung zu versetzen (parijanatādyamānesu vādyesu nadatsu gāyakīsu madakalakokilāmañjuladhvanisu samadhikarāgarañjitasāmajikamanovritisu), so beginnt auch der purvaranga mit dem pratyahara, worunter nach Cai tanyacandrodaya, S 59f Trommelwirbel, Handeklatschen usw (mrdangatālādidhianih) zu verstehen ist1) und schließt einen Gesangsvortrag, gitala, ein Auch der merkwurdige Kreislauf des Gefolges des Aindra-Jahka (parivaram pariirtam2) bhramayan) hat vielleicht eine Parallele in dem parwartana des pürvaranga das nach dem gitaka erfolgt und den Zweck hat, die Weltenhuter zu verehren, Bhar 5, 24

yasmāc ca lokapālānām parsirtya caturdisam vandanāns prakurvants tasmāc ca parsvartanam

Die nahe Beziehung der Kunst des Aindrajalika zum Drama tritt aber besonders noch in dem Beiwort hervor, das ihm gegeben wird rasabhā

<sup>1) \</sup> gl Lévi, Theatre indien, S 376f
1) Padadipika pariertam mandalākāram

406 Die Saublirkas

raritigaticaturah1) Unter den rasas und bhāvas, die der Aindraialika kennt, können selbstverstandlich nur die acht oder neun Grundstimmungen und die prim iren und sekundaren Affekte verstanden werden, die in der Poetik und insbesondere in der Lehre vom Drama eine so große Rolle smelen. Es hegt nahe, das unmittelbar darauf folgende ritt auf die drei oder mehr Stilarten zu beziehen, die die Poetik unterscheidet. Ware das sicher, so wurde damit bewiesen sein, daß die Aufführung des Aindrajälika von Worten begleitet war, denn in diesem Sinne kann riti naturlich nur auf das gesprochene Wort gehen Unmöglich ist es aber nicht, riti hier in der alloemeinen Bedeutung 'Art und Weise' zu fassen, wie es in der Padadi nıkā geschieht rītigataya indrajālaridyāntargatāk. So nahe nun aber auch die Vorfuhrungen des Aindrajālika dem Drama stehen mögen, gewohn liche Dramen können es doch nicht gewesen sein, sonst könnte der Kunstler eben nicht als Aindrajālika bezeichnet werden, mit einem Namen, der dem Schauspieler oder Schauspieldirektor niemals beigelegt wird. So werden wir auch hier wieder auf das Schattenspiel, das auch in seiner Wirkung dem Zauber am nachsten kommt, als das Wahrscheinlichste geführt Jedenfalls wurde es, wenn saubhila der Schattenspieler ware, ganz ver standlich sein, wie Purusottamadeva dazu kommen konnte, es durch andrajalika zu erklaren. Daß die beiden Worter sich genau decken ist garnicht zu erwarten und offenbar ist andrajālika der umfassendere Aus

In der gesamten klassischen und nachklassischen Literatur vermag ich zur Zeit saubhya oder saubhika sonst nicht nachzuweisen, erst wenn wir in die altere Literatur zurückgehen, werden die Belege haufiger Es ist naturlich vollkommen sicher, daß saubhika mit saubhika, śobhika oder śobhanika2) identisch ist, das in einer beruhmten und oft besprochenen Stelle des Mahabhäsya, in den Schlußbemerkungen Patañjalis zu Pan 3, 1, 26, erscheint Zum Verstandnis der Stelle sind ein paar Vorbemer kungen nötig Nach Vartt 6 älhyanāt krtas tad ācasta iti krlluk prakrit pratyapattıh prakrtıvac ca kārakam soll das Kausatıvsuffix nic an ein auf Krtsuffry endigendes äkhyäna gefugt werden im Sinn von 'er erzuhlt das'3) Was ākhyāna hier bedeutet wird uns in Vārtt 7, ākhyānac ca malisedhah, und in den Bemerkungen Patanjalis dazu auseinandergesetzt Es ist nicht das Wort akhyana gemeint, sondern der Titel einer Erzahlung und uberhaupt die Erzahlung einer Begebenheit Man sagt also Kamsam ghātayats, Balım bandhayats, rājānam āgamayats im Sinne von 'er erzahlt die Tötung des Kamsa, die Bindung des Bali die Ankunft des Kömgs (Kamsavadham ācaste, Balıbandham ācaste, rājāgamanam acaste), dagegen

<sup>1)</sup> Levart rasabhävagitriligati , das Richtige ist valleicht rasablävaritijilica turah 1) Über die Formen siehe unten S 407, Ann 3

Die weiteren auf die Bildung der Form bezuglichen Verschriften übergebeiten des ein unsern Frage belangtes sind

nur ākhyānam ācaste 'er erzahlt eine Erzahlung' In Vārtt 101) citrīkarane mam wird dann dieselbe Bildung, wenn von einer erstaunlichen Tat") die Rede ist im Sinne von 'erreichen' gelehrt. Was gemeint ist, zeigt das Bei spiel Unayinyāh prasthito Māhismatyām sūryodgamanam sambhāiayate süryam udgamayatı Danach sagt man süryam udgamayatı also von emem, der, von Unayını aufgebrochen, den Sonnenaufgang in Mähismatī erlebt Eine solche Tagesreise ist in der Tat eine erstaunliche Leistung, da die Entfernung von Ullain bis Maheswar schon in der Luftlinie etwa 70 eng lische Meilen = 106,5 km betragt Nachdem dann noch ein weiterer ahn licher Ausdruck, pusyena yojayatı im Sinne von pusyayogam jänäti gelehrt ist, wird die Frage erwogen, ob fur alle diese Ausdrucksweisen wirklich Zusatze zu Pāninis Regeln gemacht werden mussen oder ob die Bildungen auch schon nach der allgemeinen Regel hetumati ca zustande kommen, also nach der Regel, die besagt, daß das Kausativsuffix nie an eine Wurzel gefugt wird, wenn die Tatigkeit eines hetu ausgedruckt werden soll. Die Sache macht wegen der Definition von hetu in Pan 1, 4, 55 Schwierigkeiten, auf die hier nicht weiter eingegangen zu werden braucht. Die Erwagungen schließen damit, daß iene Ausdrucksweisen mit dem gewohnlichen Gebrauch des Kausativs übereinstimmen, wenn unter hetu derjenige ver standen wird, der einen Handelnden veranlaßt (Vartt 15 kuriatah pravo jaka iti cet tulyam) Dann aber erhebt sich weiter die Frage ob denn das Prasens in jenen Ausdrucken richtig sei Es wird zunachst zugegeben, daß das in der Tat in survam udgamayats der Fall ist, denn die Sonne geht fur den betreffenden Reisenden, wenn er sich in Mähismati befindet auf (bhared tha vartamanakālatā yuktā syāt Uzjayınyāh prasthito Māhismatyām sūryodgamanam sambhavayate sūryam udgamayatiti | tatrasthasya hi tasyā ditya udeli) Aber, wird weiter gefragt, inwiefern paßt das Prasens in hamsam ghātayatı, Balım bandhayatı, wo Kamsa schon vor langer Zeit getötet und Balı schon vor langer Zeit gefesselt worden ist (iha tu katham vartamānakalatā Kamsam ghātayats Balsm bandhayatīts cırahate Kamse carabaddhe ca Balau) Daran schließt sich dann die Diskussion in der die Saubhikas erwahnt werden

Der Text lautet in der Kielhornschen Ausgabe aträp yuktā | katham | ye tāvad ete sobhanikā") nāmaite pratyaksam Kamsam ghātayanti pratyaksam

<sup>9)</sup> Auf die in Varit 8 und 9 gelehrten Ausdrucke mṛgān ramayati = mṛgara manam ācaṣṭe, ratirm vuvāsayati = āratiruvuvāsam ācaṣṭe gehe ich wiederum nicht ein da sie hier nicht in Betracht kommen.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Haradatta in der Padamanjari citrikaranam ascaryakaranam Fbenso Kaiyata Dasselbe nicht Verwunderung, wie das PW angibt, bedeutet das Wort Pan 3 3 150 wo es in der Kastka durch ascaryam adbhutam usmayaniyam erklart wird.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Nielhorn hat hobhanika, das die Nagari Handschriften GA, ursprunglich auch E und eine Handschrift Kaiyatas bieten in den Text aufgenommen Fur das Bestehen eines höhbanika spricht die spater zu besprechende Paliform hobhanika Glieich

ca Balim bandhayantīti | cıtresu katham | citresv apy udgürnü nipatilāš 
ca prahārā dṛšyante Koṃsakarṣaṇyaš ca | | granthikesu katham yatra 
šabdagadumātram | lakṣyate | te 'pi hi tesām utpattiprabhrty ā vināšād 
rādhīr | vyācaksāṇāh sato buddhivisayān prakāšayanti | ūlaš ca sato vyāmišrā 
hi dršyante | | kecit Kamsabhaklā bhavants kecid Vāsudevabhaklāh | varṇānyatvam khalv api puṣyants | kecid raktamukhā bhavanti kecit kālamukhāh ||

Nach Weber, Ind Stud 13, 488ff, ist der Inhalt dieser Dislussion: 
Nun, auch da passe das Prasens Wieso? Zunachst stellen de sogenannten saubhikās die Totung des Kamsa und die Bindung des Bail leibhaftig dar Sodann seien die drohenden Stellungen und die gefallenen 
Schlage des Kamsa und des Kṛṣṇa, also der Kampf der beiden, auch in 
Bildern zu sehen. Endlich aber wurden diese Geschichten auch von den 
Erzahlern (granthika) wie lebendig vorgeführt, wenn es sich bei ihnen 
auch nur um das Verknupfen von Worten handele, denn indem sie 
die Empfindungen derselben (Plural!) von der Geburt bis zum Tode vorfuhren, stellen sie wirklich seiende Empfindungen dar, und daher erscheinen sie denn sogar faktisch verschiedenartig, die einen als Anhanger 
des Kamsa, die anderen als die des Väsudeva, ja, sie tragen auch verschiedene Farben, die einen treten mit sehwarzen, die anderen mit roten Gesichtern dabei auf '

Webers Auffassung dieser Stelle ist für alle spateren im wesentlichen maßgebend geblieben Man hat das, was er hier Patañjah über die Saubhukas und Granthikas sagen laßt, im manngfacher Weise für die Geschichte der epischen Überlieferung und insbesondere für die Geschichte des indischen Dramas verwertet Neuerdings hat Keith die Angaben des Mahābhāyas sogar benutzt, um die von Farnell aufgestelligten Theorien über die Ent-

wohl glaube ich, daß die von Patañjali gebrauchte Form śaubhikā war, wie die beden Śarada Handschriften, die Nägari Handschrift E nach Verbesserung und Kanyata lesen Auch die Lesart der Nägari Handschriften aD śobhikā wird auf śau bhikā zuruckgehen Kielhorn fuhrt ferner an g śaunatā śaubhikā, B śaunatā śobhikā. Dieses šaunatā vermag ich nucht zu erblaren

<sup>1)</sup> So die Śarada-Handschriften und ursprunglich A, a ursprunglich Kamsatar-sanyaś ca, D Kansakārsinyaś ca G und A a nach Änderung Kamsasya Casudetasya ca, E Kamsasya ca Vāsudetasya ca, g B Kamsasya ca Krsnasya ca Die Padamañjari sact etik Kamsakārsinyo (oder -karsinyo) rajurach avam dikrista tri

<sup>2)</sup> Über die Lesarten s unten S 418

<sup>\*)</sup> E hest talaeuddhir, g B tadvuddhir, die Ausgabe des Nägojibhaţta buddhir. Daß das nur em Fehler für wddhir ist, zeigt Nägojibhaţtas Erklarung des Wortes durch aiscaryāni; vgl auch Haradatta te 'py utpattiprobhrty ā wināsat Kameddin varjaganti.

<sup>4)</sup> G vydmiśrată lu drżyate, die Sūrada-Handschriften rydmiśrată lu drżyante; a tydmiśrată lu drżyante. Năgojibinţta rydmiśrată ca (oder rydmiśrată ca) (drżyante) Haradatta sagt ata eru rydśrataż ca blacunti | nānāpal.gasamāśrayo rydśrayah Ich glaube, daß Kielhorn her unnötig von der besten Handschrift G abgewichen ich

stehung des griechischen Dramas teils zu stutzen, teils weiter auszubauen1) Nach Keith treten die beiden wesentlichen Elemente des Dramas hier nebenemander zutage die Śrubhikas stellen die Tötung des Kamsa und die Bindung des Bali durch Handlung auf der Buhne dar, die Granthikas drucken die Empfindungen jener Personen durch Worte aus So zeigt die Stelle wahrscheinlich, wie der Dithyrambos ein selbstandiges Begleitstuck der Handlung des rituellen Dramas war, das sich allmahlich zum wirk lichen Drama dadurch entwickelte, daß Handlung und Rede vereinigt wurden, die hier noch gesondert als Ausdrucksmittel des Kampfes des Kamsa und Krsna erscheinen Das Ritual, aus dem sich die griechische Tragodie entwickelte, war aber ein von Leuten, die das dunkle Ziegenfell des Dionysos trugen, aufgeführtes Passionsspiel, bei dem jemand, wahr schemlich die Verkörperung des Winters oder des Fruhlingsgottes, getötet wurde Je nach dem Ausgang entwickelte sich daraus die griechische Tragödie und die Komodie Den Beweis für den Zusammenhang des Kampfes zwischen Sommer und Winter mit dem Dionysos Mythus liefert die Sage von dem Kampf zwischen dem Böotier Xanthos und dem Neleiden Me lanthos, hier bleibt durch eine List des Dionysos Melanaigis Melanthos, der 'Schwarze', Sieger über Xanthos, den 'Blonden' Außerdem gibt es ım nordlichen Thrazien noch heute ein Volksfest, bei dem ein Mann in Ziegenfelle gehullt als Konig begrußt wird, Samen über die Menge aus streut und schließlich ins Wasser geworfen wird. In einer anderen Gegend von Thrazien verkleiden sich Manner in Ziegenfelle, einer von ihnen wird getötet und von seinem Weibe beklagt Dionysos als Trager des Ziegenfelles ist aber ein Vegetationsdamon, der sich von Zeit zu Zeit in der Ziege in karniert Die Stelle des Mahābhasya tritt für die Richtigkeit dieser Theorie nach Keith insofern ein, als sie zeigt, daß das indische Drama ganz den selben Ursprung hatte Krsna Väsudeva ist ursprunglich gerade so gut ein Vegetationsdamon wie Dionysos Die Totung Kamsas durch Krsna ist nichts weiter als die neuere Form des Kampfes zwischen Winter und Truh ling oder Sommer, der uns in vedischer Zeit in der Mahavrata Zeremonie entgegentritt, wo ein Sudra und ein Vaisya um ein rundes weißes Fell, das Symbol der Sonne, kampfen Wie hier der weiße Vaisva über den schwarzen Sudra siegt, so siegt auch Krsna über den Kamsa, d h 'red man slays black man' Es wird in gesagt, daß sich die Granthikas in zwei Parteien teilten, die einen, die Anhanger des Kamsa, farbten sich das Gesicht schwarz, die anderen, die Anhanger des Vasudeva, malten sich rot So endet das indische Spiel, anders als in Griechenland, mit dem Sieg des lichten Gottes, und daraus erklart sich auch, warum nach den Regeln der indischen Dramatik ein Stuck nicht mit dem Tod des Helden enden darf

<sup>&#</sup>x27;) The Child Kṛ-na, JRAS 1908, S 169ff, The Origin of the Indian Drama, 7DMG 64 S 534ff, The Voice Akhyana and the Indian Drama, JRAS 1911, 8 979ff, The Origin of Tracedy and the Akhyana, JRAS 1912, S 41ff.

Handlungen vortragen Diese allein auf Grund des Textes gewonnene Definition paßt genau auf die Schattenspieler, auf die wir vorher geführt wurden. Auch die Stoffe, die die Saubhikas nach dem Mahabhasya be handelten, gehören durchaus demselben Kreise an wie die des Mahanataka, der chāuānātakas und der Vorfuhrungen der Amdrajāhkas Daß die Vortrage der Saublikas literarische Form hatten, macht ihre Zusammen stellung mit den Granthikas, die sicherlich Rezitatoren epischer Gedichte waren, wahrscheinlich Der ganze Zusammenhang weist darauf hin, daß in dieser Hinsicht zwischen Saubhikas und Grantlukas kein Unterschied bestand Auch hier bietet wiederum die Geschichte des Schattenspieles in China eine Parallele Die oben S 403f zitierte Stelle aus dem Tan sou fahrt nach dem Bericht über die Erfindung des Schattenspieles unter Wu ti fort 'Allem in der auf Wu ti folgenden Zeit hat man nichts darüber gehört Erst zur Zeit des Kaisers Jon tsung von der Dynastie Sung (1023-1065) fanden sich unter den Marktleuten Erzahler (Rhapsoden) der Geschichte der drei Staaten, die ihren historischen Schilderungen im Stil iener Zeit geschmuckte Schuttenfiguren hinzufugten. Das ist der Anfang der bis auf unsere Tage erhaltenen Bilder der Kampfer der drei Staaten Schu, Wei and Wu'

Den endgultigen Beweis, daß die Saubhikas Schattenspiele zeigten, vermag freilich auch das Mahabhäsya nicht zu erbringen, da es über die Technik der Darstellung nichts aussagt. Die Erklarungen der Kommentatoren, die allerdings um mehr denn ein Jahrtausend junger sind als Patamalı, fuhren sogar auf etwas anderes Kaıvata sagt śaubhıkā th Kamsādvanul ārīnām natānām vyākhyānopādhyāyāh | Kamsānukārī natah samankan Kamsabuddhya grhitah Kamso Bhasue uvaksitah Dieselbe Erklarung steht in der Padamanjari Levi, Theâtre indien, S 315, übersetzt Karvatas Erklarung 'On appelle caubhikas les maîtres qui apprennent la facon de reciter aux acteurs qui representent Kamsa, etc' Allein das kann nicht richtig sein. Es ist im Mahabhasya doch auf jeden Fall von regendwelchen Vortragen und Vorfuhrungen die Rede, aber nicht von Unterrichtsstunden fur Theaterschuler Vyākhyāna kann auch gar meht 'unterrichten' bedeuten, es ist mie etwas anderes als 'erklaren' Die Saublikas sind nach den Kommentatoren also Leute, die die Schauspieler, die den Kamsa usw darstellen, 'erklaren' Das ist derselbe Ausdruck, den der Signiese von dem Sprecher beim Schattenspiel gebraucht<sup>1</sup>) Soweit be statigen also die Kommentatoren durchaus das Ergebnis zu dem wir durch die Prufung des Textes selbst gelangt sind Allein, sie nennen die

<sup>1)</sup> Bastan, Resen in Sam. S 504 'Auch gibt es finf Muckanten und zwei Renen, die die Bilder erkluren' Wenn Wohnnadesa zu Wahân I, 5 bemerkt danim labdaygandga vydkhydled dimanak diokacatuglayam acadamyat, so gibt vydkhydlet allerlings nicht auf die Spreicher, sondern den Redaktor des Werkes Aufrecht, Cat cod man Boll Boll VIII, 142, hat die Worte müterstanden.

Spieler natas Es ist vielleicht nicht ausgeschlossen, daß damit auch die Figuren des Schattenspieles bezeichnet sein könnten, aber eher laßt doch der Ausdruck auf menschliche Spieler schließen, die aber naturlich, wie aus dem Zusammenhang hervorgeht, dann nur stumme Spieler sein könnten Solche Spiele besitzen die Javaner in ihrem Wayang topeng und Wayang wong, bei dem ersteren treten Menschen in Masken, bei dem letzteren Menschen ohne Masken an Stelle der sonst ublichen Lederfiguren des Schattenspieles auf (Juynboll, Intern Archiv für Ethnogr XIII, S 5) Ebenso sind in den siamesischen Maskenspielen, deren Stoff stets dem Rāmāyana entnommen ist, die Schauspieler stumm (Bastian, Reisen in Siam, S 503) In Indien ist die von Sourindro Mohun Tagore, The eight principal Rasas of the Hindus, S 21 beschriebene mūrts etwas Ahnliches Dabei werden beruhmte Persönlichkeiten vorgestellt und von einem sütra dhāra 'erklart' Die Spieler sind vollkommen stumm und gebrauchen auch keine Gesten Es sind also lebende Bilder mit Erklarung Die Darsteller solcher jhāmkīs, wie die moderne Bezeichnung lautet, kommen nach Tagore besonders von Bombay und Mathura Noch naher steht den javanischen und siamesischen Spielen, was einzelne der Patuas des westlichen Bengalen bieten Sie stellen nach Tagore, S 14, eine Reihe von historischen oder mythologischen Personlichkeiten und Ereignissen puntomimisch dar mit emer fortlaufenden Erklarung in Versen und mit oder ohne Musikbe gleitung1) Es ist gewiß möglich daß die Kommentatoren an derartige Vorstellungen gedacht haben, fraglich bleibt es aber, ob sie damit auch für Patanjalıs Zeit das Richtige treffen Die weiteren Ausführungen im Ma hābhāsva schemen mir wiederum dafur zu sprechen daß die Szubhikas leblose Figuren bei ihren Vorfuhrungen benutzten

Die zweite Frage in der Diskussion lautet citresu katham Weber denkt dabei offenbar an Maler die die Totung des Kamsa usw bildlich darstellen Ich habe deimgegenüber schon oben darauf hingewiesen, daß Kamsam ghätayati nichts anderes heißen kann als 'er erzahlt die Totung des Kamsa' Die Worte citresu katham können danach nur bedeuten 'Inwiefern (ist das Prasens in Kamsam ghätayati richtig wenn die Geschichte der Totung des Kamsa) vor Bildern (erzahlt wird) "Die Antwort lautet 'Auch in den Bildern sieht man das Ausholen zum Schlage und das Niedersausen der Hiebe und das Schleifen des Kamsa') mit anderen

<sup>&#</sup>x27;) Man konnte auch daran denken daß Kanjata Schattenspiek im Augi hatte, bei denen die Schatten durch wirkliche Menschen hervorgerufen wurden. So beheidt aber dies Art des Schattenspieles bei uns bis auf den heutigen Tag auch ist, so scheint sie doch im Orient unbekannt zu sein. Jacob. Geschichte des Schattenspiels. S 140ff, weist nach, daß sie wahrscheinlich aus Spanien stammt. 1767 nach. Paris kam und von da 1781 durch den Penizen Georg von Meiningen im Weimar eingeführt wurde.

<sup>4)</sup> Line worthele Über-etzung von udgürn'i nipatitäs en prahörüh ist im Deut selin nicht möglich. Ob Kamakarşanyas en die nichtige Legart ist, ist mir zweiß flast, ebenso die Über-etzung (vg. oben 8-408, Ann. 1)

Ich hoffe, daß es mir gelungen ist, die Ausfuhrungen Keiths in ihren wesentlichen Punkten richtig wiederzugeben. Unklarheiten im Ausdruck und zum Teil sogar Widerspruche machen das nicht ganz leicht. So schreibt Keith z. B. ZDMG, 64, S. 535f.; JRAS, 1911, S. 1008, den Saubhikas offenbar Handlung allem zu1); JRAS 1912, S. 423, Anm. 1 wird es aber wieder als möglich hingestellt, daß die Saubhikas Handlung und Worte gebrauchten2), also schon das auffuhrten, was Keith ein wirkliches Drama nennt. Inwiefern dann die Angaben über die Saubbikas etwas für die Entstehung des Dramas beweisen können, bleibt mir unverstandlich. Ich halte es im ubrigen fur uberflussig, auf die Theorien Keiths im einzelnen einzugehen, da sie, wie ich zu zeigen hoffe, wenigstens soweit es sich um das indische Drama handelt, auf einem völligen Mißverstehen der Mahäbhāsya-Stelle beruhen3) Vielleicht wurden Keith selbst einige Zweifel an der Richtigkeit seiner Behauptungen gekommen sein, wenn er den Versuch gemacht hatte, die Stelle einmal im Zusammenhang zu ubersetzen Das ware um so wunschenswerter gewesen, als er sich in seinen Aufsatzen auch an Leser wendet, die des Sanskrits nicht kundig sind Zum mindesten hatte man aber doch verlangen können, daß er die Stelle, aus der er so weitgehende Folgerungen zieht, seinen Auseinandersetzungen in der Form zugrunde legen wurde, wie sie die kritische Ausgabe von Kielhorn bietet Daß Keith diese Ausgabe gar nicht aufgeschlagen hat, daß er überhaupt nur Webers Auszug aus der fehlerhaften Benares-Ausgabe und Webers Paraphrase benutzt hat, zeigt sich auf Schritt und Tritt4). Das aber wird von allem anderen abgesehen fur Keith eine reiche Quelle von Fehlern. So gibt die vollkommen sinnlose Lesart buddhir ruacal sanah zu der Über-

<sup>1) &#</sup>x27;Now the earliest certain notice which is preserved of the Indian drama.

tells of the performance of two plays in different ways, either by Saubhilas who actually performed the action of the play on the stage, or by Granthikas, who by words expressed the sentiments of the personages affected. This passage is of conclusive importance. It displays all the essential elements of drama side by side. In all the essential elements schemen rur die beden, Handling und Rede, general zu sein, denn das rituelle Drama 'gradually developed into real drama by the union of action and of speech, here shown separately employed as means of expressing the action of the contest of Kainsa und Krsna' (ZDMG). In the Mahabbasya, where we are told how the slaying of Kainsa by Krsna could be represented either in actual action of by mere words' (ZRAS).

<sup>1) &#</sup>x27;It does not definitely appear whether the saubhikas actually acted and spoke their parts'

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Nur das set hier bemerkt, da
ß die Erklarung der Regel über den glucklichen Ausgang des Dramas auf geden Fall f
älsch ist. Sie kann meht auf rigendwelche alte Tradition zuruckgehen, da sie das vorh
dasselbe Draman noch gar meht kennt. In Bh
åsas Urubhanga stirbt Duryodhana, der Held des Stückes, am Schluß auf der Buhne

<sup>4)</sup> Siehe insbewondere JRAS 1912, S. 418, Anm 7, wo sogar atai ca wiederers, the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the street of the s

setzung Anlaß 'reciters who represent the feelings') of either side' (JRAS 1912, S 418), wodurch der Anschein einer Ahnlichkeit mit dem Dithy rambos erweckt wird, die in Wahrheit gar nicht besteht. Die Kielhornsche Ausgabe liest ferner am Schluß mit samtlichen Handschriften keeid raktamukhäh bharanti keeid kälamukhäh, die Benares Ausgabe hat raktamukhäh und kälamukhäh vertauscht. Nur dadurch wird es aber Keith möglich, die Leute mit schwarzem Gesicht auf die Anhanger des Kamsa, die mit rotem Gesicht auf die Anhanger des Kamsa, die mit rotem Gesicht auf die Anhanger des Kamsa rot, die Anhanger des Krisna sehwarz gewesen seien. Nun bin ich allerdings überzeugt, daß ein schwarzer Vegetationsdamon Krisna Keith an und für sich keine Schwierigkeiten bereiten wurde, in der reichen Schar der Vegetations damonen, mit denen uns die moderne Mythologie beglückt, bietet ja Dionysos Melanaigis eine schone Parallele, aber zu den Tatsachen der Mahävrata Zeremonie scheint mir dieser schwarze Vegetationsdamon nicht ganz zu passen

Versuchen wir nun einmal - was bisher memand getan zu haben scheint -- uns klar zu machen, was die Mahābhāsya Stelle wirklich besagt Weber war der Ansicht, daß es sich bei den Vorfuhrungen der Saubhikas um eine Art roher Mysterien handle, in denen 'der den Kamsa resp Balt reprasentierende Schauspieler wirklich leibhaftig (pratyal sam) getötet resp gebunden wurde' Darin ist ihm wohl niemand gefolgt, in der Tat legt Weber hier in pratyalsa einen Sinn, der ihm ganz gewiß nicht zukommt Alle aber schemen daruber einig zu sein, daß die Saubhikas Schauspieler waren, die die Tötung des Kamsa und die Bindung des Bali darstellten Gegen diese Auffassung muß schon das Bedenken erregen, daß Patanjalı diese Leute mit einem Wort bezeichnet, das spater jedenfalls für den ge wöhnlichen Schauspieler nicht ublich ist Der Ausdruck pratyaksam Kamsam ghātayantı, pratualsam Balım bandhayantı schließt aber die Deutung der Saublinkas als Schauspieler geradezu aus Ein Patañjali ist oft knapp in seiner Redeweise, aber immer haarscharf Wenn er gesagt hat Kamsam ghātayatı bedeute Kamsavadham ūcaste, 'er erzahlt die Totung des Kamsa', so ist es einfach unmöglich, daß dieser Ausdruck, auf die Saubhikas angewendet plötzlich bedeuten könnte 'sie stellen die Tötung des Kamsa als Schauspieler dar' Der Satz über die Saublikas kann nur besagen 'Was zunachst diese sogenannten Saubhikas betrifft, so erzahlen sie die Tötung eines vor Augen stehenden Kamsa und die Fesselung eines vor Augen stehenden Bah, Stehen Kamsa und Bah, und ebenso naturlich thr Feind Väsudeva, vor Augen, so sind sie in der Gegenwart vorhanden, und daher ist das Prasens am Platz Die Saublukas sind also Leute, die Geschichten wie die Totung des Kamsa und die Fesselung des Ball zur Erlauterung gewisser vor den Augen der Zuschauer sich abspielender

<sup>1)</sup> Weber 'Fmpfindungen Naturlich kann buddhi das gar nicht bedeuten

Handlungen vortragen Diese allein auf Grund des Textes gewonnene Definition past genau auf die Schattenspieler, auf die wir vorher gefuhrt wurden Auch die Stoffe, die die Saubhikas nach dem Mahābhāsya behandelten, gehören durchaus demselben Kreise an wie die des Mahānātaka, der chananatalas und der Vorfuhrungen der Amdrasalikas Daß die Vortrace der Saubhikas literarische Form hatten, macht ihre Zusammen stellung mit den Granthikas, die sicherlich Rezitatoren epischer Gedichte waren, wahrscheinlich Der ganze Zusammenhang weist darauf hin, daß in dieser Hinsicht zwischen Saubhikas und Granthikas kein Unterschied bestand Auch hier bietet wiederum die Geschichte des Schattenspieles in China eine Parallele Die oben S 403f zitierte Stelle aus dem Tan sou fahrt nach dem Bericht über die Erfindung des Schattenspieles unter Wu ti fort 'Allein in der auf Wu ti folgenden Zeit hat man nichts darüber gehört Erst zur Zeit des Kaisers Jön tsung von der Dynastie Sung (1023-1065) fanden sich unter den Marktleuten Erzahler (Rhansoden) den Geschichte der drei Staaten, die ihren historischen Schilderungen seiner jener Zeit geschmuckte Schattenfiguren hinzufugten Das ist der Zumag der bis auf unsere Tage erhaltenen Bilder der Kampfer der dr.e, aus ten Schu, Wei und Wir

Den endgultagen Beweis daß die Saubhikas Schattektelhol zeigten, vermag freilich auch das Mahābhāsya nicht zu erbringen, ber ubber die Technik der Darstellung nichts aussagt. Die Erklarungen und ommentatoren, die allerdings um mehr denn ein Jahrtausend plas aband als Patāḥaḥ, fuhren sogar auf etwas anderes. Kaiyata sagt von Rā iti Kamsādyanul ārinām natānām vyālhyānopādhyāyāh | Kamsādyanul ārinām natānām vyālhyānopādhyāyāh | Kamsādyu den nādesēbē Erklarung steht in der Padamañhari. Levi, Theatre indien, flubhi uber setzt Kaiyatas Erklarung. On appelle çaubhikas les maitres qui sas, einent la façon de riciter auv acteurs qui representent Kamsa, etc. Allein das kann meht richtig sein. Es ist im Mahābhāsya doch auf jeden Fall von irgendwelchen Vortragen und Vorfuhrungen die Rede, aber nicht von Unterrichtestunden für Theaterschuler. Vyālhyāna kann auch gar nicht vunterrichten bedeuten, es ist nie etwas anderes als 'erklaren'. Die Sau bilkas sind nach den Kommentatoren also Leute, die die Schauspieler, die den Kamsa usw darstellen, 'erklaren'. Die sit derselbe Ausdruck, den der Siamese von dem Sprecher beim Schattenspiel gebraucht.) Sowet bestutigen also die Kommentatoren durchaus das Ergebnis, ru dem wir durch die Prufung des Textes selbst gelangt sind. Allein, sie nennen die

¹) Bastan, Resen in Siam, S 504 'Auch gibt es funf Musikanten und zwei Presonen, die die Bilder erklaren 'Wenn Mohanadasa zu Mahân I, 5 b.merkt dilatim kalâligogandag ergklikgildra diamana klokacalugigam aradatugat, so geht egikligklet allerdings nicht auf den Sprecher, sondern den Rielaktor des Werkes Aufrecht, Cat cod man Bab Boll VIII, 142, hat die Worte mükerstanden.

Spieler natas Es ist vielleicht nicht ausgeschlossen, daß damit auch die Figuren des Schattenspieles bezeichnet sein konnten, aber eher laßt doch der Ausdruck auf menschliche Spieler schließen, die aber naturlich, wie aus dem Zusammenhang hervorgeht, dann nur stumme Spieler sein könnten Solche Spiele besitzen die Javaner in ihrem Wayang topeng und Wayang wong, bei dem ersteren treten Menschen in Masken, bei dem letzteren Menschen ohne Masken an Stelle der sonst ublichen Lederfiguren des Schattenspieles auf (Juynboll, Intern Archiv für Ethnogr XIII, S 5) Ebenso sind in den siamesischen Maskenspielen, deren Stoff stets dem Rāmāyana entnommen ist die Schauspieler stumm (Bastian, Reisen in Siam, S 503) In Indien ist die von Sourindro Mohun Tagore. The eight principal Rasas of the Hindus, S 21 beschriebene murti etwas Alinliches Dabei werden beruhmte Personlichkeiten vorgestellt und von einem sülradhāra 'erklart' Die Spieler sind vollkommen stumm und gebrauchen auch keine Gesten Es sind also lebende Bilder mit Erklarung Die Darsteller solcher zhāmkīs, wie die moderne Bezeichnung lautet, kommen nach Tagore besonders von Bombay und Mathura Noch niher steht den javanischen und siamesischen Spielen, was einzelne der Patuas des westlichen Bengalen bieten Sie stellen nach Tagore, S 14, eine Reihe von historischen oder mythologischen Persönlichkeiten und Ereignissen pantomimisch dar mit einer fortlaufenden Erklarung in Versen und mit oder ohne Musikbe gleitung1) Es ist gewiß möglich daß die Kommentatoren an derartige Vorstellungen gedacht haben, fraglich bleibt es aber ob sie damit auch fur Patanjahs Zeit das Richtige treffen Die weiteren Ausfuhrungen im Mahābhāsya scheinen mir wiederum dafur zu sprechen daß die Saubhikas leblose Figuren bei ihren Vorfuhrungen benutzten

Die zweite Frage in der Diskussion lautet eitresu katham Weber denkt dabei offenbar an Maler die die Tötung des Kamsa usw bildlich darstellen Ich habe demgegenuber schon oben darauf hingewiesen daß Kamsam ghātayatı nichts anderes heißen kann als 'er erzahlt die Tötung des Kamsa' Die Worte citresu katham können danach nur bedeuten Inwiefern (ist das Prasens in Kamsam ghātayati richtig wenn die Ge schichte der Tötung des Kamsa) vor Bildern (erzahlt wird) " Die Antwort lautet 'Auch in den Bildern sieht man das Ausholen zum Schlage und das Niedersausen der Hiebe und das Schleifen des Kamsa'2) mit anderen

2) I me worthehe Chersetzung von udgurnd nipatitäs ea prahäräh ist im Deut schen meht möglich Ob Kamsakurganyas en die richtige Leart i it ist mir zweifelliaft. thenso di Chersetzung (igl oben 5 408 Anm 1)

<sup>1)</sup> Man könnte auch daran denken daß Kawaja Schattenspiele im Auge hatte. bei denen die Schatten durch wirkliche Menschen hervorgerufen wurden. So beliebt aber diese Art des Schatten pieles bei uns bis auf den heutigen Tag auch ist, so scheint sie doch im Orient unbekannt zu sein Jacob Geschichte des Schattenspiele, S 140ff, west nach daß sie wahr-cheinlich aus Spanien stammt, 1767 nach Paris kam und von da 1781 durch den Prinzen Georg von Meiningen in Weimar eingeführt wurde

Worten, auch da sind Kamsa und Vasudeva gegenwartig. Auch Haradatta ın der Padamanıarı bezieht die Stelle naturlich auf Leute, die ein Bild 'erklaren' Diese Erklarung besteht nach ihm in solchen Worten wie 'hier ist der Palast von Mathura, hier ist Kamsa, hier ist der verehrungs wurdige Vasudeya eingetreten' usw , ve 'm citram i vacal sate 'vam Mathurāprāsādo" vam Kamso 'yam bhaqavān Vāsudevah pravista etāh Kamsakarsinvo ranava eta udgurnā nipātitās ca prahārā ayam hatah Kamso 'yam ālesta eti te 'm cytragatam Kamsam tādesenavra Vāsuderena ahātavanti citre 'm hi tadbuddhir era pasuatām, und merkwurdigerweise fugt er hinzu etena cıtralekhaka ıyakhyatah, 'damıt sınd dıe Maler erklart worden'. Da nach sagt auch Nagophhatta2) eram ca citralekhaka am citrasiham Kamsam tādršenava Krsnena ghātayantīty arthah Wenn Haradatta und Nāgolibhatta, wie es den Anschein hat, den Ausdruck Kamsam ghātayati hier von einem Maler verstehen wollen, der gelegentlich einmal ein Bild, in dem er die Totung des Kamsa dargestellt hat, erklart, so befinden sie sich meines Erachtens im Irrtum Mir scheint es vollig klar, daß hier Leute gemeint sein mussen, die den Vortrag von Geschichten, wie die Tötung des Kamsa, als Profession betrieben wie die Saubhikas und Granthikas, mit dem Unterschied, daß sie dazu Bilder zeigten. Man könnte dabei zunachst an die Mankhas denken, die Kalpasütra 100 in einer Liste von allerlei fahrendem Volk erwahnt werden und nach dem Kommentar Bettler waren, die mit Bildern in der Hand herumzogen und auch Gaurinutrakas hießen (mankhās citraphalakahastā bhiksākā Gauriputrakā iti prasiddhāh) Bhi gavati 15 1 wird berichtet, daß der Vater des Gosāla Mankhaliputta ein Mankha gewesen sei und daß Gosāla selbst zunachst das Gewerbe eines Mankha ausgeubt habe, der Kommentar erklart auch hier mankha als citraphalakaryagrakarabhiksuniéesa3) In der Verkleidung eines solchen Mankha tritt offenbar auch der Spion im ersten Akt des Mudrārāksasa auf4) Er benutzt, um sich Zutritt in die Hauser zu verschaffen, ein yamapata, das er unter Absingung von Liedern zeigt (11, 3 jära edam geham parisia jamaradam damsaamto gidaim gäämi, 17, 6 tado paragharapparese parassa asankaniena emenä jamaradena hendamäno ajja maneärasetthicanda nadāsasa geham paritho mhi tahim ca jamaradam pasāria patīto mhi gāi-

<sup>1)</sup> Der Text in der Ausgabe der Bibl Ind Mathuruprasa lo

<sup>2)</sup> Laiyata bemerkt nichts zu der Stelle

b) Hoernie, Uvasagadasao II, S 108 App S 1 Ob die Tradition nehitig Noorden nehit, kommt her naturieh meht in Betracht Der Versuch, mankha zur Freklarung von Mankhalputat zu benutzen, set jedenfalls abzulchnen, da Vlankhalputat unzweit läuft sanskr. Maskorputat, Angehorger des Ordens der Stabtrager, sit wie aber Charpenter, JRAS 1913, S 671, behaupten kann, daß mankha garkein wirkliches Wort, sondern eine Pfindung ser ist mir unverständlich. Mankha wird auch im Kommentar zu Hemacandra, Abh 705, erwahnt.

Den Hinweis auf diese und die nachber angeführte Stelle aus dem Balant maann verdanke ich Konow

dum) Da es heißt, daß er das yamapata 'entfalte', so muß es eine Rolle aus Zeug gewesen sein, die den Yama und wahrscheinlich auch sein Gefolge oder das Totenreich darstellte Es ist mir indessen sehr fraglich, ob Pataniali an diese Bettler gedacht hat Sie scheinen nur Bilder furchtbarer Gottheiten mit sich geführt zu haben, um bei den Beschauern Angst zu erregen und auf diese Weise Gaben zu erpressen, genau so wie nach Hoernle noch heute Bettler in Bengalen mit den Bildern der Sitali, der Pocken göttin, oder der Olabibi, der Choleragöttin, und in Püri mit dem Bild des Jagannath herumziehen Auch werden die Mankhas kaum epische Er zahlungen zu ihren Bildern vorgetragen haben, die Verse, die der Spion ım Mudrārāksasa (10, 10ff ) sıngt, sınd jedenfalls anderer Art Aus dem ganzen Zusammenhang scheint mir hervorzugehen, daß Patanjalı Vorfuhrungen von Bildern im Auge hatte, die der Unterhaltung dienten, wie sie bis auf den heutigen Tag in Indien üblich sind Tagore a a O S 14, erwahnt eine dramatische Gattung citrā, bei der eine Person auftritt und Gemalde vorzeigt, die verschiedene Rasas und Bhavas verkorpern Daß man solche Vorfuhrungen schon im 9 Jahrhundert als eine Art Schauspiel auffaßte, geht aus dem Balaramayana hervor Im vierten Akt erklart Matali dem Dasaratha die Bilder am Wagen des Indra die die Taten des Paraśurāma zum Gegenstand haben Das erste Bild das darstellt, wie Rāma von Šīva im Bogenschießen unterrichtet wird nennt er geradezu die prarocanā zu dem großen Schauspiel Bhrgupatiparākrama (iyam ca prarocanā Bhraupatiparākramamahānātakasya) und die Darstellung des bogenschießenden Ganesa bezeichnet er als einen Gegenstand der Rasas hāsya und adbhuta (hāsyadbhutayor adhisthanam) Auffallend ist aber daß Patanjalı luer nur von Bildern redet und nicht wie bei der Besprechung der Darbietungen der Saubhikas und Grantlikas einen besonderen Namen fur die Kunstler, die sie vorfuhrten erwahnt. Wir können daraus meines Erachtens mit höchster Wahrscheinlichkeit schließen daß die Vorführung der Bilder ebenfalls den vorher besprochenen Saubbikas zukam Texte, die sie vortrugen wurden also der Erklarung teils beweglicher Figuren teils fester Bilder gedient haben was es wiederum wahrscheinlich macht, daß jene beweglichen Tiguren nicht wirkliche Menschen sondern Schattenbilder waren. Teste Bilder neben beweglichen Figuren finden wir auch im javanischen Schattenspiel Bei dem javanischen Wayang beber werden Abbildungen auf Papierrollen anstatt beweglicher Figuren gezeigt, die Stoffe sind die gleichen wie beim Wayang purva und Wayang gödog, also dem Rāmāyana dem Mahābhārata, der Kosmogonio Manik Maya und den Pann Romanen entnommen Gelegentlich werden auch Dramen des Wayang këlitik in dieser Weise aufgefuhrt (Juynboll a a O S 5) Was Siam betrifft so mochte ich hier auf die von einem Eingeborenen stammende Schilderung eines Schattenspieles hinweisen das eine Art Mittelding zwischen beweglichen Figuren und festen Bildern ist 'Fur

die Leng Nang wahlt der Spieler von Fellen (Nang) eine Ochsenhaut, möglichst breit und groß, um sie einem Maler (Xang Khien) zu übergeben, der darauf die Episoden des Ramayana zeichnet mit den Figuren des Herrn Ram, des Herrn Laksaman, der Frau Sida, der Soldaten in des Herrn Ram Affenheer, dann die Figur des Ungeheuers, Thossakan genannt, die der Dame Monthok, Frau ienes Thossakan, und ferner die Rauber, die Frau Sida von der Seite des Herrn Ram entfuliren Nachdem alles dieses hübsch aufgezeichnet ist, wird es ausgeprickelt, so daß das Fell nach den Umrissen der aufgezeichneten Linien durchlochert ist. Wenn du dieses Fell bei Tageslicht betrachten solltest, so wurdest du nichts klar und deut lich darauf sehen, aber bei Nacht lußt der Schein des Feuers das Gunze Wenn der Eigentumer irgendwo hinberufen wird, so hervortreten nimmt er ein weißes Tuch mit sich, 8 Sok (8 Ellen) breit und 4 Va (16 Ellen) lang, das er schrag geneigt aufhangt und es das Cho Nang (Schatten des Felles) nennt Dann wird ein Teuer angezundet und die Flamme tuchtig genahrt um durch ihren Schein das Ganze aufzuhellen und die Trans parentenbilder zu illuminieren. Man postiert durauf die nötigen Leute um das Fell hin und her zu bewegen, zum wenigsten 9 oder 10, aber auch 20 und mehr Wenn das Fell hervorgebracht wird so fassen es die Ge hulfen an dem hölzernen Gestell und bewegen es vor dem Cho Nang hin und her, so daß das durchscheinende Feuer die Bilder darauf abwirft. Für diese transparenten Felle werden nur Szenen aus dem Epos Ramakhien verwendet, andere Subiekte aber nicht' (Bastian Reisen in Siam, S 504)

Im Vahābhāsya wird dann weiter die Frage gestellt 'Inwiefern (ist das Prasens in Kamsum ghālayatı richitig), wenn es sich um Grantlukas handelt, bei denen doch nur sādadgadu beobachtet wird '' Das Wort granthika bedeutet nach den Lexikographen danayāa, also Astrolog oder Wahrsager (Trik 571, Hem An 3, 32, Medmik m 80) Das kann es hier naturlich nieht bedeuten Es muß hier eine Art von Rezitator bezeichnen Kaiyata und Nagojibhatta geben es denn auch durch kathaka, Haradatta durch kāthika wieder In diesem Sinne erscheint das Wort noch zweimal im Mahābhāsya zu Pā Pān 1, 4, 29, wo granthikasya śrioti neben natasya śrioti, granthikasya śrioti, granthikasya śrioti, granthikasya śrioti, Mahābhāsya zu Pāl

tatra maliā natāš carva granthskāh saukhyasāgīskah | sūtarnāgodhasamghāš capy astuvams tam Janārdanam || wenn nuch Nīlakantha bemerkt granthskāh dauayāāh | granthskas tu karīre syād dauayāe gugguludrume th l'sšadocanah) Ich glaube meht,

Im Pah find n sich die gantlikus im Vidhurapanditajātaka (54") G 50 mdlikur ca rajake gantlike atha dussike |

daß der Granthika etwa davon seinen Namen hatte, daß er Strophen durch eine improvisierte Prosaerzahlung 'verknupfte'. Noch viel weniger berechtigt uns das, was wir uber die Granthikas erfahren, dazu, sie als 'Zykliker' zu deuten, d. h. als Rhapsoden, die verschiedene Einzelsagen zu Zyklen verbanden, wie das Dahlmann, Genesis des Mahābhārata, S. 163ff., behauptet. Ich bin vielmehr uberzeugt, daß granthika eine Ableitung von grantha ist und mit Bildungen, wie gandhika, prātārika, pāpika, śankhika (Mahāv. 3, 113) usw. auf einer Stufe steht, also eigentlich den bedeutet, 'der ein Buch benutzt'. In dem gleichen Sinne erscheint granthin bei Manu 12, 103:

ajñebhyo granthinah śresthā granthibhyo dhārino varāḥ | dhāribhyo jñāninah śresthā jñānibhyo vyavasāyinah¹) [[

Ebenso haben die Kommentatoren das Wort verstanden. Haradatta sagt ve 'mi grantham vācavantah Kamsavadham ācal sate kāthikā nāma: Nāgojibhatta bemerkt zur Erklarung von sabdagranthagaddamätram, wie er anstatt sabdagadumātram gelesen hat, sabda sei das aus dem Mund des Vortragenden kommende Wort, grantha das in seiner Hand befindliche Manuskript, gadda die ihn umringende Menschenmenge (sabdah kathakamukhoccāruamānah | granthas taddhastapustakarūpah | gaddo manusyasamahātah). Die Granthikas, die nach dem Mahābhāsva die Geschichten von der Tötung des Kamsa und der Bindung des Bali vorlasen, sind offenbar die Vorganger der Leute, die spater das Mahabharata, das Ramayana und Puranas vorzulesen pflegten. Solche Vorlesungen sind uns bekanntlich fur das 7. Jahrhundert durch Bāna2) und eine Inschrift aus Kamboia3) bezeugt: sie werden aber auch in dem Schlußkapitel des Mahabharata selbst erwahnt. Der vācala, der hier geschildert wird, ist, wie eigentlich schon Goldarbeiter und Juweliere passen weder die Astrologen noch irgendwelche Rezitatoren hinein Ganthika scheint hier eine Art Handwerker zu bezeichnen Weitere Vermutungen zu äußern, scheint mir vorlaufig zwecklos \*

i) Buhlers Übersetzung, die auf den Kommentaren beruht, lautet '(Ev en forgetul) students of the (sacred) books are more distinguished than the ignorant, those who remember them surpass the (forgetful) students, those who possess a knowledge (of the meaning) are more distinguished than those who (only) remember (the words), men who follow (the teaching of the texts) surpass those who (merely) know (their meaning). Ich kain die Wiedergabe von granthin und dharm nur bednigt für richtig halten Mennes Ernehterus and die gränthin die gringen, die gar nichts von den velüschen Texten wissen, die granthinah diejemgen, die ein Buch laben, also geschriebene Texte benutzen und insefern 'vergedlich' genannt werden können, die dhärmah diejemgen, die die Texte auswendig können, ohne ihren Sinn zu verstehen, die phännah diejemgen, die auch die Bedeutung der Texte kennen, und die vyarardyinah diejemgen, die sie befolgen.

<sup>3)</sup> Kādambari (Bombay 1890) S 128. bhagavantam Mahākālam arcutum uto gatavā tatra Mahābhārate vācyamāne érutam.

<sup>3)</sup> Barth, Inser sanser du Cambodge, S 30 Rāmāyanapurānābhyām ašesam Bhāratan dadat

akrtānvaham acchedyām sa ea tadvācanāsthītīm.

der Name zeigt, ein Vorleser, man vergleiche insbesondere V 22 und 53

trsastırarnasamyuklam aslasthünasamirtiam | räcayed väcakah srasthah sväsinah susamühilah || atah param praraksyämt yänt deyänt Bhürate | vacyamäne tu riprebhyo räjan partant partant ) ||

Im ubrigen kann freilich Nägojibhattas Lesung und Erklarung im einzelnen keineswegs als sicher gelten. Die meisten Handschriften, darunter die besten, lesen sabdagadumātram, die Šārada Handschrift k hat gaduka fur nadu Die Lesungen sabdagranthanagadumatram und sabdagranthanamätram werden nur von schlechteren Handschriften geboten, die erste von g, die zweite von B Mit Nagojibhattas Lesung stimmt keine Handschrift des Textes liberein Von den Bedeutungen, die das PW fur gadu anfuhrt. kommt hier kaum eine in Betracht Wir sind also aufs Raten angewiesen. Ich mochte es fur das wahrscheinlichste halten, daß gadu ein Synonym von grantha 1st, das daher auch zum Teil in den Text eingedrungen ist, und daß sabdagadu 'Wortverbindung' bedeutet Dem Sinne nach wurde das jedenfalls passen denn daruber kann kein Zweifel bestehen, daß von den Granthikas hier im Gegensatz zu den Saubhikas behauptet wird, daß sie unter Verzicht auf alle für das Auge berechneten Mittel die Tötung des Kamsa usw nur mit Hilfe von Worten schildern Damit steht es aber doch in flagrantem Widerspruch, wenn, wie allgemein angenommen wird, nachher gesagt wird, daß sie sich in zwei Parteien teilten, von denen sich die eine das Gesicht rot, die andere schwarz farbte Dann wurden sie ja doch wieder nicht nur mit Worten sondern auch mit augenfalligen Mitteln arbeiten Wie soll man sich diese im wesentlichen doch offenbar epischen Rezitationen überhaupt von zwei Parteien ausgeführt vorstellen? Und wenn man auch vielleicht annehmen wollte, daß sich die Anhanger des Krsna Vāsudeva ihm zu Ehren schwarz farbten - Krsna ist ja der 'Schwarze' -, warum sollten sich die Anhanger des Kamsa rot farben? Ich wußte nicht, daß irgendwo gesagt ware, daß Kamsa rot gewesen sei Inwiefern kann weiter jene Teilung in zwei Parteien und die Farbung der Gesichter etwas fur die Richtigkeit des Prasens in Kamsam ghātayati beweisen? Denn darum fuhrt Patanjalı schließlich doch alles das an, ihm hegt doch gar nicht daran, eine Beschreibung der Tatigkeit der Grantlinkas um ihrer selbst willen zu geben Nach Weber 'stellen' die Granthikas dadurch wirklich seiende Empfindungen dar Abgesehen davon, daß diese Übersetzung auf einer völligen Verkennung des Textes berüht, dürfte es schwer zu sagen sein, wie eine 'wirklich seiende Empfindung' durch Rotoder Schwarzfarben des Gesichtes zum Ausdruck gebracht werden könnte

Schwierigkeiten machen endlich auch die Worte rarnänyairam pusyanti Meinem Sprachgefühl nach kann das gar nicht bedeuten 'sie bemalen sich

<sup>1)</sup> Vgl auch di Frushnung der pustalas in V 73 und 77 Du Verse kehren samtleh auch im Harry 16161ff wieder

mit verschiedenen Farben', das könnte höchstens etwa durch bhinnaiar natram pusyanti ausgedruckt sein Varnänyatia kann nur das 'Anderssein, die Veranderung der Farbe (tarnasyänyatium) sein, mit der Farbe aber kann, da nachher von mulha die Rede ist, nur die Gesichtsfarbe gemeint sein Genau in dieser Bedeutung erscheint dis Wort aber auch sonst in der Literatur Sähityad 166 wird tarranya unter den sättvika vikaras aufgezahlt und in 167 wird es definiert

## visādamadarosādyair i arnānyatiam vii arnatā

'marnata (= manarnya) ist die Veranderung der (Gesichts)farbe aus Niedergeschlagenheit, Rausch, Zorn usw '1) Und diese Bedeutung stimmt auch m unserer Stelle durchaus zu dem Folgenden Der Inder unterscheidet zwei Arten von Verfarbungen bei Affekten, eine nach Rot, die andere nach Schwarz Pānım lehrt ın 5, 4, 31-33, daß an lohita und kāla 'varne cānitye', wenn die Farbe nicht dauernd ist, das Suffix La trete. Die Käsikä gibt als Beispiele lohitakah kopena, lohitakah pidanena, lohitika kopena, lohinika kopena, kālakam mukham vailaksuena, 'das Gesicht ist schwarz vor Scham' Manu 8, 25 wird unter den außeren Anzeichen, aus denen der König die Gedanken der vor Gericht auftretenden Parteien erschließen soll, auch tarna genannt, wofur im folgenden Vers taktravikāra eintritt, Kullūka erklart tarnah stabhartkatarnad anyadrso mulhakalimadih Hemacandra, Abh 307, nennt tastarnyam kālskā unter den acht sāttukas Fur kāla und lohita treten auch Synonyma ein, so syama, gelegentlich auch syata für kāla, rakta, in Versen auch aruna, fur lohita Bhāratīvanātvas 8, 145ff werden vier Gesichtsfarben unterschieden siabharila 'die naturliche', prasanna 'heiter, klar', rakta 'rot', und syāma 'schwarz' Die drei letzten werden auf die verschiedenen Rasas verteilt, der prasanna mukharaga kommt dem adbhuta, hāsya und srngāra zu, der rakta dem tīra, raudra, mada und karuna, der syama dem bhayānaka und bibhatsa Die Stelle scheint mir, nebenbei bemerkt, deutlich zu zeigen, worauf schon Paninis Angaben fuhren, daß man ursprunglich nur zwei Arten der Verfarbung unterschied, denn das hier hinzugefugte prasanna ist keine eigentliche Farbenbezeichnung Bhāratīyanātyas 7, 30 wird gelehrt, daß der vor einer Gefahr be sorgte Mann ein schwarzes Gesicht habe syāmāsyah sankitah purusah Im Kautiliya 18 (S 43) wird unter anderen Merkmalen, an denen man einen Giftmischer erkennen kann, wie stockende Rede, Schweiß, starkes Zittern auch suslasyavaraktrata angefuhrt Sahitjad 233 heißt es, daß der Zornige rote Augen und rotes Gesicht zeige, im Unterschied von dem Kampfeshelden raktāsyanetratā cātra bhedinī yuddhauratah Ebenda 590 wird Zorn und Leidenschrift als rot bezeichnet raktau ca krodharagan Mahānātaka D 13, 1 wird Rāvana genannt Lankeśvarah sulavadhāruna vaktracakrah ebenda 13,38 Rāma krodharunah. Hāla 1,1 das Gesicht der

<sup>1)</sup> Vgl Bh trativanatvas 7, 88 šitakrodhabhayaśramarogaklamatāpajam ca vatcarnyam

eifersuchtigen Gauri rosäruna Erwahnt sei auch, daß dem raudra Rasa rakka, dem bhayānaku krsna als Tarbe zugeteilt wird (55h 232, 235) Es durfte nicht schwer sein, die Belege noch zu vermehren Schon auf Grund des Angeführten aber laßt sich behaupten, daß das Rotwerden im allge meinen als Zeichen zormiger Erregung angesellen wurde, das Schwarzwerden als Zeichen der Furcht In diesem Sinne muß auch raktamukhäh und kälamukhäh in unserer Stelle genommen werden 1) und selbstreerstand lich kann der Satz dann nur auf die Zuhörer gehen Die Zuhörer verraten durch den Wechsel der Gesichtsfarbe, daß sie Zorn und Furcht empfunden, wie das auch von dem idealen Zuhörer beim Schauspiel verlangt wird!)

yas tuste tustım äyatı soke sokam upartı ca |

kruddhah kruddhe bhaye bhitah sa natue preksakah smrtah Auf die Zuhörer muß dann aber auch der vorhergehende Satz bezogen werden, sie sind es, die teils für Kamsa, teils für Väsudeva Partei ergreifen In dieser Parteinahme und in den Außerungen der Affekte sieht aber Pataniali ein Zeichen, daß Kamsa und Väsudeva, von denen die Gran thikas erzahlen in der Vorstellung der Zuhorer augenblicklich in der Gegenwart vorhanden sind Denn das ist die Bedeutung von atas ca satah Atas ca satah ist meht etwa ein Fehler fur atas ca satah und bedeutet nicht etwa, wie Weber meint, 'daher', sondern ist, wie alle mit ātaś ca begin nenden Satze3), ein verkurzter Satz 'und darum sage ich satah' Daß Kamsa und Väsudeva beim Vortrag der Granthikas ebenso wie bei dem der Saubhikas gegenwartig sind, wenn auch in diesem Fall nur in der Vor stellung der Zuhörer, wird aber deshalb betont, weil sich daraus wieder wie in den vorher besprochenen Fallen die Richtigkeit des Prasens in Kamsam ghātayats ergibt4) Die Stelle des Mahabhāsya soweit sie die Granthikas betrifft, ist also zu übersetzen. Inwielern fist der Gebrauch des Prasens in Kamsam ghatayati usw richtig), wenn es sich um Granthikas

wei) Nach Pänim mußten wir allerdings kalakamukhak erwarten, aber diese Ab weichung spricht naturlich nicht gegen meine Erklarung denn auch wenn von der Bernalung der Gesichter dia Recht ware, mußte es nach Päg 5 4, 22 Ynste Abbids mukhah heißen. Hier ist offenbar eine Änderung im Sprachgebrauch eingetreten, da, wenn man den Zeitraum bedenkt der zwischen Panim und Patafijah liegt, nicht ver wunderlich ist.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Bharata in Mālatim homm 9, siehe Léis a a O, App S 63 Vgl auch M Muller, India what can it teach us? S 81

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Vgl. I, 12, 27 sütrata eva hi söbdün pratipadyanılı ildas ca sutrata eva yo hy utsütran kathayen nadogrhyeta 81, 4, 05, 16, 06 26, 176, 6 217, 19, 251, 17, 256 22 usu.
<sup>5</sup>) Die Kontmentatoren haben das alles offenbar für so selbstverstandlich ge.

haltın dali me ce für überflusug hielten die Stelle ausführlich zu erklären. Nüge jubliktla macht aber wenigstens zwei Bemerkungen die erkennen lassen daß er die Stelle in so auffalte. Zu daß er also gydmiertals ert legel burnerkt er co hetau yato wird lhapplestend detyante ut arthab. I na hy attiatiabuddhau tat sambhavatti bhavah [attiallamjte svapakja sva carvanyateun pusjani pustan kurvunti dadhatity arthab.

(Vorleser) handelt, bei denen (doch) nur die Verbindung von Worten beobachtet wird? Auch diese lassen, indem sie die Schicksale!) jener (Kamsa,
Bali, Väsudeva) von ihren Anfangen bis zu ihrem Ende auseinandersetzen,
sie als gegenwartig in der Vorstellung (der Hörer) existierend erscheinen
Und darum (sage ich) "gegenwartig evistierend", weil sich auch Parteien
zeigen?) Die einen nehmen für Kamsa Partei, die anderen für Väsudeva
Sie zeigen ja auch Wechsel der Gesichtsfarbe, die einen werden rot im
Gesicht, die anderen schwarz<sup>3</sup>). Damit fallen all die luftigen Theorien

<sup>3</sup>) Auf dieser Auseinandersetzung des Mahabhasya beruht Bhartrharis Strophe Vakyapadiya 3, 7, 5

śabdopahıtarūpāmś ca buddher visayatam gatan

pratyak am wa Kamsadin sadhanatvena manyate [[

Die Strophe wird auch von Kaiyata und Haradatta und von Visvanatha im Kom mentar zu Sahityadarpana 61 zitiert, an der letzten Stelle mit den Varianten rupums tan und pratyalsan wa Helarajas Kommentar zu der Strophe ergibt, soweit es sich um die Grantlinkas handelt, für unsere Frage nichts Neues Ich will nur erwähnen, daß auch hier granthika durch kathaka erklart wird tatra granthikāh kathakāyata iti returupenawa kamsaradhady acaksate tatha ca kathakah érotari Kamsadyakarapra tynyajananād buddhirāsuderena buddhikamsam ahatavati. In den einleitenden Be merkungen behandelt Hel traja kurz auch die Frage, inwiefern der Ausdruck Kamsam ghātayatı, Balım bandhayatı für andere als die Granthikas richtig sei, aber, dem ver underten Zueck entsprechend in anderer Were als Patanjah Leider ist der Text hier zum Teil verderbt, er lautet in der Ausgabe der Benarcs Sanskrit Series Citragur ıtyadan hı prakrtırupasya prayojyaprayojakabhavadhyavasayat Kamsam ghalayatı Balım bandhayatits sıddham | evam krtanukaranenadye pı (mahanayanam) Kam savāsudevānukārena sādryšāt tadrūpatopapattih Citragu ist nach Bhagavatapur 10, 61, 13 em Sohn des Krana Helaraja sagt also, daß für ihn und andere Verwandte oder Freunde des Lysna der Ausdruck Lamsam ahdtavats richtig sei, weil man das Vorhandensem des zu Veranlassenden und des Veranlassers, das nach Pån 3, 1, 26 erforderheh ist, für die ursprunglichen, wirklichen Erschemungen des Vasudeva usw deutlich erkenne. Im folgenden ist für krianukaranenadye sicherlich krianukarane natye zu leen, das verderbte mahanayanam vermag ich nicht herzustellen. Helarijs scheint aber zu sagen, daß auch im Schauspiel, das eine Nachahmung wirklicher Geschehmisse sei, die Frschemungen des Kamsa und Väsudera vorhanden seien, da sie den durch die Schauspieler dargestellten Kamsa und Väsudes a ähnlich seien. Diese I recheming n. argumentiert Heliraja dann weiter im Anschluß an seinen Text,

<sup>1)</sup> Stehe oben S 408, Anm 3

<sup>&#</sup>x27;Oder Partenung zeigt', siehe oben S 408, Anm 4 Zu der Bedeutung von vyamidra vergleiche auch Räm 2, 1, 27, wo Ränna genannt wird kraithyam dästrasa muhasu prapto vyämidraksu za, wortheh 'der die erste Stelle erlangt hatte bei der Anhaufung von Waffen und bei Partenungen' Meines Erachtens kann das nur heißen, daß Räma im Kampf mit Waffen und Worten den Sieg das onzutragen pflegte Der Kommentator Rama erhalar tyzmidrakesu allerdings als präkrädibhasamistratuna takädisu und Hillebrandt a a O S 10, hat das zum Beweis der Evistenz des Dramas zur 7ott Vältniks herangezogen Daß in unmittelbarer Verbindung mit astrasamikha micht von irgenduelchen literarischen Produkten die Rede sein kann, scheint mir aber vollig klar Es ist auch ganz begreiflich, daß der Kommentator keine Ahnung von der richtigen Bedeutung des Wortes hutte, da sie bisher außerhalb des Maha bhasya micht belegt zu seun scheint.

die man auf Grund dieser Stelle aufgestellt hat, in sich zusammen Viel leicht durfen wir sogar hoffen daß der Vegetationsdamon Krsna nun seine illegitime Existenz beschließen wird

Das Mahābhasya bezeugt die Saubhikas für die Mitte des zweiten Jahrhunderts v Chr <sup>1</sup>), daß sie in noch altere Zeit zuruckgehen, geht aus einer Reihe von anderen Stellen hervor. Unter der Namensform saubhika erscheinen sie im Kautiliya Arthasästra in dem Kapitel über den Heturen aufseher (44, S 125). Der Verfasser schließt seine Auseinandersetzungen mit den Worten etena natinarlakagigakaitādakarāgitanakusilaraplara kasaubhikacāranānām striyayaharinām striyo gudhājitas ca iyakhyatāh'). Die Gathās des Vidhurapanditajataka (545) erwahnen die Saubhikas als sobhiya, mit der volkssprachlichen Form des Namens über den ich schon oben gesprochen habe. Punnaka preist dort seinen winderbaren Edelstein, in dem die ganze Welt zu erblicken ist (G 60ff.)

alariye ca süde ca natanattakagāyane |
pānissare kumbhathūnike manimhi passa nimmitam ||
passa bherī mutingā ca samkhāpanavadendimā |
pasbbam ca tālavacaram manimhi passa nimmitam ||
sammatalañ ca vinañ ca naccagitam suvāditam |
turiyatālitasamphutiham manimhi passa nimmitam ||
lamphikā mutthika c' ettha mayākārā ca sobhiyā |
etālike ca salle ca manimhi passa nimmitam ||

Der Kommentator bezeugt mit seiner Erklarung sobhiyā is nagarasobhanā sampannarūpā purisa nur aufs neue seine suttsam bekannte Univisenheit Daß die sobhiyas die hinter den nalas natilakas, Sangern und Musikern oder Instrumenten und in unmittelbarer Zusammenstellung mit Springern, Faustkampfern Vorführern von Blendwerk Burden und Jallas genannt werden mit dem Saubhikas identisch sind, kann eigentlich überhaupt kaum zweitelhaft sein Den endgultigen Beweis liefert die ahnliche Aufzahlung im Mahavastu 3, 113, bei der Beschreibung von Suddhodanas Auszug zum Besuch des Buddha Sie lautet in Senvits Ausgabe sarie ca ye Ka pilaiāstavjā gandhariskā | tadyathā cakrikavaitālikanatanariakarilamaila sind auch bei dem Vortrag der Granthikas weise nur durch Worte hervogreufen werden gleichsam augenfallig in der Vortsellung der Zuhorer vorhand n. Wie dis weiter für die Lehre vom sidhama verwertet wird kommt her nicht in Betnelt 19 2DMG 58 S 865 able ich ein meiner In chiff aus Mathura angeblich er

scheinendes lepasobhikā mit den Saubhikas in Zusammenhang gebracht. Dis ist filsel. Das von Bhagvanlal Indraji veroffentlichte Faksimile liest allerdings leva sobblikāg, der mir seit einiger Zeit zu Gebote stelhende Abklatsel zegi abev bid kommen deutheh lonasobhikāge. Lonasobhikā (= sanskr. Laranasobhikī) kann nur ein l'igenname sein. Ich labs den Irrtum sehon in meiner List of Brahmi Inseript ons. S. 19. bernehtigt.

b) Ich sele von einer Übersetzung dieser und der folgen im Stell n ab die die Ausdrucke entwed riganz einfrichts ad oder diratt daß se besond re Unterstellungen erford m. pānısıarılā') sobhılā lamghala kumbhatūnılā relambalā dvistvalabhanalā pamcavatulā gāyanalā bhāndavila hasyalāralā bherisamlhamrdamgapa tahilā tunavapanavarenuvallalieladasivīnāvādā ca bahuvādyala ca sarve rajaluladvāre sannipalensuh

Das Kautilya zeigt, daß die soziale Stellung der Saubhikas keine andere war als die des übrigen "gandharvischen" Volkes, ihre Frauen sind Hetaren so gut wie die Frauen der natas Im übrigen ergeben die Listen natürlich sachlich nicht viel Immerliin bestritigt die Nebenemander stellung der Saubhikas und der natas und nartakas in allen drei Stellen, daß sie mit diesen nicht identisch sind. Ebenso beweist die Gathä, daß sie nicht einfach Mäyäkäras waren. Anderseits ist es aber doch vielleicht kein Zufall, daß ihnen die Mäyäkäras lier gerade am nachsten stehen. Wie Springer und Ringer, Vaitälikas und Jallas"), einander ahnlich sind, so scheinen auch die Mäyäkäras und Saubhikas ahnliche Kunste zu treiben, was nach dem oben Bemerkten wiederum auf die Deutung der Saubhikas als Schattenspieler weist.

Die letzte Stelle die ich hier anführen kann, enthalt nicht den Namen der Saubhikas, sondern die Bezeichnung ihrer Kunst. Es ist die bekannte Liste der Vergnugungen an denen andere Samanas und Brahmanen teil nehmen, die aber der Samana Gotama verabscheut, im Brahmajālasutta 1, 13 te erarūpam visūkadassanam anuyutta viharanti seyyathidam naccam gıtam vadıtam pekkham akl hanam panıssaram vetalam kumbhathunam sobhanagarakam candalam vamsam dhopanam hatthiyuddham usw 3) Fur sobhanagarakam sind handschriftliche Lesarten sobhanakārakam karakam, sobhanagaranam, sobhanakam in der Sumangalaviläsini auch sobhana karam, sobhanagam Sobhanaka oder ga ist naturlich sanskr \*śobhanaka, eine Weiterbildung von sobhana das auch dem im Mahabhasya handschrift lich belegten sobhanika zugrunde liegt4) Sobhanagarakam geht meines Erachtens auf sobhanakarakam oder karakam zuruck, sobhanagaranam auf sobhanakaranam Vielleicht sind die Formen mit a in Anlehnung an Sobhanagara entstanden, mit dem sie direkt nichts zu tun haben, sie können aber auch aus dem ursprunglichen östlichen Dialekt übernommen sein Daß hier von der Kunst der sobhsyas die Rede ist, kann wenn man die Liste mit den oben gegebenen vergleicht wohl keinem Zweifel unterliegen Ich gehe daher auf fruher aufgestellte Vermutungen uber die Bedeutung

<sup>1)</sup> Lies ji alla statt rlla

<sup>2)</sup> Nach einer Erklärung in der Samdehavisausadhi zu Kalpasutra 100 sind die Jallis räjnäh stotrapathalah also dasselbe wie die Vaitalikas. Für die Deutung des Kommentars als Barbiere (jalle ti massum karonie nahäpite) gilt das S 422 Bemerkte.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Die Stelle ist zul tzt übersetzt und ausführlich behandelt von Franke Digha nikava S 8ff der auch sehon die nachher besprochenen Stellen über pațibl anaeuta nangezoga hat

<sup>4)</sup> Vgl Billungen wie gil janaka "Sanger u w

des Wortes nicht ein Buddhaghosa erklart es durch natānam abbho kkıranam und fugt hinzu sobhanagarakam vā patibhānacitlan ti suttam holi So wenig klar diese Worte im einzelnen sein mögen, so lassen sie doch das eine erkennen es handelt sich beim sobhanaka nach Buddhaghosa um natas und um Bilder, also um die beiden Dinge die uns schon vorher in Verbindung mit den Saubhikas begegnet sind. Im übrigen bleibt freilich der Ausdruck natānam abbhokkıranam zunachst vollig dunkel, vage Ver mutungen zu außern, halte ich fur zwecklos. Etwas besser sind wir über patibhānacitta unterrichtet Nach Bhikkhunivibh Pāc 41 war in der Ge maldegalerie (cittāgara) im Park des Königs Pasenadi Kosala ein patibhana citta 'gemacht' (Latam hoti) und viele Menschen gingen hin es zu betrachten Pac 26 (Vin IV, 60f) wird ein Streich des ehrwurdigen Udayin erzahlt Den hat eine Nonne gebeten ihr ein Kleid zu nahen Udäyin tut es, er farbt das Kleid und richtet es schön her und bringt dann in der Mitte ein patibhānacitta an (majjhe patibhānacittam vutthāpetia)1) Darauf legt er das Kleid zusammengefaltet hin Als die Nonne es abholt, scharft er ihr ein es erst im letzten Augenblick, wenn sie zur Predigt geht, anzulegen und hinter den anderen Nonnen herzugehen Die Nonne befolgt das auch und die Leute, die sie in diesem Aufzug erblicken sind entrustet Buddha ghosa bemerkt zu patibhanacitta (S 358) patibhanacittan is attano patibhā nena katacıttam | so kıra cıvaram rajıtvā tassa majjhe nānāvanneh vippa gatamedhunam (sic) itthipurisarūpam akasi. Danach wurde der ehrwurdige Udayın der armen Nonne ein obszönes Bild angeheftet haben, im Text steht davon aber nichts und in dem Wort selbst liegt dieser Sinn jedenfalls nicht Etwas weiter führt Cullav 6, 3, 2 Da wird von den beruchtigten sechs Mönchen berichtet daß sie im Vihara ein palibhänacitta das Manner und Frauen darstellte machen ließen (vihare patibhanacittam karapenti atthirupakam purisarupakam) Der Buddha verbietet solche Darstellungen und erlaubt nur Kranzwerk (mālakammam), Schlingpflanzenwerk (latā kammam) Delphinzahne (makaradantakam) und pañcapatthikam') Hier werden also die patibhānacitlas der Ornamentmalerei gegenubergestellt, und uberdies wird ausdrucklich gesagt, daß sie Personen darstellten Das paßt genau auf die Bilder, die die Saubhikas vorfuhrten Es ist verlockend, patibhānacitta mit Ruel sicht auf die etymologische Bedeutung von patibhāna

<sup>1)</sup> Lesart samuţţhāpetvu

<sup>\*)</sup> Diese vier werden auch Cullav 5 11 6 14 4 Kommentar zu Pae 19 auf gezahlt Rhys Davids und Oldenberg übersetzen die beiden letzten Vorte durch bone hooks and eupboards. Auch aus den letztgenannten Stellen wo setarunnan kala vannan gerukaparikannan; vorhergeht sel unt mir klar hervorzugel en daß sie wie mädläkminan und laidkamnan bestimmte Verzu rungen bedeuten. De makraralandas sind öffenbar mit den makarakotis idintisch die in der Kadambari sils Verzu rungen an Armbanden in und Dandemen erwähnt werden (hald Bomba, 1890 S 20 ango la pattrabhangamakarakoti. S 43 wo wohl zu 1 sen ist mukutapattrabhangamakarakoti.

425

als 'Wiederscheinbild', also 'Schattenbild', zu deuten Allein nachweisbar ist diese Bedeutung von patibhäna nicht, und wir mussen daher patibhä nacitta doch wohl als 'Phantasiebild' auffassen') So hat offenbar auch Buddhaghosa das Wort verstanden Patibhänacita kann somit nucht beweisen, daß das sobhanaka das Schattenspiel war, vorausgesetzt, daß Buddhaghosas Erklarung überhaupt richtig ist, wurde es eher dafür ein treten, daß die Saubhlas gelegentlich auch Bilder erklärten, worauf schon die Mahäbhäsya Stelle führte

Wir haben uns endlich die Frage vorzulegen, ob sich aus dem Namen der Saubhikas Ruckschlusse auf die Tatigkeit, die sie ausubten, machen lassen Sk śaubhika, śobhika, p sobhiya usw ist sicherlich eine Ableitung von sk śobhā, p sobhā wie kāthika von kathā oder sabhika von sabhā, aber die gewohnliche Bedeutung von śobhā 'Schmuck, Pracht, Schönheit', hillt kaum zum Verstandins von śaubhika

Auf śobhā geht aber offenbar auch saubha²) zuruck, das nach Hār 123 eine in der Luft fliegende Stadt ist (khasamcār puram saubham). Im Mahābhārata gehort diese Luftstadt Saubha dem Sālva und wird von Krsna gespalten und herabgesturzt³) Neben saubha findet sich auch sobha, so bei Bhāskaramiśra und Uata im Kommentar zum Satarudriya³), und zwar mit der Erklarung gandharvanagaram, was keinen Zweifel dar uber laßt, daß saubha, sobha ein Name der Fata morgana ist Daß dem Wort eigentheh ein s zukommt, scheint mir aus dem sicher dazugehörigen saubhāh und śobhāh hervorzugehen, das erstere wird Trik 5, das zweite Hem Abh sesa 2 unter den Namen für die Himmelsbewohner angeführt

Die erwahnte Stelle des Satarudriya selbst (Vaj S 16, 33, Taitt S 4, 5, 6, 1, Maitr S 2, 9, 6, Käth 17, 14) lautet namah sobhyāya ca pratisaryāya (Maitr S pratisarāya) ca Bhāskarannisra bemerkt dazu Sobham nama gandhari anagaram | Saliasobhanam (°) adhishāyeti Mahābhārate daršanāt pratikulam saranam sarah raksābandho vā tatra bha vāya, Ūata Sobha iti gandharvanagaram | subhayam (°) iti vā | abhicāra karmapratisarah pratyabhicārah\*) Sobhya erscheint noch einmal als Bei

<sup>1)</sup> Zu der Bedeutung von patibhāna vgl insbesondere Jat I, 60 sabbatalara caresu sakām sakun ca paţibhanam dassayantesu 'wahrend alle Talaxacaras ihre ver schiedenen 'Phantasien' oder Einfalle' vorfuhrten Talavacara, AMg talâyara, ist die zusammenfassende Bezeichnung für Vusiker und Tanzer

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Schon im PW wird unter saubhika vermutet, daß es mit saubha zusammen hange, und Rhys Davids hat das Wort zur Erklarung von sobhanagarakam heran gezogen (Anm zum Text und SBB II, S 9)

<sup>3)</sup> Siehe be-onders 3, 14, 1ff 4) Ind Stud 2, 38

<sup>4)</sup> Anders, nber vollig verfehlt Såyann, der in sobhya sa und ubha sucht ubha hyām punyapāpābhyam saha vartata iti sobhyo (lice sobho) manusyalokah lata eva äharvanika amananti punyena pinyam lokam nuyati papena pāpam ubhabhyām eva manugalokam iti latra bhavah sobhyah | pratisaro vivāhādau haste dhāryamāno rakṣdbandha| | lam arhatiti pratisaryah

wort des Rudra in einem Mantra im Gautamadharmaśästra 26, 12 namah sobhyāya supurusāya mahāpurusāya madhyamapurusāyaltamapurusāya brahmacārine namah¹) Aus der Gegenuberstellung von sobhya und pratisarya schemt mir hervorzugehen, daß sobhya 'der im Zauber weilende', pratisarya 'der im Gegenzauber, in Zauberabwehr weilende' ist, und ich möchte sobhya trotz des 's auf sobhā zuruckfuhren, das danach ein Synonym von māyā sein wurde Diese Bedeutungsentwicklung hat vielleicht überhaupt nur im Prakrit stattgefunden, und das mag der Grund gewesen sein, wes halb man sobhya wie spater saubha und saubhila mit Beibehaltung der prakritischen sin das Sanskrit übernahm

Ich glaube dieses śobhā im Sinne von māyā noch an einer anderen Stelle nachweisen zu können. In den Therigäthäs sagt dieselbe Nonne Subhā, von der schon oben die Rede war, um ihrem Liebhaber das Torichte seiner Werbung klarzumachen (390ff)

ditthā hi mayā sucititā sombhā dārukacillakā navā | tantihi ca khīlakehi ca vinibaddhā vividham panaceitā || tamk' uddhate tantikhilake visatthe vikale paripakkate | avinde khandaso kate kimhi tattha manam niceasue ||

Tch habe eine sombhā¹) gesehen, die schon bemalt war, mit hölzernen Stabchen (?) versehen, neu, mit Schnuren und Pflöcken auf allen Seiten befestigt, die man in mannigfacher Weise tanzen heß Wenn jenes Schnur und Pflockwerk herausgezogen, auseinandergenommen, verstummelt, hierund dorthin geworfen, unauffindbar (?), in Stucke zerlegt ist, was ist es dann noch, daß du deinen Sinn darauf richten möchtest "

Sombhā, das bisher nur hier belegt ist, wird von Buddhaghosa durch sombhā, a crilart, woraus nichts zu enthehmen ist. Aus dem Zusammen hang geht aber mit Sicherheit hervor, daß hier von einer Puppe die Rede ist. Daß dabei aber an das Puppenspiel zu denken ist, ist mir ganz unwährscheinlich. Die Beschreibung führt vielmehr darauf, daß es sich um eine mechanische Puppe handelt. Die mechanischen Puppen, die Somsprabhä ihrer Freundin Kalingasenä bringt, sind nach der Darstellung Somadevas (Kathäs 29) aus Holz (nyastadärumayänelamäyäsadgyantraputrikäh ist.) aus Holz (nyastadärumayänelamäyäsadgyantraputrikäh ist.) sie bewegen sich durch einen bloßen Druck auf einen Pflock (kihlähätumätrena 10), und eine von ihnen tanzt (kācin nanarta 20)<sup>2</sup>) Auch Buddhaghosa hat sieherlich an eine mechanische Puppe gedacht, in seiner Er-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Sobhydya ist hier wahrscheinlich ein späterer Zusatz. Das Wort fehlt in dem entsprechenden Mantra im Samavidhanabr 1, 2, 5 (namoh purusdya aupurusdya usw)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ob sombhā Singular ist, ist nicht ganz sicher. Buddhaghosa hat es velleicht als Plural betrachtet, da er därukacillatā durch därudandādihi uparacitarupakāni erklart. Da aber die Nonne die sombhā doch mit ihrem eigenen Körper vergleicht, so hiegt die Singular ihlat.

<sup>1)</sup> Lévi, Théâtre indien, 8 324f., Pischel Heimat des Puppenspiels 5 7f

klarung findet sich nichts, was auf das Puppenspiel hindeutete. Daraus erklart sich auch, warum hier micht einer der gewöhnlichen Ausdrucke für Puppe gebraucht ist, sondern sombhä, das meines Eiachtens nichts weiter als sobhä, mit Einschub eines Nasals wie in p nangara, nänga, singäla usw, und ein Synonym von mäyä ist. Wie die Puppe ein 'Blendwerk' ge nannt werden konnte, zeigen die im Kathäs gebrauchten Ausdrucke mäyäsadyantraputrikä, siamayäyantraputrikä. Ist aber p sobhä 'Blendwerk, Zauber', so sind die sobhiyas oder saubhikas 'Vorfuhrer von Blendwerk, Zauber', was durchaus zu der Erklärung Purusottamadevas, von der wir ausgingen, stimmen wurde. Nun kann ein 'Blendwerk' an und für sich gewiß in sehr verschiedenartiger Weise ausgeführt werden, ein 'Blendwerk' aber, bei dem man die Totung des Kamsa oder die Fesselung des Bah oder gar die ganze Geschichte des Räma zu sehen glaubte, scheint mir technisch eigentlich nur durch Schattenbilder ausführbar zu sein

Ich bin trotz alledem bereit, zuzugeben, daß es nur als wahrscheinlich bezeichnet werden kann, daß die Saubhikas Schattenspieler waren, der absolut sichere Nachweis laßt sich vorlaufig kaum erbringen \* Aber schließ hch ist das gar nicht das Wesentliche Worauf es ankommt, ist. daß die Śaubhikas wie das Mahābhāsya bezeugt, genau so wie die Granthikas episch mythologische Stoffe vortrugen, die sie aber im Unterschied von jenen noch weiter durch Vorfuhrungen, sei es nun von Schattenbildern oder von menschlichen, stummen Spielern illustrierten. Ich halte es fur ganz unwahrscheinlich, daß sich diese Art der Vorfuhrungen zu einer Zeit ent wickelt haben sollte, als ein wirkliches Drama schon bestand. Vor allem durfte es denjenigen die die Saubhikas nicht als Schattenspieler ansehen schwer fallen, die Prioritat des Dramas zu behaupten Daß die natas, wenn sie erst einmal zu wirklichen Schauspielern vorgeruckt waren, wieder zu stummen Spielern herabgesunken waren ist kaum glaublich. Mir ist es sogar im Gegensatz zu Hillebrandt durchaus nicht sicher, ob zu Patañ talis Zeit schon ein wirkliches, d h literarisches Drama bestand Worter nata, natya usw , auf die Hillebrandt sich im wesentlichen stutzt, können das meines Erachtens nicht beweisen im Gegenteil wenn wir einmal etwas Bestimmteres über die Kunst der natas der alteren Zeit erfahren. hat es mit dem Drama gewöhnlich gar nichts zu tun. Ich kann daher in den Darbietungen der Saublikas nur eine Vorstuse des spateren litera rischen Dramas sehen, soweit es seine Stoffe dem Epos und der Mythologie entminmt Dadurch, daß man das Wort dem Rezitator nahm und den bis dahm nur durch die Geste wirkenden Figuren selbst in den Mund legte, ist das Nātaka im engeren Sinn entstanden!). Dem scheint nur eins zu

Puppenspel stets nur eine Nachahmung des Dramas seien. Ich verweise dem gegen über auf Java wo die von menschieden Spielern aufgeführten Wavang topeng und Wayang wong unzwicht haft aus dem Schattenspiel hervorgeangen sind. Das be

428 Alı und Āla

widersprechen Das Nataka hat seit Kälidasa als standige Figur den Vidüsaka Wenn er bei Bhavabhūti fehlt, so geht das auf persönliche Ab neigung zuruck. In dem Vortrag epischer Dichtungen, wie sie den San bhikas zukommen, hat aber der Vidüsaka selbstverstandlich keine Stelle Er kommt in auch tatsachlich im Mahanataka und im Dütangada, die wir fur die Saubhikas in Anspruch nehmen mussen, nicht vor Glocklicher weise sind wir ietzt in der Lage, mit Bestimmtheit behaupten zu können. daß das episch mythologische Drama in vorklassischer Zeit den Vidüsaka noch nicht aufgenommen hatte Wohl kennen Asvaghosa und Bhasa den Vidusaka, aber er tritt nur im Prakarana, dem burgerlichen Schauspiel. auf und m den Dramen, die auf die Kathā zuruckgehen, so bei Asvaghosa ım Sarıputraprakarana, bei Bhasa im Carudatta Syannayasayadatta Pratiiñavaugandharāyana, Avimaraka Er fehlt dagegen in allen Dramen Bhasas, die epische Stoffe behandeln, im Pañcaratra, Balacarita Madhya mavvāvoga, Dūtavākva, Dūtaghatotkaca Karnabhara und Urubhanga Hier tritt ein tiefgehender Unterschied innerhalb des indischen Dramas zutage, der auf seinen doppelten Ursprung hinweist. Die Vorfuhrungen der Sauhbikas auf der einen die Kunste der alten natas auf der anderen Seite sind die Wurzeln, aus denen das indische Drama erwachsen ist Welcher Art jene Kunste der natas waren und wie sie sich zum Drama umgestalteten, hoffe ich spater zeigen zu können¹)

## Ali und Ala.

In einem demnichst erscheinenden Aufsatz habe ich den Nachweis zu furhen gesucht daß das l des spateren Sanskrit, das nicht auf altem l oder beruht aus zerebralem l entstanden ist, das seinerseits wiederum auf ein zerebrales d zuruckgeht Ich sehe die Herkunft des l aus l unter anderem als gesichert an wenn in alten nordindischen Inschriften oder Handschriften des Schreibung l statt des spater ublichen l vorliegt, und es sei gestattet, hier an einem weiteren Beispiel zu zeigen, wie solche Schreibungen für

weist schon der Name wajang bedeutet Schatten Das Wayang wong ist überhaupt erst im 18 Jahrhundert aufgekommen (Juynboll a a O S 119)

<sup>1)</sup> Wenge Tage nach Abschluß dieser Arbeit sandte mir Konow einen Sonder abdruck seines Artikels Zur Frühgeschichte des indischen Theaters aus den Auf satzen zur Kultur und Sprachgeschichte I rist kultin gewidmet. Konow geht von ganz anderen Tatsachen aus und beurteilt die Subhikas und Grantl kas ganz anders als ich, seine Schlußworte über den doppelten Ursprung des müsschen Dramas decken sich aber fast vollig mit meinen eigenen. Ich freue mich über dies Zusammentreff in, weil es imr eine Gewahr dafür zu sein scheunt daß wir um sauf dim richtigen Webfinden. Bemerken will seh noch diß Konow der Liste dir Dramen Blässs die auf dem Epos berülen und dis Villisaka entbehren noch das Vähisekanalaka und das Pratumänfalka hunzingtigt den mir micht zugunglich sind.

die Etymologie und selbst für die Interpretation vedischer Texte von Bedeutung sein können

Fur als 'Biene' verzeichnen die Petersburger Wörterbucher als fruheste Belege Stellen aus Kälidäsas Raghuvamśa Ein so spat erscheinendes Wort unterliegt von vornherein dem Verdacht, ein Lehnwort aus den Volkssprachen zu sein. In einer Felseninschrift zu Tusam im Panjab, die aus dem Ende des vierten oder Anfang des funften Jahrhunderts stammt, wird das Wort mit l geschrieben Jāmbaiatīiadanāraundormtālinā (CII III, 270)1) Das weist auf ein ursprungliches \*adi, das sich am natur lichsten als eine Prakritform aus \*rd: erklart Analogien für den Übergang eines anlautenden r in a bieten M AMg usw acchai = rcchaii, Pali AMg accha = rhsa, AMg ana = rna ((Pischel, Gramm d Prakritspr § 57) Dem \*rdi entspricht im Griechischen genau dodic, das Herodot 1, 215, 4, 81 fur 'Pfeilspitze', Aeschylus, Prom 880 fur den 'Stachel' der Bremse gebraucht οἴστρου δ'ἄρδις χρίει μ' ἄπυρος 2} Es kann kaum zweifelhaft sein, daß die altere Bedeutung des Wortes im Griechischen erhalten ist Als Name der Biene kann als verkurztes Kompositum sein, wie khadaa 'Rhinozeros' fur alteres khadgarısana steht oder sücika (RV 1, 191, 7) auf ein sücimukha oder eine ähnliche Bildung zuruckgeht. Ausgeschlossen ist es aber nicht, daß \*rdi nach einem bei Tiernamen auch sonst zu beob achtenden Gebrauch die Biene nach ihrem charakteristischen Körperteil bezeichnet, als wurde sich dann zu ἄρδις verhalten wie etwa innerhalb des Latemischen barbus 'Barbe' zu barba

Ohne wetteres ist nun auch verstandlich warum als nach den indischen Levikographen (Am. 2, 5, 14, Trik. 683, Vaij. 1, 4, 1, 32) auch den Skorpion (träcika, druna) bezeichnen kann. Die Biene und der Skorpion sind sehr verschiedene Tiere, der Stachel aber ist beiden gemeinsam<sup>3</sup>)

Neben als lehren die Lexikographen auch alin in der Bedeutung 'Biene' (Am. 2, 5, 22, Trik '782, Hall 2 100, Vanj 1, 2, 3 42, Hem abb 12124), Med n 34, Śabdārnava bei Ujival zu Un 4, 138) und 'Skorpion' (Trik 782, Här 2204), Med n 34) An den meisten Stellen laßt es sich nicht

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Chulders gubt das Pali Wort als alt (Abhidh Rasar) Ich kann darin der Schreibung in der Inschrift gegenüber nur eine falsche Schreibung sehen. Für I spricht außerdem das nachher besprochene Pali ala. Solange alt im Pali nicht aus der alteren Literatur belegt ist muß es überhaupt als aus dem Sanskrit zurückübernommen gelten.

<sup>2)</sup> Auf weitere Verwandte des Wortes naher einzugehen, muß ich mir hier ver sagen Sie hegen wahrscheinlich in ved ardayati, rdüdara, rdupå, rdürfdh vor

<sup>\*)</sup> Ob ali in der Bedeutung 'berauschendes Getrank' dasselbe Wort ist, ist sehwer zu entscheiden Um die nach dem PW nur im Sabdar in SKDr verzeich neten Bedeutungen 'Krahe' und 'Kuckuk' brauchen wir uns, solange sie nicht besser bezeitet sind, kaum zu kummern

<sup>4)</sup> Indindiro II rolambah, aus ali erschließt der Kommentar beide Formen 5) Drunas edli ea erseikah Auch Am 2, 5, 14 alukrunau tu erseike, Vaij 1, 4,

entscheiden, ob der i- oder der in-Stamm vorliegt. So laßt es sich z. B., falls ich nichts ubersehen habe, nicht feststellen, ob Kälidasa ali oder alin fur 'Biene' gebrauchte (Kum. 4, 15 alipanktih; Raghuv. 9, 30 alinirapatatrinah; 9, 41 alibhih; 9, 44 alikadambaka-; 9, 45 alivrajāh; 12, 102 alivrndaih). Dandın und Magha gebrauchen beide Stamme nebeneinander: so Kāvv 3. 34 alīn1); Šiś. 4, 30 alīnām; 6, 12 aleh; 12, 64 alayah, aber Kāvv. 2. 176 alinām: 3. 13 alinah: Sis. 6, 4 alini. Zu alin findet sich nach dem PW. auch ein Femininum alini in der Bedeutung 'neibliche Biene' (Sis. 6. 72: Prasannar. 107, 14) und 'Bienenschwarm' (Bhartrh. 1, 5 [22] aliniiisnuh kacānām cauah)2). Als Name des Skorpions im Tierkreis findet sich alin Varāham. Brhats. 5, 40; 40, 5 (alini)3). Alin ist naturlich eine Weiterbildung von ala, n., das Hal. 3, 23; Vaij. 1, 4, 1, 32; Hem. abh. 1211 als Bezeichnung des Schwanzes oder genauer des Schwanzstachels des Skorpions verzeichnet ist. Im Pah erscheint ala, m, wiederholt in der Bedeutung 'Schere des Krebses'. Belege hat Franke, WZKM. VIII, 324 gesammelt4). P. ala ist sicherlich mit dem ala des Sk. identisch5). Es scheint. daß man ala zunachst von dem Schwanzstachel auch auf die Scheren des Skorpions und dann weiter des Krebses übertragen hat. Das letztere ist um so begreiflicher als der Inder wegen der Ähnlichkeit der außeren Gestalt Skorpione und Krebse in eine Klasse stellte; Suśruta spricht 2, 257 von samudravršcikas, 'Seeskorpionen', womit offenbar Hummer und ahnliche Tiere gemeint sind6) Die Schreibung mit l im Pali7) beweist, daß

<sup>1, 32</sup> trécike tv älyalıdrünä (so zu lesen) kann naturlıch alın vorhegen. Sicher erschemt der in Stamm Vaij 2, 3, 6, 14 sımhakanyatulalınäm.

<sup>1)</sup> Auch alimat Kāvy. 3, 17 weist auf ali

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) An der zweiten Stelle, die im PW für 'Bienenschwarm' angegeben wird, Bhäg Pur. 10, 54, 35 ist Yadupraura nalnum yathā yajah zu lesen
<sup>5</sup>) Man wird dansch auch an anderen Stellen des Werkes den in Stamin an-

<sup>3)</sup> Man wird danach auch an anderen Stellen des Werkes den in Stamm annehmen durfen, so alipravese 40, 2, aligāt 40, 6, alimukhe 40, 7 usw.

<sup>&</sup>quot;) Franke möchte glauben, daß durch dieses Pali ole die Dhätup 15. 8 verzeichnete Wurzel ale virane als gesichert gelten könne. Ich kann dem nicht zustummen Die Wurzel ala wird bhägenaporydptischranesu gelehrt, die gleichen Bedeutungen lehren die Lexikographen für ulam; z B Am 3, 3, 251 dam bhügenaparydptischranesu retranardzakam, Sāši 756 virane bhügen bölken udybal alam iti dharuni, usw. De nach scheint es mir unbestreitbar, daß die im PW augesprochene Vernutung, al sei eine zur Erklarung von alam effundene Wurzel, nichtig ist Fur mich steht ala mit solchen sautradhäus wie ula dähe (wegen ulka), ura gatau (wegen uraga) auf einer Stufe Naturich hat man die Wurzel al später auch für andere Ety nologen benutzt und insbesondere für die von ali. Ujiv aladatta zu Uj. 4, 138 leitet ali von alati ohne nahre Bedeutungsangabe ab, Hemaeanden, Uj. 619 von ali hhäsandau

<sup>\*)</sup> Die Verschiedenheit des Geschlechtes fallt bei einem solchen Worte kaum ins Gewicht

<sup>9)</sup> In alterer Zeit hat man aber die Scheren als Hörner des Tieres aufgefaßt. Es ist charakteristisch, daß in den Gäthäs der Jät. (267, 1, 389, 1) der Krobs singligt nannt wird, während der Kommentar von das spricht.

<sup>7)</sup> Bisweilen schreiben die Handschriften auch ala

ala auf ada zuruckgeht Dies ada ist aber im Mahābhāsya zu Pan 8,3,56 tatsachlich belegt, Patañjali gibt hier, um zu zeigen, daß das in der Regel genannte sād nur das Substitut von sah sein durfe, die Beispiele sādo dandah, sādo rrscihāh, 'der Stock, der Skorpion, der mit einem Stachel versehen ist') Ada ist die mit dem Panineischen Lautsystem, das das lignoriert, übereinstimmende Form des Wortes und geht offenbar auf \*rda zuruck wie ali auf \*rdi Es liegt wegen des ada nahe, zu denken daß alt überhaupt auf alin beruhe, und in der Tat ware bei einem Lehnwort aus dem Prakrit, wo die Stimme auf i und in vielfach zusammenfallen, die irrtumliche Verwendung als i Stamm nicht unmöglich Allein gerade die Übereinstimmung mit āçõig spricht doch für die Ursprunglichkeit von ali und das Nebenemanderstehen von \*rdi und \*rda laßt sich durch die An nahme erklaren, daß der a Stamm zunachst regelrecht als Hinterghed des Kompositums eintrat') und dann weiter frei verwendet werde

Anstut als, alm lehren Haläyudha, 3, 23, Mankha 7973), in der Be deutung Skorpion' als, Hemacandra, abh 1211, alm und äls (äly älsh) Dieselben Formen werden im Kommentar der Bombayer Ausgabe des Amarakosa, 2, 5, 14, aus dem Lexikon des Bopälta und eines Anonymus zitiert') Vaij 1, 4, 1, 32 nennt als(n) neben als(n)') Es ist kaum anzu nehmen, daß dieses äls, älsn micht auf dem alteren als alsn in der gleichen Bedeutung berühen sollte Rein mechanische Dehnung des Anlautes ist mir unwahrscheinlich, ich möchte eher annehmen, daß sie in Anlehnung an äla erfolgt ist'), das nach dem PW bei Susruta 2 257 296, 297 belegt ist An den beiden letzten Stellen spricht Susruta von einer gewissen Epunenart, die er älausa nennt älamutransä, jäyante tälusosas ca dähas cälausänvite An der ersten Stelle lehrt er daß der Skorpion der Viswam bhara (Skorpionenart) der Räjivafisch der Uccitinga (Krebsart) und die Seeskorpione ihr Gift im ala haben vrscikaursämbhararäji amatsyocci fingäh samudravrscikäs cälausäh Liegt auch hier wirklich älausak vor

<sup>1)</sup> Ala und ada hat schon Wackernagel, Altınd Gr I p 222, zusammengestellt

<sup>\*)</sup> Wackernagel a a O III p 118f

<sup>2)</sup> Zitiert mit einem Beleg von Mahendra zu Hem an 2 464

<sup>4)</sup> Alıh alıh, | vrściko druna ālıh syād 11s Bopalıtah | ālī | athāli syād vrścike bhramare pumān 11s kośīntaram

<sup>4)</sup> Sieht oben S 429 Ann 5 Ebenso kann Har 220 Van 2 3 6 14 alin vor hegen Auch sonst ist eine Entscheidung über die genaue Form des Wortes oft nicht möglich Süryasiddh 12 66 dhanurmrgditkumbheeu kann ali alin ali oder alin ent halten

<sup>4)</sup> Ich halte es für sehr wahrscheinlich daß all allm Skorpion eine kunstliche Neubildung ist die der Absicht entsprungen ist das Wort von all allm Bienz zu differenzieren. Man beachte daß Haltyudha Mahkha und Henneandra, die all allm Skorpion' Ichren all allm in dieser Bedeutung nicht verzeichnen. Was das PW für all im der Bedeutung Biene anführt ist so unsucher daß es sich nicht verlohnt darauf einzig hen.

432 Alı und Āla

und ist cālarīsāļi meht etwa einfach in ca alarīsāh zu zerlegen i), so durfte es das Wahrscheinlichste sein, daß āla eine Ableitung von ala, ada ist als 'die aus dem ala stammende (Flussigkeit)', auch der Rājīva mag irgendein als ala bezeichnetes Organ haben, das eine Flussigkeit absondert, und mit den ālarīsā Spinnen ist vielleicht eine kleinere Skorpionenart gemeint, die den Spinnen ahnelt Andererseits ist aber auch die Annahme eines ur sprunglichen āla 'Austluß, Schleim'?) durchaus nicht unmöglich, das Wort könnte dann, wie Liden, Stud 31 gezeigt hat, mit ved rījīsā verbunden werden

Nun gibt es aber auch ein āla, das nach den Lexikographen (Am 2, 9, 103. Van 1, 3, 2, 14, Hem abh 1059, an 2, 463, vgl auch Bhavaprak 1, 1, 263) den gelben Arsenik, Auripigment, bezeichnet Belegt ist es in Verbindung mit manahsilā bei Suśruta (siehe PW) und oft, mit verdeutlichendem Zusatz, als haritāla im Mbh und in der klassischen Literatur3) Mit diesem ala laßt sich ala 'Ausfluß' schon der Bedeutung nach nicht vereinigen, sollte sich die Ableitung des ala Ausfluß von ada bestatigen, so sind die Worte auch lautlich erst im Laufe der Zeit zusammengefallen. denn āla 'Arsenik' hat altes l Es ist kaum zu bezweifeln, daß das Wort für 'Arsenik' in RV 6, 75 15 vorliegt, wo der Pfeil das Beiwort dläkta erhalt Sayana erklart das Wort ālena visenāktā, und man hat danach ala hier meist als Gift gedeutet Es hegt aber kein Grund vor, warum āla, wenn es im spateren Sanskrit eine bestimmte giftige Substanz bezeichnet, dieselbe Bedeutung nicht auch schon im Veda haben sollte, und ich halte daher die Ubersetzung 'mit Arsenik bestrichen', die Geldner in seinem Glossar gibt, fur richtig4)

¹) Der Zusammenhang laßt nicht erkennen ob ala oder ala vorliegt, da unter den adhythanas der tienschen Gifte sowohl Korperteile wie damytin ankha als anter Ausschiedungen wie mutra purtşa vorkommen. Die Frage wird dadurch noch kom plizierter, daß Sustruis in der Aufzählung der 16 adhisţikanas weder ala noch dae erwahnt. Kavring Kunpla Lal gibt ala in seiner Übersetzung durch saliva wieder als ob lald dastande vielleicht mit Rucksicht auf Binataprab. 2 4, 155 wo aber lala als adhistihana des Giftes nur für den Üverütka (« Überinging) usw. gelehrt wird.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Die Bedeutung 'Laich, die im PW offenbar wegen des Rajiva angesetzt ist erscheint mir nicht gerechtfertigt

<sup>\*)</sup> Der Kommentar zu Am 2 9 103 in der Bombayer Ausgabe führt das Zeugnis eines Madhava für die Form ala an, die sich auch Rajanigh 13 65 findet Sie berüht wohl behens auf falscher Zerlegung von harntala wie das von den Lexikographen (Saiv 770 Am 2, 9, 103 Trik 948 Vauj 1, 3 2, 14, Hem abh 1059, an 2, 480 Med 1, 23f auch Bhavaprak 1, 1, 263 Rajanigh 13, 685 gelehrte istle zu ben dem in Bhavaprak Rajanigh auch dieber erscheint vgl Garbe, Ind Min , p 48

<sup>9</sup> Man wird nicht dagegen einwenden durfen, daß nach AV 4,6 das Gift, mit dem der Pfeil bestreiben wird offenbar ein Pflanzengiß ist da ei in V 8 ogafåe an giredet wird Wartum söllte man nicht mineralische und vegetabilische Gifte neben einander verwendet haben? Von mineralischen Giften (d\u00e4titusses) kennt aber Sulruta 2 232 mir pflend\u00e4moldhaben und hartitäte

Alı und Ala 433

Ala 'Arsenik' liegt meines Erachtens aber noch in einer anderen Stelle des Veda vor, ohne bisher richtig erkannt zu sein, namlich in AV 5, 22, 6 takman vyäla ví gada vyanga bhúri yātaya

dāsim nestakrarīm eccha tām vayrena sam arpaya [[

Bloomfield1) hat die Worte vyala ví gada vyanga unubersetzt gelassen. Whitney sagt von seiner Übersetzung der ersten Zeile, sie sei nur mechanisch, da Emendationen unbefriedigend seien. Mir scheinen die Schwierigkeiten doch nicht so unuberwindlich zu sein Vyala hat man bisher fast allgemein mit dem viāla des epischen und klassischen Sanskrit2) identiliziert, und danach entweder durch 'tuckisch' (PW, Grill, Hillebrandt, Whitney) oder 'Schlange' (Ludwig Griffith) wiedergegeben Diese Auf fassung ist unhaltbar Neben Sk. vuäla findet sich vuäda3), das allein schon beweisen wurde, daß das l über l aus d entstanden ist. Die Zwischenstufe vyāla ist überdies in der Felsenmschrift des Rudradāman zu Junāgadh in Kathıavad (151 oder 152 n Chr)4) tatsachlıch bezeugt (Z 10 dasyuvya lamrgarogadibhir ) Die Schreibung l fur l ist fur den AV ganz un wahrscheinlich - die bisher beigebrachten Beispiele sind jedenfalls sehr unsicher - und ich halte sie gerade bei diesem Wort, bei dem sich die Schreibung vyāda bis in spate Zeit gehalten hat, für vollig ausgeschlossen Vuāla kann also nur das āla, das uns im RV begegnet, enthalten Der emzige, der das richtig erkannt hat ist Weber, aber seine Übersetzung 'giftlos' paßt offenbar nicht

Um die Bedeutung festzustellen, werden wir am besten von dem da neben stehenden vyanga ausgehen Hillebrandt gibt es durch 'körperlos' wieder Das kann nicht richtig sein. Der Takman erscheint im Gegenteil ın dem Lied sehr körperhaft, in V 3 werden außerdem ausdrucklich Eigenschaften seines Körpers erwahnt Ludwig Grill? Griffith, Weber, Whitney ubersetzen vyanga mit 'gliedlos' Diese Übersetzung ist zum Teil durch die Ansicht beeinflußt daß vyala 'Schlange' sei Ist das unmöglich, so ist damit auch der Auffassung von vyanga als 'ghedlos' der Boden ent zogen Aber auch davon abgesehen paßt sie nicht Die Schilderung des Takman enthalt weder in diesem Lied noch anderswo irgend etwas, was darauf hinwiese daß man sich den Fieberdamon als Schlange dachte Ich kann aber auch nicht einmal zugeben, daß vyanga irgendwo ein Beiwort der Schlange ist Nach Grill und Bloomfield soll das in AV 7, 56, 4 der Fall sein Das Tier, um das es sich in jenem Lied handelt und das in V 5 und 7 sarkota genannt wird, wird nirgends mit einem unzweideutigen Namen fur 'Schlange' bezeichnet, wenn es den Schlangen auch nahe zu stehen schemt (V 1) Es gehört vielmehr zu den masakas, den stechenden

<sup>1)</sup> Fur die genaueren Literaturangaben verweise ich auf Whitney, Atharva Veda Samhita, p 259
3) In der vedischen Literatur kommt das Wort nach dem PW sonst nicht vor

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Siehe die Stellen im PW <sup>4</sup>) Ep Ind 8, 43

434 Ah und Åla

Insekten (maśálasyūrasám visám 3; maśakajámbhanī 2). Es ist klein (arbhásya 3), ist kaikáparvan¹) (1), hat Arme (ná te būhór bálam asti 6), tragt etwas Kleines in seinem Schwanze (púcche bibharsy arbhakám 6), verwundet mit Mund und Schwanz, hat aber das Gift nur in seinem Schwanz-behalter (yá ubhábhyām prahárasi púcchena cāsyèna ca | āsyè ná te visám kim u te pucchadháv asat 8). Deutlicher, scheint mir, kann doch der Skorpion nicht beschrieben werden²) Dazu kommt, daß sowohl die Anukramanī (mantroktavršcikadetatākam) als auch Kešava (vršcikabhaisajyam ucyate) das Lied auf den Skorpion beziehen. Andere Stellen, wo vyanga oder ananga Beiwort oder Name der Schlange ware, gibt es nicht; vyanga bedeutet vielmehr im Sk fur gewöhnlich 'eines Gliedes entbehrend, verkuppelt', was als Beiwort fur den Takman nicht paßt.

Daneben gibt es aber ein ganz anderes vuanga, das das PW. aus Suśruta und Śārngadharas, in der Bedeutung 'Flecken im Gesicht'3), aus dem Hariv. in der Bedeutung 'Fleck, Schandfleck' belegt. Das Wort muß aber auch einmal die Bedeutung 'fleckig' gehabt haben. Wenn nach den Lexikographen (Trik. 168; Vaij 1, 4, 1, 47; Hem abh. 1354; an. 2, 47; Med g 24) vyanga der 'Frosch' ist, so hat er sicherlich diesen Namen als der 'flekkige': schon in dem Froschlied RV. 7, 103 wird der piśni neben dem hárita erwahnt. Das PW, hat daher meines Erachtens mit vollem Recht auch in dem Vers des AV. fur vyånga die Bedeutung 'fleckig' angesetzt. Naturlich erklart sich das Beiwort aus den Krankheitssymptomen Wenn Bloomfield das mit einem non hquet ablehnt, so mochte ich demgegenuber darauf hinweisen, daß der Takman in V. 3 parusáh pāruseyáh heißt und daß Bloomfield selbst das mit 'fleckig, mit Flecken bedeckt' wiedergibt. Etymologisch ist tyànga naturlich ein Bahuvrihi aus \*anga 'Fleck' (zu añi) und dem Praverb vi in der Bedeutung 'nach verschiedenen Seiten gehend, sich ausbreitend', die in der alteren Sprache die gewohnliche ist4). Ebenso

schiedenen Seiten auseinandergeht, zerstiebt'. Im Banne der späteren Bedeutung

Es wurde zu weit führen, hier auf lanla einzugehen, lanlaparian beweist iedenfalls, daß das Tier Gelenke hat.

<sup>7)</sup> Auch die Worte in V 7 11 trécants mayüryüh schemen mir eine Anspielung auf den gewöhnlichen Namen des Skorpions, vrécika, zu enthalten Pfauenfedern werden auch später als Mittel gegen Skorpionenbisse verwendet; sehe Susinta 2, 294 Fur die Deutung auf den Skorpion hat sich übrigens schon Grill\*, p 185, ausgesprochen, der trotzdern p 156 sydnya für das Beiwort einer Schlange erklart.
5) Auch Vau J. 4, 4, 125

Alı und Ala 435

ist viparuh in AV 7, 56, 4 als Beiwort des Skorpions 'mit Gelenken auf allen Seiten', und das legt es nahe, das danebenstehende vyangah in diesem Fall als 'mit Gliedern auf allen Seiten' aufzufassen, wenn auch die Bedeutung 'mit Flecken bedeckt' auch hier nicht ausgeschlossen ist

Die Bedeutung, die vi in vyanga hat, muß es auch in dem offenbar parallelen vyālā haben, dies muß also 'auf allen Seiten mit Arsemk bestreut' bedeuten. Das Beiwort mag zunachst seltsam erscheinen. Aber ganz ahnlich wird der Takman in V 3 auadhvansa viārunāh genannt, 'rot wie Streupulver' oder 'wie rotes Streupulver', was dem Sinne nach jedenfalls so viel ist wie 'gleichsam mit rotem Pulver bestreut'. Zweitens aber ist es fur den Takman charakteristisch, daß er den Kranken gelb macht (ayām yō vistān hāritān kruōsi. 2, ayam yō abhisocayisnūr vistā rūpām hāritā kruōsi. AV. 6, 20, 3), AV. 1, 25, 2.3 wird er als 'Gott des Gelben' angeredet. Daß der haritasya deta mit haritāla bedeckt ist, ist also nicht verwunderlich')

Die Auffassung von vyala und vyanga ist auch fur die Erklarung von vi gada bestimmend Der Imperativ 'sprich heraus' (Ludwig, Griffith, Whitney in der Übersetzung) ist vollkommen sinnlos?) Whitney hat daher schon in seinem Index verborum vorgeschlagen, vigada zu lesen Dis ist im Grunde gar keine Textanderung, sondern nur eine Berichtigung des Padapätha, und ich hege keinen Zweifel daß Whitney soweit das Richtige getroffen hat Whitney hat aber weiter das Wort zu gad 'sprechen gestellt, und Grill und Hillebrandt sind ihm gefolgt und haben vigada durch 'stumm' bzw 'wort, sprachlos' übersetzt Warum der Takman so genannt

von t'hat man derartige Komposita im Veda vielfach falsch aufgefalt so ist z B in 1, 187, 1 vy opsa ertram tiparvam ardayat, víparvam sicherlich kem leeres Benwort gelenklos. Es ist vielmehr zu übersetzen 'er durchstiel den Vitra, so daß die Ge lenke (oder Stucke) ausemandergingen', vgl 8 6, 13 vi vitram parvado rujan, 8, 7, 23 vi tirtum parvado rujan, 8, 7, 23 vi tirtum parvado rujan.

¹) Der Ausdruck vyåla wurde vielleicht noch verstandlicher werden, wenn wur annehmen durften, daß sehon in vedischer Zeit der gelbe Arsenik als Schminke oder Puder verwendet wurde Spater geschieht das jedeinfalls Besonders Schauspieler gebrauchen ihn, so daß natesamphala (Trik. 473) natamandana (Hera abh 1058, Rajanigh 13, 65) natabhägana (Nu J. 3, 2, 13, Madhava im Komm zu Am 2, 9, 103) geradezu Synonyraa von haritäta sind Aber auch der Tilaka des Brautigams bestand für gewohnlich aus gelben Arsenik, wie Kum 7, 33 zeigt, während der Hoch zeitstiaka (tivahadikşatılaka) für die Braut von der Vutter aus feuchten glack bringenden gelben und aus rotem Arsenik hergestellt ward karitalam ärdens män galyam ådäya manahåilam ca, ebd 23) Einen Tilaka aus rotem Arsenik manchte einst Rama der Sita (Ham 2, 95 prak., 1817, 5, 40, 5, 6, 5, 23) Ich mochtie es nicht für umwahrscheinlich laitlen, daß wir uns unter dem roten avadhæmær roten Arsenik, manahåila, zu denken haben, vgl auch RV 2, 34, 13 arunchhir ndäylöhih, 10 95, 6 añyago 'runago na

<sup>2)</sup> Grill hat seine Konjektur et gadha in der zweiten Auflage selbet zuruckgenommen, so daß es sich erubrigt, darauf einzugehen

sein sollte, bleibt völlig unerklarlich1) Ebensowenig kann ich Bloomfields Vermutung glucklich finden, daß rigada 'chatterer' sei mit Bezug auf das Dehrum des Kranken Ich halte das schon deswegen fur unmög lich, weil weder gad noch ingad jemals 'plappern' bedeuten?) Weber ubersetzt vigada 'beulenloser', was wohl ein Druckfehler für 'keulenloser' (von aadā) ist Warum der Takman so genannt sein sollte, durfte schwer zu sagen sein Vigada kann meines Erachtens nur gada 'Krankheit' enthalten Fur ausgeschlossen halte ich aber, daß es 'frei von Krankheit' bedeuten und euphemistische Anrede an den Krankheitsdamon sein könnte, wie Bloomfield weiter vermutet Vi muß hier naturlich wieder dieselbe Bedeutung haben wie in vyåla und vyanga, vigada ist also gerade umrekehrt 'mit Krankheiten auf allen Seiten' Wiederum bietet V 3 eine Parallele. wie dem vyanga parusah paruseyah, dem vyala avadhi amsa ingrungh entspricht, so ist dort dem vigada visi adhāvīrya gegenubergestellt. Daß man sich den Takman als von zahlreichen anderen Krankheiten begleitet dachte. zeigt V 11, wo er gebeten wird, nicht den Balasa, den Husten und den Udvuga zu Genossen zu machen, und V 12 wo er aufgefordert wird mit seinem Bruder Balasa seiner Schwester Husten und seinem Vetter Paman fortzugehen Bloomfield hat auch schon darauf hingewiesen, daß das Kusthakraut, das gegen den Takman hilft, in AV 5 4 6 6 95, 3 gebeten wird den Kranken goada zu machen

Nicht anders als bei vi gada liegt die Sache bei bhári yāraya Nach der Padapātha sind das zwei Worte (bhári | yaraya) Ist das richtig, so können sie nur bedeuten 'halt viel (oder vieles) fern', was völlig unver standlich ist<sup>3</sup>) Bloomfield will tajram aus dem tajrena des vierten Pada erganzen 'hold off (thy missile) far'<sup>3</sup>] Ich halte die Ellipse hier fur un möglich und bezweifle, diß bhári die angegebene Bedeutung haben kann Das fur die drei vorhergehenden Worter gewonnene Ergebnis erhebt meines Erachtens Whitneys Vermutung, daß bháriyaraya gegen den Padapātha als ein Wort zu lesen und ein Kompositum aus bhári und araya sei, zur Gewißheit<sup>3</sup>) Bhári am Anfang des Kompositums entspricht offenbar dem

<sup>)</sup> Dazu kommt, daß es schr zweifelhaft ist ob es überhaupt je ein gada 'Spracho' gegeben hat Asipäätagada in AY 12, 4 16 hat sehon Leumann Et Worterb, p. 81, richtig als frei von Krankbeit erklart Godanh in Mbh 1, 43 22 erklart Milakhid urch damässihäme keurenotkin e manigamanair auseathavideseih, höchstens könnte es 'Spruch' bedeuten In der Ramatup Up (Weber, p. 350) erscheint ein gadi das 'Spruch' ubedeuten sehent

<sup>\*)</sup> Gadgada beweist selbstierstandlich nichts für das nicht reduplizierte god ') Ludwig ("nilto (dich!) weit ab, Griffith keep thiself far away from us' Daß diese Übersetzungen nicht richtig sein können, braucht nicht erst gesagt zu

<sup>\*)</sup> So sehon Grill\*, p 156 aber in der Übersetzung nur halt geflissen f.rn\*.
\*) Die Schreibung stimmt mit der alten Aussprache über in, siel e Wackernag!
Altund Gr I. § 271 und de dort angeführte I it ratur. Als ein Wort wollt übrigens

ií in den drei anderen Komposita. Schwieriger ist die Feststellung der Bedeutung von ärayá. Das Wort begegnet noch einmal AV. 8, 6, 26 in einem Lied, das Schwangere schutzen soll; das Amulett soll den Feinden anhängen

aprajāstvám mártavatsam ád ródam aghám āvayám.

Das größere PW. gibt als Bedeutung 'Nichtempfangen, Unfruchtbarkeit'1). Allein das paßt nicht, da ja die Unfruchtbarkeit schon durch aprajastvám ausgedruckt ist. Im kleineren PW, wird denn auch gerade umgekehrt 'Empfangnis' als Bedeutung angesetzt, augenscheinlich unter der Annahme, daß aghám als Adjektiv mit ārayám zu verbinden sei2). Dem widerspricht die Lesung der Zeile in Hir. Grhyas. 1, 19, 7; Ap. Mantrap. 1, 4, 11: aprajastām pautramrtyum pāpmānam uta vāgham; Sāmamantrabr. 1, 1, 14 aprajasyam pautramartyam pāpmānam uta vā agham. Die Fassung beweist, daß aghám nicht zu ārayam gehört; ārayam muß vielmehr ein besonderes Übel sein. Nun wird in der medizinischen Literatur avi von den Geburtswehen gebraucht (Caraka, Śarirasth, 8, 82 aviprādurbhāve; 83 āvībhih samklisyamānā; 88 anāgatāvī-; Suśruta 1, 279 āvīnām pranāšah; 368 aprāptāvī-). 'Geburtswehen' wurde als Bedeutung fur avaya in AV. 8, 6, 26 vorzuglich passen; formell wurde sich avī zu āvayá verhalten wie etwa ved. prant zu klass. pranaya. In unserer Stelle kann es sich naturlich nicht speziell um Geburtswehen handeln; avayá mußte hier eine allgemeinere Bedeutung haben, und diese liegt fur das entsprechende ari in der vedischen Literatur tatsachlich vor. Kath. 30. 9 avyam va etais te 'pajayam's tad apavyanam apavyatram avyam eraitair apajayati; Taitt. S. 2, 2, 6, 3 avyam vá esá prátigrhnati vó 'vim pratigrhnáti ... ndeyam prátigrhnati ... yá ubhayadat pratigrhnati; Taitt S 3, 2, 9, 4 yád vai hótadhvaryúm abhyāhráyata avyám asmin dadháti tád yán ná l apahánīta purdeya samtatsardd grhá drevīran. Sāyana erklart an der letzten Stelle avyah (sic) fur eine bestimmte Krankheit (rogavisesah), äveriran durch sarvarogādibhih pīdyeran Seine Erklarung erweckt nicht gerade den Eindruck, daß sie auf wirklicher Kenntnis beruhe, wir werden kaum fehlgehen, wenn wir fur art in diesen Stellen die allgemeine Bedeuschon Weber bhunyavaya fassen; seme Übersetzung 'reichlich Abgewehrter' halte ich aber für ummöglich,

3) So auch Weber, Henry, Whitney. Ludwig, dem Griffith folgt, will rodam aghamdyavam lesen, 'Böses verkundendes Weinen' Säyana ergibt nichts Er hat aghavdvayam gelesen und erklart aghänäm päpänäm taiphalabhütänäm duhlhänäm vitaakri vayanam.

\*) Außerdem hat dazu wohl die angebliehe Bedeutung von dropas beigetringen, das in AV. 7, 90, 3 erscheint ydihâ éépo aphydiai stripi dasid ândroysh Andropyth übersetzt das größere PW. mit 'incht weichend, nicht ablassend', das kleinere mit 'keine Empfängnis zustande bringend', Henry mit 'inoffensive', Whitney mit 'impotent'. Sayan etymologisiert Mir scheint, dad devgisg garnelitis mit deapi zu tun hat, sondern Synonym von refas ist. Nigh 1, 12 wird deapih unter den udakandman miterchiart, in derechen Liste steht auch ridah.

tung 'Weh, Schmerz' ansetzen, wie es im PW geschieht!) Nehmen wir dieselbe Bedeutung für ätaya in unserer Stelle an, so ergibt sich, daß begrifflich bhänyäraya dem tigada entspricht wie ryanga dem tyäla, eine gewiß nicht unbeabsichtigte Parallelität des Ausdruckes Ich übersetze demnach die Zeile 'o Takman, der du mit Arsenik bestreut bist, von Krankheiten umgeben, mit Flecken bedeckt, viel Schmerzen bereitest'?)

## Eine arische Anschauung über den Vertragsbruch.

Die indischen Rechtsbucher bestimmen, daß der Richter die Zeugen Abgabe ihrer Aussage zu vermahnen habe, bei der Wahrheit zu bleiben So schreibt Närada 1, 200 vor

puranaır dharmavacanaıh satyamāhātmyakīrtanaıh

anrtasyāpavādais ca bhrsam uttrasayed imān ||

'Durch alte Dharmaspruche, die die Erhabenheit der Wahrheit preisen und die Luge tadeln, soll er sie (die Zeugen) in gewaltige Furcht versetzen '

Die gleiche Vorschrift gibt Brhaspati 7, 19 (Jolly)

satyaprasamsāvacanair anriasyāpavādanaih |

sabhyaih sa bodhaniyas tu dharmasastrapraiedibhih ||

Denselben Brauch bezeugen aber auch schon die alteren Werke, Yājūavalkya (2, 73 sāksinah srātayet), Manu (8, 79 sabhāntah sāksinah prāplām prādvirāko 'nuyunjita tradhinā tena sāntrayan) Visanu (8 24 sāksinah ca sravayet), Baudhāyana (1, 19, 9 sāksinam dairam) uddistam

<sup>3</sup>) So lesen die Grantha und Nagari Handschriften. Die Telugu Han Ischrift des Kommentars des Govindasvämm und die Nigari Abschrift einer Malavälun.

<sup>1)</sup> Vgl auch Geldner, Ved Stud 1, 246 Anm 1

<sup>2)</sup> Ala scheint auch ein Pflanzenname zu sein Kaus 25, 18 wird gegen Harn verbaltung und Verstopfung ein Infusum vorgeschrieben das unter anderem ala enthalt Darila bemerkt dazu alam godhumaryadhih (1) Kesava erklart ala durch yaragodhumarallı AV 6, 16, 4 besteht aus den ziemlich ratselhaften Worten alasdläsi อน์ราจิ ธาได้กาลีโลรบ uttara | กาโลgalasลีโล้ Sayana erklart alasala รัสโล้กาลิโล (se) und nilagalasula als die Namen von drei sasyavalli (sasyamanjari) Kaus 51 15 schreibt die Verwendung der Strophe beim alabhesaja (aber Say annabhesajam) vor, wobei man drei Spitzen von silanjala (sic) in der Mitte des Feldes eingrabt, Kes nennt die drei sasyavalli Die vorausgehende Strophe schließt apehi nir ala Sas hest nirala und sagt es sei die Krankheit dieses Namens. Das Wort ist aber kaum von dem ala der Strophe 4 zu trennen vgl Bloomfield SBE XLII 465f Kaus 35 28 endlich wird für einen Liebeszauber ein Pfeil vorgeschrieben dessen Spitze ein Dorn ist der mit Eulenfedern verschen ist und dessen Schaft asitāla ist (asitālakāndayā) Bloom field Kaus p LLVI und Caland Altind Zaub, p 119 sehen in asitāla wiederum einen Pflunzennamen aber Durila erklurt asitam krenam alam kandam (MS kanum) yasydh sil. Wurde es nicht ganz gut zu dem ubrigen passen, wenn an den Schaft des Pfeiles der Stachel eines schwarzen Skorpions gesteckt ware. Wie sich der Pflanzen name zu den oben besprochenen Worten verhalt, vermag ich nicht zu sagen. Giftig kann da Pflanze kaum gewesen sein wie ich in Hinblick auf R1 6 75 15 bemerken möchte, da nach Kaus 25 18 der Kranke die Alabrille trinken muß

yatnāt preched vicakṣaṇah), und mir scheint, daß auch Āpastamba ihn im Sinne gehabt hat, wenn er 2, 29, 7 den Zeugen ubhayatah samākhyapyaḥ nennt, 'nach beiden Seiten hin zu belehren', d. h. uber den Lohn fur die Wahrheit und uber die Strafe fur die Luge'). Die meisten Rechtsbucher enthalten denn auch mehr oder weniger umfangreiche Proben solcher Ermahnungsreden des Gerichtsherrn, so Baudh. 1, 19, 10—12; Vas. 16, 32—34; Visnu 8, 25—37; Manu 8, 80—86; 89—101, Yājñ. 2, 73—75; Nšr. 1, 201—228; Brh 7, 201

In der zweiten Rede bei Manu stehen unter anderen die folgenden Verse (8, 97—100):

yāvato bāndharān yasmin hanti sāksye 'nṛtam vadan | tāvatah saṃkhyayā tasmin chrņu saumyānuyūrrasah || 97 pañca pašvanṛte hanti daša hanti gavānrte || 98 satam asvānṛte hanti sahasram purusānṛte || 98 hanti jātān ajātāms ca hiranyārthe 'nṛtam vadan | sarvam bhūmyanṛte hanti mā sma bhūmyanṛtam radīḥ || 99 apsu bhūmivad ity āhuḥ striṇām bhoge ca maithune | abjeşu caiva ratneṣu sarvesv asmamayesu ca || 100

'Vernimm nun, mein Lieber, in richtiger Aufzahlung, wie viele Verwandte bei verschiedenen Arten der Zeugenaussage derjenige tötet, der die Unwahrheit spricht. Funf tötet er bei einer Luge um ein Kleinvieh, zehn tötet er bei einer Luge um eine Kuh, hundert tötet er bei einer Luge um eine Herd, tausend bei einer Luge um einen Sklaven<sup>3</sup>). Die Geborenen und die Ungeborenen tötet er, wenn er um Gold eine Luge spricht. Alles tötet er bei einer Luge um Land Sprich daher nicht eine Luge um Land. (Bei einer Lüge) um Wasser, um den geschlechtlichen Verkehr mit Frauen und um Juwelen, die im Wasser entstanden sind, und allen, die aus Stein bestehen, ist es wie (bei der Luge) um Land, so behauptet man'

Handschrift haben tv etam, das Govinda seiner Erklarung zugrunde legt und Buhler und Hultzsch angenommen haben. Ich bezweife, daß das richtig ist. Uddis ist hier offenbar wie andere Verben des Sagens mit doppeltem Akkusativ konstruert: 'Ein Verständiger soll den Zeugen befragen, der über das, was ihm von den Göttern droht, belehrt ist.' Auf Govinda ist nach dem, was Hultzsch, S.VIII bemerkt, kein Gewicht zu legen.

<sup>&</sup>quot;) Buhler ubersetzt 'after having been exhorted to be fair to both sides', aber Harndatta erklärt offenbar richtig, ubhayata ubhayor api palşayoh | satyaracanena casalyavecanena salşano yad bhavphalam tat satyam brühs | antiam tyaktrd satyana satyam brühs | antiam tyaktrd satyana satyam pratical yadına pradicena samalahyapya pradicendabdish prati at seşah Die handschriftlich bezeutet Le-art samalhyapyah sehent mir be-ser als das grammatisch falsche samalhyapya, das Büller aufgenommen hat.

<sup>\*)</sup> Buhler 'concerning men', mit der Note 'i e. slaves' Zur Bedeutung des Wortes vergleiche den Mantra bei Kauß. 133, 3 mama glev mamädes mamäglis eitengris en mamatra purusal bharan (erg. vols). Suttampüta 769 kheltan vaithum hiraññam vä gardissam däsaporisam | thiyo bandha puthu käme yo naro anugijhati, usw.

Vers 97—99 kehrt in der entsprechenden Rede bei Nārada wieder (1, 207—209)¹) mit dem an die Spitze gestellten Halbvers (206)

paśugo kvapurusānām hiranyam bhūr yaihākramam Die kurzere Version des Werkes schiebt hinter 207 (= M 97) noch den Vers ein

> annänrte janma hantı die vä sasyānrte tathā | trīnı yānānrte hantı caturtham vähanänrte ||

Bei einer Luge um Speise tötet er eine Geburt, ebenso zwei bei einer Luge um Saat, drei tötet er bei einer Luge um einen Wagen, die vierte bei einer Luge um ein Zugtier

In der kurzen Ermahnungsrede bei Vasistha erscheint nur M 98, und zwar mit der Lesart lanyante für pasiannte (16, 34)

Auch Baudhāyana fuhrt in seiner Rede die Verse M 98,99cd auf, im ubrigen weicht aber sein Text ab (1, 19, 11—12)

trīn eva ca pitrn hanti trin eta ca pitāmahan |
sapīta jatan ajatamš ca salsī saksyam mrsā vadan || 11
hiranyarthe 'nrie hanti trin eva ca pitāmahān |
pañca pašvanrie hanti daša hanti gavānrie ||
šatam ašsanrie hanti sahaeram purusanrie |

sarvam bhūmyanrie hantı sälsı sälsyam mrsä vadan | 12 Der Zeuge, der em falsches Zeugnıs ablegt, tötet drei Vater und drei

Der Zeuge, der ein falsches Zeugnis ablegt, tötet drei Vater und drei Großvater, sieben<sup>2</sup>) Geborene und Ungeborene Bei einer Luge um Gold tötet er drei Großvater Funf tötet er bei einer Luge um ein Kleinvieh, usw

Endlich kehrt der Inhalt der Manu Strophen in Sutraform und nicht als Teil einer Ermahnungsrede, sondern als Lehre des Sastra<sup>3</sup>) bei Gau tama 13. 14-22 wieder

ksudrapaśtanrte säksi daśa hanti || 14 go'svapurusabhumisu daśa gunottaran || 15 sarvam vä bhumau || 16 harane narakah || 17 bhumivad apsu || 18 maithunasamyoge ca || 19 paśuvan madhusar pisoh || 20 gorad rastrahiranyadhānyabrahmasu || 21 yānesu asvarat || 22

Bei einer Luge um ein Kleinvieh tötet der Zeugo zehn, um eine Kuh, ein Pferd einen Sklaven, Land in jedem folgenden Fall zehnmal soviel (als im vorhergehenden), oder alles um Land Fur die Wegnahme (von Land) ist die Hölle (die Strafe) Um Wasser ist es wie um Land, und (ebenso) um geschlechtlichen Verkehr Um Honig und Schmelzbutter ist

<sup>1)</sup> Lesarten in 207 bāndhavāņis tasmin tāvatah saṃpravakṣyāmi

a) Buhler three fathers and three grandfathers i e seven ancestors' was mir nicht klar ist

<sup>4)</sup> Was sehr man aber gewohnt war, diese Worte als direkt an die Zeigen ge reihtet anzuschen zeigt die Bemerkung Haradattas zu 13 22 anje in kejudraja stranța u stratiga alst policiar e jorgiantă | Leudrapasante estişuno dokspatultanana doțah | laundi truja satyam era valtavyam iti săkți stranjurugi iti | evim sarva tropariedi an.

es wie um ein Kleinvieh. Um Kleider, Gold, Getreide, den Veda ist es wie um eine Kuh. Um einen Wagen ist es wie um ein Pferd.

Die Gautama-Dharmasūtras gelten als das alteste uns erhaltene Reehtsbuch, und man könnte daher denken, daß auch die Form, in der uns die Anschauungen uber die Folgen der falschen Zeugenaussage hier vorliegen, die alteste sei. Ich halte das fur ganz unwahrscheinlich. So gewiß im allgemeinen auf dem Gebiet des Dharma wie in anderen Wissenschaften die versifizierten Lehrbucher junger sind als die in Prosa abgefaßten, so gewiß scheint es mir zu sein, daß die Sütra-Verfasser so und so oft alte Memorialverse in Prosa aufgelöst haben¹), und daß das auch hier der Fall gewesen ist, dafur spricht meines Erachtens nicht nur die metrische Form bei Baudhäyana und Vasiştha, sondern auch der ganze Charakter dieser Außerungen. Gautama war zu der Umwandlung der Verse in Prosa geradezu gezwungen, da er es sich bekanntlich zum Prinzip gemacht hat, uberhaupt keine metrischen Regeln aufzunehmen. Dazu kommt, daß sich, wie wir spater sehen werden, beweisen laßt, daß jene Sütras nicht die originelle Schöpfung Gautamas, sondern einer alteren Quelle entlehnt sind.

Auch mhaltlich ist Gautamas Fassung gewiß nicht die ursprunglichste. Alle, auch die nachher aus den Epen und dem Pañcatantra anzufuhrenden Strophen, sprechen von der Luge um eine Kuh, ein Pferd und einen Sklaven. Diese drei können wir also mit vollkommener Sicherheit der altesten Fassung zuschreiben. Aber auch das Kleinvieh bildet offenbar ursprunglich den Anfang der Reihe, es fugt sich ungezwungen ein, wahrend das Madchen, das Vasistha dafur einsetzt, nicht recht in den Rahmen paßt, wenigstens nicht an erster Stelle. Als alt muß ferner auch die Luce um Land gelten. wenn sie auch bei Vasistha, der nur einen Sloka zitiert, fehlt, sie bildet bei Gautama, Baudhāyana, Manu und Nārada deutlich den Gipfelpunkt und Abschluß der Reihe Ganz unwahrscheinlich ist dagegen die Ursprunglichkeit der Luge um Gold. Das Gold steht allerdings bei Manu und Närada zwischen dem Sklaven und dem Land, aber in den alteren Werken außerhalb der Reihe, und zwar bei Gautama dahinter, bei Baudhāyana davor. Und auch bei Manu und Narada paßt es eigentlich gar nicht in die Reihe hinein, da jätän ajätäms ca doch ganz dasselbe ist wie sarram und somit die Steigerung, die sicherlich ursprunglich beabsichtigt ist, fehlt. Was bei Gautama und Manu hinter der Luge um Land aufgefuhrt ist, wird schon durch die Art der Anfuhrung als spatere Zutat charakterisiert2). Und

<sup>4)</sup> Ich muß es mit versagen, das hier durch Beispiele im einzelnen zu belegen In zahlreichen Fällen sehimmert der ursprunglich metrische Charakter von Sütrensen noch deutlich durch, in anderen ergibt er sich aus dem Inhalt oder durch Vergleich mit der Spruchliteratur.
4) Die genaue Übereinstimmung im Wortlaut zwischen Manu 100 ab und Gaut

<sup>18, 19</sup> laße auf direkten Zusammenlang schließen, und da der Verfasser der Manusmrtt, wie M 3, 16 zeigt, Gautama kannte, so ist es nicht unwahrscheinlich, daß Manu 100a b genade aus Gautama entnommen ist. Ein zwieter Fall, wo Manu in einem Zu-

wie man die Reihe am Schluß vervollstandigt hat, so hat man sie auch am Anfang erweitert Daß der aus der kurzeren Version des Närada ange fuhrte und nur hier überlieferte Vers sekundar ist, ist wohl selbstverstand lich Das Gleiche gilt aber auch von Baudh 11, 12a Über den Inhalt von 12a ist schon gesprochen. Vers 11 kann ursprunglich garnicht mit Vers 12 verbunden gewesen sein, weil die beiden Verse inhaltlich garnicht zu ver einigen sind. In Vers 11 wird is allgemein die Tötung von drei Vatern. drei Großvatern und sieben Geborenen und Ungeborenen als Folge des falschen Zeugmsses, ohne jede Rucksicht auf die Art der Aussage, hin gestellt Was die Zahlen der Getöteten betrifft, so steht Gautama mit seinem '10, 100, 1000, 10000, 100000 oder sarram' allen anderen Quellen 1) gegenuber, die anstatt dessen '5, 10, 100, 1000, sarvam' nennen. In Indien hat immer die Sucht bestanden, Zahlen ins Ungemessene zu steigern Wir werden daher schon prinzipiell die medrigeren Zahlen als die älteren ansehen mussen, und das Schwanken Gautamas zwischen 100000 und sarvam beweist, daß ihm die Fassung mit dem sarvam bekannt war Aus der Vergleichung der Dharmasästras ergibt sich also als die wahrscheinlich alteste Form des Memorialverses

> ksudrapašianrte pañca daša hanti gavānrte²) | satam ašvānrte hanti sahasram purusānrte | sarram hhūmvanrte hanti

Der letzte Pada muß da die Quellen hier auseinandergehen, zunachst zweifelhaft bleiben Das Resultat ist nicht überraschend Die auf Grund innerer Indizien erschlossene Form ist, abgesehen von einer inhaltlich belanglosen und unsicheren Variante, genau diejenige, die der Vers bei Baudhayana zeigt, also in der altesten Quelle, die ihn überhaupt in metrischer Form hietet.

Dieser Memorialvers hat sein Gegenstuck auch im Rämäyana Hier steht 4, 34, 9

> satam asrānrte hantı sahasram tu gazānrte | ātmānam svajanam hantı purusah purusānrte ||

'Hundert tötet er bei einer Luge um ein Pferd, tausend aber bei einer Luge um eine Kuh, sich selbst und die Angehörigen tötet der Mensch bei

einer Luge um einen Menschen.

Es wird wohl niemand bezweifeln, daß Valmiki, als er die Strophe dichtete den alten Memorialvers im Sunne hatte. Er beabsichtigte allersetz zu einem volkstimbiehen Spruche mit Gautama überenstimmt ist die Regel

satz zu einem volkstimblehen Spruche mit Gautama übereinstimmt ist die Regei über die eßbaren Thre, vgl ZDMG LNI, 642

1) Nur das Ramäyana das aber nicht direkte Quelle ist, nennt noch andere

1) Nur das Ramāyana das aber nicht direkte Quelle ist, nennt noch andere Zahlen, siehe nachher

<sup>3</sup>) Dieso Le-ung möchte ich mit Rucksicht auf Gautama für die alteste halten, zumal sie wie wir schen werden tatsachlich belegt ist. Schistverstandlich ist es bu solchen Versen in vielen Fällen unmöglich den ältesten Wortlaut bis in alle Einzel heiten hinem festzustellen. dings kein wörthehes Zitat, und so erklart es sich, daß er ihn unvollstandig wiedergibt und andere Zahlen nennt Der Unvollstandigkeit hat der spatere Bengah Bearbeiter abzuhelfen versucht, er fugt (hinter 34, 14) noch die Zeilen hinzu

hantı jātān ajātāms ca bhūmyarthe tv anrtam vadan | bhūmyanrtena tulyam ca purusānrtam ucyate | kulam āsaplamam hantı naro bhūmyanrtam vadan ||

Das Merkwurdige ist nun, daß die Strophe bei Välmiki eine ganz andere Bedeutung hat Sie ist dem Laksmana in den Mund gelegt, der dem Sugriva Vorwurfe macht, daß er sein Versprechen nicht gehalten habe, zum Lohn fur die ihm von Räma gewahrte Hilfe die Sitä zu suchen In welchem Sinne die Strophe zu verstehen ist, geht deutlich aus den unmittelbar vorhergehenden Worten hervor

yas lu rājā sthito 'dharme mitrānām upakārinām | mithyā pratijūām kurute ko nršamsataras tatah ||

'Gibt es wohl einen gemeineren Menschen als den König, der, in Unrecht verharrend, Freunden, die ihm Dienste leisten, sein Versprechen nicht wahr macht?'

Valmiki bezog also den Memorialvers nicht auf den falschen Zeugen, sondern auf den König der sein Versprechen in bezug auf Schenkungen an seine Diener nicht halt, und wir haben die Frage zu entscheiden ob seine Auffassung oder die der Dharmasästras die ursprunglichere ist. Es scheint mir zweifellos zu sein daß sie zugunsten Välmikis entschieden werden muß. Es laßt sich zunichst schwer ein Grund erdenken warum aus der unerschöpflichen Fulle von Dingen auf die sich die Aussage von Zeugen vor Gericht beziehen kann, gerade Kleinvieh Kub, Pferd Sklave und Lind ausgewählt sein sollten Gerade die spriteren Zusitze mit ihren zum Teil ganz anders gearteten Gegenstanden wie dem matihuna zamyoga zeigen, wie wemig jene Liste genugte. Anderseits ist aber die Liste ein vollstandiges Verzeichnis der Dinge, mit denen ein indischer König die ihm geleisteten Dienste zu bezählen pflegt, und insbesondere gilt die Schenkung von Land, genau wie in der Liste, als die hochste der Gaben

Dazu kommt ein Zweites Schon Hopkins hat in einer Note in seiner und Burnells Übersetzung des Mann bemerkt (zu 8, 98), daß es seltsam sei, daß das heilige Tier, die Kuh hier an Rang unter dem Pferd und, wie wir hinzufugen können, unter dem Sklaven und Lind zu stehen scheine Ein falsches Zeugnis in bezug auf einen geheiligten Gegenstand durfte doch sicherlich eine schwerere Sunde sein als ein anderes Man wird die Berechtigung dieser Bemerkung anerkennen mussen Allein die Sache andert sich vollstandig, wenn der Memorialiers ursprunglich auf einen vertrags bruchigen König ging So hoch auch der ideale Wert der Kuh in den Augen eines Hindu gewesen sein mag, ihr tatsachlicher Wert stand sicherlich

stets hinter dem eines Pferdes oder eines Sklaven zuruck, von Land ganz zu schweigen Es ist daher ganz naturlich, daß der König, wenn er seiner Verpflichtung in bezug auf eine Kuh nicht nachkommt, eine kleinere Sunde begeht als in den spater genannten Fallen Vielleicht hat man ubrigens spater in Indien ahnliche Bedenken gehabt wie Hopkins, und die Vertauschung von Kuh und Pferd, wie sie im Rämäyana und in dem nachher angeführten Spruch des Pañcatantra vorliegt, ist nicht zufallig Daß in diesem Punkt aber die Dharmassatras das Altere bewahrt haben, wird, wie wir sehen werden, auch durch das Mbh bestatiet.

Wir gelangen so zu dem Schluß, daß in den Dharmasästras ein Spruch, der ursprunglich der Räjaniti angehört, auf den falsehen Zeugen umgedeutet ist<sup>1</sup>) Es laßt sich weiter aber auch nachweisen, daß in der Vorlage, auf die Gautamas Sütras zuruckgehen, der Spruch noch seine ursprung liche Bedeutung hatte Bei Gautama folgen auf das Sütra sarram väbhümau unmittelbar die Worte harane narakah. Ihr Auftreten in diesem Zusammenhang ist sehr seltsam "Land wegnehmen", d. hi die einem Tempel oder einem Brahmanen oder sonst einer Privatperson verliehenen Guter wieder einziehen, kann überhaupt nur der König. Ich brauche nur auf die hekannten Verwuischungsspruche in den Inschriften zu verweisen, in denen dem König, der Land konfisziert, die Höllenstrafen angedroht werden, alle drei Ausdrucke des Sutra, bhümi, hr und naraka kehren lier wieder.

sastım varsasahasranı svarge modatı bhümudah | äcchettä cänunantā ca täny eva narake vaset || svadattām paradattām vā yo hareta vasundharām | sastım varsasahasrānı narake pacınate dhvuvam²) ||

Die Worte harane narakah bei Gautama können sich also nur auf den König beziehen Wie sollte nun aber der Gedanke hier plotzlich von dem Zeugen auf den König abirren? Die ganze Schwierigkeit verschwindet, wenn sich die vorausgehenden Regeln ursprunglich gar nicht auf den Zeugen, sondern auf den König beziehen Der Übergang von dem König, der das versprochene Land nicht gibt, zu dem König, der das einmal ge schenkte Land wieder wegnummt, ist leicht genug Wir können, glaube ich, sogar noch einen Schritt weiter gehen Ist es richtig, daß Gautama den alten Memorialvers gekannt und in Sütras aufgelöst hat, so können wir jetzt wohl behaupten, daß der letzte Päda dieses Verses in der altesten

<sup>&#</sup>x27;) Vielleicht hat sich eine Andeutung des ursprunglichen Sachverhaltes noch dann erhalten, daß Manu 8, 89 der undankbare Betruger eines Freundes mit dem falschen Zeugen auf eine Stufe gestellt wird

brahmaghno ye smrtā lokā ye ca stribālaghātīnah | mitradrubah kriaghnasya ie te syur bruvato mreā ||

<sup>9)</sup> In dieser Fassung z B Fp Ind IV, 197 Fur ähnliche Fluch und Segens spruche vgl die Sammlungen bei Pargiter, Hultzsch und Jolly, JRAS 1912, S 245ff, 476, 1913 S 674ff

Gestalt, wie er Gautama vorlag, anstatt der Worte sälsi sälsyam mrsä vadan (Baudh) oder mä sma bhümyanrtam vadih (Manu, Nar) eine Wen dung wie harane narakah smrtah enthielt. Daß man diese Worte spater beseitigte, weil sie auf den Zeugen bezogen absolut keinen Sinn hatten, ist begreiflich, inhaltlos genug ist es, was bei Manu an ihre Stelle gesetzt ist

Die Geschichte unseres Memorialverses ist damit noch nicht zu Ende Udyogaparvan, Kap 35, erzahlt Vidura dem Dhrtarastra ein atshasa purātana, den Samvāda des Daitya Virocana mit dem Brahmanen Su dhanvan Bei dem Svayamvara der Kesini waren die beiden über die Trage in Streit geraten, wem der Vorrang gebuhre Sie wetten um ihr Leben und tragen auf Sudhanyans Vorschlag Prahrāda, dem Vater des Virocana, die Entscheidung an Prahrada, im Innern von der Überlegenheit des Brahmanen überzeugt, macht Ausflüchte, er könne die Frage nicht beantworten, da sein einziger Sohn eine der streitenden Parteien sei Als Sudhanyan trotzdem auf eine Entscheidung drangt, sagt Prahrāda

atha yo nawa prabrūyāt satyam vā yadı vānrtam

etat sudhanvan prechāmi durvivaktā sma kim iaset | 30

Wenn einer nun aber weder die Wahrheit noch die Unwahrheit sagt, danach frage ich dich, Sudhanvan, wie bringt der die Nacht zu der schlecht antwortet?

Sudhanvan antwortet

yam ratrım adhıvınna stri yam caivaksaparantah | yām ca bhárabhstaptango durrrvaktā sma tām vaset || 31 nagare pratiruddhah san bahirdvare bubhuksitah

amıtran bhüyasah1) pasyed yah saksyam anrtam vadet | 32

'Line Nacht, wie sie eine Frau hinbringt die von einer Nebenbuhlerin urdrangt ist, oder einer faut imformig die von einer Robenbunnerin verdrangt ist, oder einer, der im Wurfelspiel verloren hat, oder einer, dem der Leib vom Listentragen sehmerzt, eine solche Nacht bringt der hin, der sehlecht antwortet. In der Stadt eingeschlossen, soll hungernd vor den Toren machtigere Feinde sehen wer eine unwahre Zeugenaussage macht. Dran sehleßen sich die beiden Strophen Manu 98 und 99<sup>2</sup>) Prahrāda fallt darauf das Urteil zugunsten des Sudhanvan, der uber seine Gerechtigkeit erfreut, ihm das Leben des Sohnes schenkt. Vidura zicht aus der Geschichte den Schlijft

tasmād rājendra bhūmyarthe nānrtam vaktum arhasi | mā gamah sasutāmatyo nāsam putrārtham abruvan | 39

Daher darfst du, großer König nicht um Land willen die Unwahrheit sprechen gehe meht mitsamt deinen Söhnen und Dienern zugrunde, indem du um deines Sohnes willen nichts sagst '

Es kann niemandem entgehen, daß die Verse 32-34 hier garmicht am Platz sind Was sollen hier Außerungen über den Meineid des Zeugen? Prahrada trut in der Geschichte doch nicht als Zeuge auf sondern als

<sup>1)</sup> Nº bhuyalal ') Leart valeh für radih

Richter Und ebensowenig ist Dhrtarästra, der sich an dem Betragen Prahrädas ein Beispiel nehmen soll, ein Zeuge, auch er ist der König, der uber die Anspruche der Pändavas auf ihr Gebiet zu entscheiden hat Aber auch davon abgesehen bilden jene Verse gar keine richtige Antwort auf die in Vers 30 gestellte Frage Prahräda frugt, wie es dem ergehe, der weder die Wahrheit noch die Unwahrheit sagt, also entweder unbestimmt und zweideutig oder gar nicht antwortet, in Vers 32—34 werden ihm aber die Folgen einer Luge auseinandergesetzt. Das alles laßt darauf schließen, daß der Text hier nicht in Ordnung ist Tatsachlich wird auch der uns angehende Teil der Geschichte in der sudindischen Rezension ganz anders dargestellt<sup>3</sup>). Als Prahräda nicht weiß, wie er aus dem Dilemma herauskommen soll, sieht er einen Hämsa, den weisen, allwissenden Dhrtarästra<sup>3</sup>). An ihn wendet er sich zunachst mit der Frage, ob er in diesem Fall ein Urteil abgeben musse. Der Hamsa bejaht es. Darauf legt Prahräda ihm die Frage vor

atha yo nassa tsbruyān na salyam nānītam vadet<sup>2</sup>) | hamsa tatīvam ca prēchāms kiyad enah karots sah || 35 Der Hamsa antwortet

prsto dharmam na vibrūyad golarnašithilam caran | dharmād bhrašyalı rājams tu nāsya lolo 'sti na prayah || 36 dharma etān samruyati yathā nadyas tu kūloyan | ye dharmam anupašyantas tuvīim dhyayanta āsale || 37 srestho 'rdham tu haret tatra bhaiet pādas ca kartarı | pādas tesu subhāsatsu yatra nindyo na nindyate || 38 anenā bhavati śrestho mucyante 'pi sabhāsadah | 41 kartāram eno gacchec ca') nindyo yatra hi nindyate || 39

Wenn einer auf Befragen nicht das, was Rechtens ist, spricht, indem er sich schwankend wie ein Kuhohr benimmt, der kommt um (den Lohn des) Rechtes, o König, für ihn gibt es keine Welt, keine Nachkommen Das Recht zerbricht, vie Flusse die am Ufer wachsenden (Biume), diejenigen, welche, obwohl sie das Recht erkennen, schweigend in Nachdenken dasitzen Der König tragt die Halfte (der Schuld), ein Vertel fallt dem Titer zu, ein Viertel den Mitgliedern des Gerichtshofes, wenn der Schuldige nicht für schuldig erklart wird. Frei von Schuld ist der König, auch die Mitglieder des Gerichtshofes sind befreit, und die Schuld fallt dem Tater zu, wenn der Schuldige für schuldig erklart wird.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Der Text der Kumbakonam Ausgabe ist durch zahllose schlechte Lesarten ent tellt. Ich habe zur Vergleichung eine Handschrift im Grantha und eine in Telugu herungezogen, kann aber hier nur die wichtigsten Verbess rungen geben.

<sup>2)</sup> F4 ist mit den Handschriften dhrtaniştrarı mahāpriyi am zu lesen

<sup>3)</sup> So de Handschriften (T vår rtam) Au gabe prabruyat sat fam tå yadi vårrtam nach \( \)

<sup>4)</sup> So die Handschriften Ausgabe goeded til

Dann wendet sich Prahrāda mit einer neuen Frage an den Hamsa mohād vā caua kāmād vā mithyāvādam yadi bruvan |

dhrtarāstra tattvam prechāmi durinaktā tu kām¹) iaset || 40

'Wenn einer aus Verblendung oder Begier eine Unwahrheit spricht,
— Dhrtarastra, ich frage nach der Wahrheit — wie bringt der die Nacht
hin, der schlecht entscheidet '

Von der Antwort des Hamsa ist die erste Strophe (41) mit N 31 identisch<sup>2</sup>). Die folgende lautet hier aber mit anderem Schluß

nagare pratıruddhah san bahırdväre bubhulsıtah | amıtrān bhüyasah pasyan durmaktā tu tām caset || 42 Es folgt noch

yām ca rātrım abhıdrugdho yām ca putre priye mrte²) | sarıasıena ca hīno yo durvivaktā tu tām taset || 43

'Und eine Nacht, wie sie ein Betrogener hinbringt, oder einer, dem sein lieber Sohn gestorben ist, oder einer, der um seine ganze Habe ge kommen ist, eine solche Nacht bringt der hin, der schlecht entscheidet.' Daran schließen sich dann die beiden Strophen Manu 98 und 994)

Diese Darstellung ist im Gegensatz zu der von N durchaus luckenlos und folgerichtig, so daß ich nicht daran zweifle, daß uns in S der ursprungliche Text vorliegt, wahrend N einen verstummelten und wahrscheinlich unter dem Einfluß der Dharmasästras veranderten Text bietet<sup>5</sup>) Jedenfalls ergibt sich aus S, daß sich die Verse über die Totung der funf usw hier weder auf den falschen Zeugen beziehen noch auf den Konig, der den versprochenen Lohn nicht zahlt, sondern auf den Konig, der in einem Rechtsstreit um ein Kleinvieh, eine Kuh, ein Pferd, einen Sklaven, Gold oder Land wisseutlich ein falsches Urteil fallt. In genau demselben Sinne erscheint der erste jener Verse im Pañcatantra im Textus simplicior und in Pürnabhadras Version. Die Umstande die zur Erwähnung des Verses Anlaß geben, sind ahnlich wie in dem Ithäsa. Ein Hase und ein Haselhuhn streiten um den Besitz einer Höhle und rufen die Entscheidung eines Katers an Dieser belehrt sie über die Eigenschaften eines Richters zumachst in einer Strophe, die eine gewisse Ahnlichkeit mit Mbh. S. 5, 35, 40 hat<sup>4</sup>)

manād vā yadı vā lobhut krodhād ıā yadı vā bhayāt | yo nyāyam anyathā brūte sa yātı narakam narah ||

'Der Mann der aus Hochmut oder Habsucht oder Zorn oder Furcht ein falsches Urteil fallt, fahrt zur Hölle' Daran schließt sich der Vers

<sup>1)</sup> Ausgabe Lim 2) Abweichend nur tu für sma

<sup>3)</sup> So ist mit den Handschriften anstatt des sinnlosen mitre priye nrie der Ausgabe zu lesen

<sup>1)</sup> Abweichend G (nicht T) kanyante für pasvante

b) Bei dem Ausfall der Verse S 35d—40c in N scheint die Vermischung der gleich auslautenden P\u00e4das 35c (hamsa tatteam en prech\u00e4mi) und 40c (dhrtar\u00e4ptra tatteam prech\u00e4mi) eine Roble gespuch zu haben

<sup>\*)</sup> Buhler 3, 107, Kosegarten 3, 108, Purnabh 3 97

pañca paśvanrte hanti¹) daśa hanti gavānrte | śatam kanyānrte hanti sahasram purusānrte ||

R Narasımhachar hat ferner, JRAS 1913, S 388, darauf hingewiesen, daß in einer Schenkungsurkunde des Ganga Königs Mädhava varman (um 400 n Chr.) neben den ublichen Segens- und Verwunschungs spruchen die Verse stehen

> ksudrapaśtanrte pañca daśa hants gavānrte | śatam aświnrte hants sahasram purusānrte || hants jālām ajālāmś ca sucarnasyānrte prabhoh²) | sarvam bhūmyanrte hants mā sna bhumyanrtam vadet ||

Trotz der unverkennbaren Anlehnung an Manus Text können sich diese Verse micht wie bei jenem auf den falschen Zeugen beziehen, der an dieser Stelle michts zu suchen hat Sie können nur, wie alle soliche Ver wunschungsspruche in den Inschriften, auf den König gehen, und man kann höchstens schwanken, ob sie dem König gelten, der seine Versprechungen micht erfullt oder dem, der ein falsches Urteil abgibt. Ich möchte das letzters für das Wahrscheinlicher halten.

Die Bedeutung die der Memorialvers im Mbh, in der Inschrift und im Paße hat steht, wie man sieht, der ursprunglichen noch sehr nahe, viel naher jedenfalls als die Bedeutung, die die Dharmassastras damit ver binden. Der Spruch gehört hier noch immer der Rajamti an, von dem König, der selbst seine Diener um den versprochenen Lohn betrigt, zu dem König der über ahnliche Anspruche an dritte Personen falsch ent schiedet, ist nur em kleiner Schritt. Die ursprungliche Bedeutung selbst aber kann hier nicht vorliegen. In Gautamas Vorlage, der altesten erschließ baren Quelle, wurde sonst das bkumpanta mit dem harana identisch sein, was wegen der verschiedenen darauf gesetzten Strafen nicht der Fall sein kann. Außerdem spricht, wie wir sehen werden, ein außerundisches Zeugnis gegen die Ursprunglichheit dieser Auffassung. Wir mussen also annehmen daß man den alten Spruch über den wortbruchigen König spater einerseits auf den ungerecht urteilenden König, anderseits auf den falsehen Zeugen umredentet hat

Merkwurdig ist es nun, daß sich diese Umdeutung von Spruchen der Räganiti auf den falschen Zeugen immer wiederholt. Die ersten sieben Gäthas des Mahapaduma Jätaka (472) enthalten die Rede der Höflinge des Königs Brahmadatta, die ihren Herrn warnen, übereilt und grausam gegen seinen falschlieh angeklagten Sohn zu verfahren. Nur die letzte dieser Gathäs nimmt auf den besonderen Fall Bezug, die übrigen sind allgemeine Spruche über die Pflichten eines Königs bei der Justzverwaltung. Sie

<sup>1)</sup> Buhler ekam asvängte hant: Hier sind also Kuh und Pferd vertauscht, vgl S 443f

<sup>\*)</sup> I ica prabho

sind durchaus nicht etwa buddhistisch, vier von ihnen lassen sich vielmehr in mehr oder weniger ahnlicher Form auch bei Manu nachweisen!)

G 5 und 6 lauten

n'ekantamudunā sakkā ekantatikhinena vā | attam mahante thāpetum tasmā ubhayam ācare [[ paribhūto mudu hoti atitikl ho ca reravā | etañ ca ubhayam ñatvā anumayham samācare

Weder ein ausschließlich Milder noch ein ausschließlich Strenger kann sich in einer hohen Stellung behaupten, daher übe man beides. Der Milde wird unterdruckt, und der allzu Strenge macht sich Feinde, dies beides aber einsehend, halte man sich in der Mitte?

Damit vergleicht sich Manu 7, 140

tīksnaš carva mrduš ca syāt kāryam viksya mahipatih

tiksnaš caiva mrduš caiva rājā bhavati sammatah ||

'Der Konig muß nach Prufung des Falles sowohl streng als auch milde sein, ein König, der sowohl streng als auch milde ist, steht in Ansehen?

Diese Gedanken über den Nutzen, den die Paarung von Strenge und Milde bringt, kehren auch im Mbh oft wieder, und die Verse des Epos stehen den Gäthäs zum Teil naher als die Strophe Manus So findet sich der letzte Pāda von G 5 wortlich in 12, 56, 21

mrdur hi raia satatam langhuo bharati sarvasah 1

tīksnāc codvirate lokas tasmād ubhayam ācara2) || und 12, 102, 33

diesyo bharatı bhütānam ugro rājā Yudhisthira |

mrdum apy avamanyante tasmād ubhayam ācaret ||

Beide Verse gehören Abschnitten an, die Bhīsma dem Yudlusthira als eigene Weisheit vortragt Mbh 12, 56, 39, ein Sloka, der nach Nb aus dem Lehrbuch des Brhaspati stammt3), enthalt das Verbum paribhū in demselben Zusammenhang wie G 6

Lsamamanam nrpam nityam nicah paribhavej janah |

hastiyantā gajasyeva sira evāruruksati ||

Bhisma zieht daraus den Schluß, V 40

tasmān naira mrdur nityam tilsno naira bhaien nrpah [

väsantärka sva śrimän na šīto na ca gharmadah []

Ausfuhrlich wird die Frage über den Nutzen von Leama und tejas in dem als itihāsa purātana bezeichneten Samvāda zwischen Prahrāda und

<sup>1)</sup> G 1 und ihr Gegenstuck, G 4, habe ich bisher in der brahmanischen Literatur micht gefunden Dem Sinne nach entspricht Mbh 12, 70, 7 naparileya nayed dandam

<sup>\*)</sup> So Nº Nº dáraya, Kumb acaret

<sup>3)</sup> Vers 38 barhaspatye ca sastre ca sloko mgaditah pura 1 asmının arthe mahārāja tan me nıgadatah srnu !!

Mit Var auch Kumb 55, 38 In Ne fehlt der Vers

Bah Vairocana abgehandelt (Mbh 3, 28) Von den Strophen seien hier angefuhrt

```
    V 7 yo nityam ksamate tāta bahun dosān sa rindats |
        bhriyāh paribhakanty enam udāsinās tathārayah ||
        , 14 (von dem Milden)
        athasya dārān icchanti paribhūya ksamāvatah |
```

,, 251 lasman naturstre etgo na ca nuyam mraur bhavet | lale kāle tu samprāpte mrdus tikno 'pn vā bhavet | kāle mrdur yo bhavati kale bhavati dārunah | sa vai sukham arāpnoti loke 'musmunn ihaiva ca || ,, 36 mrdur bhavaty avajhātas tiknād udvijate janah | kale prāpte dvayam castad yo veda sa mahīpatih ||

Aber auch in anderen itihasa purātana kehren ahnliche Verse wieder, so in dem Samvāda zwischen Bhāradvāja und König Satrumjaya, Mbh 12, 140, 65

```
mrdur ity avajananti tiksna ity udvijanti ca |
tiksnakāle bhaiet tiksno mrdukale mrdur bharet ||
und in dem Samvāda zwischen Brhaspati und Indra, Mbh 12, 103, 34
```

mrdum apy avamanyante tilsnõd udvijate janah | ma tilsno ma mrdur bhus tram tilsno bhava mrdur bhava || In Sütras aufgelöst erscheint der alte Memorialvers in Prak. 1 des Kau-

III ourna augesse eisenem der ale aleinolantes in 17a8 1 des Kaithiyasastra<sup>1</sup>) tilsnadando hi bhülänam udtejaniyak | middandah panbhüyate | yathürhadandah püjyah, was im Kamandakiyasastra, 2, 37, wieder versifiziert ist

```
udiejayati tiksnena mrdunā paribhuyate |
dandena nrpatis tasmad yuktadandah prasasyate*) ||
```

Viel genauer als alle angefuhrten Verse stimmt aber mit G 6 eine Strophe überein, deren Herkunft leider micht feststeht. Sie findet sich in der Sübnästävali in der Nitipaddhati 2692 unter Strophen die die Untersehrift ete éri Vyäsamunch trugen<sup>3</sup>), und in der Särngadharapaddhati 1397 in der Rajaniti, deren Strophen nach der Unterschrift Räjanitis, Smrtis, Bharata und Ramayana entnommen sind. Sie lautet

```
mrdod paribhavo nilyam tairam tilsnasya nilyasah |
ulsryyailad diayam lasmān madhyum irlim samāšrayet ||
```

i) Auch andere Sutrus dieses Abschnittes lasen sich auf alle Memoriali erso zuruckführen
i) Wiederholt mit abweichendem Text in d r zweiten Hilfie (tasmåd yathärhato

dandam nayet pakeam andinitah) in b-15
) Hinter 2791 E-sit aber naturheh zweifelhaft- ob nach der Absiel t Valla
bhadevas deco Unterschrift noch für 2692 gilt

Die Übereinstimmungen zwischen dieser Strophe und der Pah Gäthä gehen so ins Einzelne<sup>1</sup>), daß mir die Annahme eines direkten Zusammen hanges unabweislich erscheint, und ich glaube, daß wir mit ziemlicher Sicherheit der Pah Gäthä die Priorität zuschreiben konnen Jedenfalls aber können wir G 5 und 6 als Verse der Räjanīti in der Volkssprache bezeichnen Das Gleiche gilt für G 3

adandıyam dandıyatı dandıyañ ca adandıyam | andho ıa vısamam maggam na yandı samasamam ||

Wer den nicht zu Bestrafenden bestraft und den zu Bestrafenden nicht bestraft, der kennt nicht Recht und Unrecht wie ein Blinder (nicht) einen unebenen Weg (findet)

Bei Manu 8, 128 lautet die Strophe

adandyān dandayan rājā dandyāms carrāpy adandayan |

ayaso mahad āpnoti narakam caiva gacchati ||

Der König, der die nicht zu Bestrafenden bestraft und die zu Bestrafenden nicht bestraft, erlangt große Schande und fahrt zur Hölle<sup>2</sup>)?
Eine Räjaniti Strophe ist jedenfalls auch G 2

yo ca appairiekkhitrā dandam kubbati khattiyo | sakantakam so gilati jaccandho va samakkhikam ||

Wir können das nur übersetzen Und der König, der, ohne (den Sachverhalt) ordentlich geprüft zu haben, eine Strafe verhangt, gleicht einem Blindgeborenen, der (Fische) mitsamt den Graten und mitsamt den (darauf sitzenden) Fliegen verschlingt. Schon das Fehlen des eigentlichen Objektes im Hauptsatz macht es aber meines Erachtens völlig klar, daß hier ein Fehler bei der Übertragung des Ardhamägadhi Originals in das Pali gemacht ist.), und daß der letzte Pada ursprunglich etwa lautote jädiyandhe in macchiyam Macchiya = sk. malsyaka verwechselte der Übersetzer mit dem viel haufigeren macchiyā = sk. malsyaka, p. makkhikā und machte dann den Text danach zurecht. Daß der ursprungliche Sinn ist. 'Der verschlingt wie ein von Geburt an Blinder Fisch mitsamt den Graten', wird durch die entsprechende Strophe bei Manu 8, 95 bestatigt andho matsyān irāsnāti sa narah kantakah saha

yo bhasate 'rthavarkalyam apratyaksam sabham gatah ||

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Man vergleiche auch noch den Wechsel zwischen äßraya und äcara in Mbh 12, 56, 21

<sup>\*)</sup> Dem Sume nach ahrlich, aber dem Wortlaut nach fernerstehend ist Visnu 5. 195

dandyam pramocayan dandyad deigunam dandam deaket [ niyuktas edp.j adandyanam dandakari naradhamah ]]

<sup>\</sup>gl auch \ajn 2, 243

<sup>3)</sup> Das Bild von dem Mann, der Reis mit-amt den Hulsen und Halmen und Lische mitsant den Schuppen und Graten (malajan saaskaldn sakanfaktn) ißt, ge traucht auch Patañjal, Mahabh (Kielhorn) H, 144, 172, 245 Vom Verschlucken von Fliegen ist aber sonet meines Wissens nicht die Rede

Die Zusammengehörigkeit der beiden Strophen ist jedenfalls unbe streitbar, bei Manu aber bezieht sieh die Strophe nicht auf den König, sondern auf den Zeugen, der vor Gericht seine Aussage macht, sie gehört wiederum der oben erwähnten Ermähnungsrede des Richters an die Zeugen an Buhler übersetzt daher 'Der Mann, der in einem Gerichtshof einen unwähren Bericht von einem Sachverhalt gibt (oder eine Tatsache be hauptet), von der er kein Augenzeuge gewesen ist, der gleicht einem Blinden, der Fische mitsamt den Graten verschluckt 'So laßt sich der Text allen falls verstehen, wenn auch nicht zu leugnen ist, daß den Worten der zweiten Verszeile und besonders dem arthaiankalyam ein Sinn untergelegt wird, der zum mindesten ungewöhnlich ist Nun lautet die Strophe in der Matrka der Naradasmyta 3. 14

andho matsyān riāšnāti nirapelsah salantalān | parolsam arthararlalyād bhāsate yah sabhām gatah ||

Der Zusammenhang laßt keinen Zweifel daruber, daß der sabhäm gatah der Richter ist, der sabhäu, wie er in Vers 3, 4, 11, 15, 17 oder sabhä sad, wie er in Vers 5, 7, 8, 9, 12, 13 genannt wird, und ebensoweng kann es zweifelhaft sein, daß der Sinn der Strophe ist "Wer als Richter aus mangelhafter Kenntnis des Sachverhaltes ein unklares Urteil abgibt, der gleicht einem Blinden, der unbekummert Fische mitsamt den Graten ißt." So kommt auch der Vergleich zu seinem Recht, der Richter, der sich die Sache nicht ordentlich ansieht, handelt wie ein Blinder oder, wie der Kommentator Asahäya durch seine Bemerkung erum sästracalsuh an deutet, es fehlt ihm das Auge des Sästra Es scheint mir unter diesen Umstanden vollkommen sicher, daß auch hier die Beziehung der Strophe auf den Zeueren sekundar ist.

Labt sich somit in zwei Fallen beweisen, daß Sprüche der Rajanīti auf den falschen Zeugen umgedeutet sind, so werden wir in anderen Fallen, wo uns in der Überheferung eine zwiespaltige Auffassung entgegentritt, micht anders urteilen. Die Strophe yam rätirm adhirinna stri, die sich Mbh. S. 5, 35, 41 auf den schleichten Richter bezieht, steht bei Narada 1, 2031) in der Ermahnungsrede an die Zeugen. Ebenso ist der Sprüch über den schlechten Richter Mbh. S. 5, 35, 36 in jene Ermahnungsrede eingefugt, allerdings mit größen Umanderungen (1, 204)

sālsī sālsye samuddišan golarnašīthīlam tacah | sahasram tūrunun pāšān munkte sa bandhanād dhruvam ||

Bisweilen können wir die allmahliche Umwandlung des Spruches noch erkennen Mbh S 5, 35, 37 heißt es von dem Richter, der sich um die Entscheidung herumdruckt dharna etän samrinati watha nadyas tu külajan |

ye dharmam anupasyantas tüsnım dhyäyanta üsate [[

<sup>1)</sup> La sart nur sa fur tu oder sma

Bei Nārada, Mātrkā 3, 11, bezieht sich der Spruch ebenfalls noch auf den Richter

ye tu sabhyāh sabhām prāpya tūsnīm dhyāyanta āsate | yathāprāptam na bruvate sarre te 'nrtarādinah ||

Bei Visnu 8, 37 ist er aber auf den Zeugen übertragen jānanto 'pi hi ye sāksye tāsnīmbhūtā upāsate | te kūtasāksinām pāpais tulyā dandena cāpy atha |

Bei Yājñavalkya heißt es endlich, 2. 77

na dadāti ca yah süksyam jānann api narādhamah | sa kūtasāksinām pāpais tulyo dandena caira hi ||

Die letzte Strophe hat mit der des Mbh nicht mehr die geringste Ahnlichkeit, und doch hangen sie im Grunde mitemander zusammen

Ähnlich liegt die Sache bei der Strophe über den schlecht entscheidenden König, Mbh. S. 5, 35, 42

nagare pratiruddhah san bahirdväre bubhuksitah |

amitrān bhūyasah pašyan durvīvakta tu tām vaset ||1) Bei Nārada 1, 202 heißt es in der Rede an die Zeugen in der kurzeren Version

nagare pratırıddhah san bahırdvärī bubhul.sıtah | amıtran bhüyasah pasyed yah sāl.syam anrtam vadet ||

In der langeren Version ist die erste Zeile dieser Strophe abgeandert worden, offenbar weil man eingesehen hatte, daß die Worte durchaus nicht für den Zeugen paßten. Sie lautet hier

nagno mundah kapālena paradvāre bubhuksitah |

In dieser Form steht die Strophe der noch viel durchgreifender um gearbeiteten Fassung nahe, die in den Erminnungsreden bei Vasistha 16, 33 und Manu 8, 93 erscheint und die Närada selbst in 1, 201 anfuhrt

```
nagno mundah kapāli ca") bhiksārihi ksutpipāsitah |
andhah satrukule") gacched yah sāksyam anriam vadet ij
```

In dem satrukule gacchet, das als Fluch für den Zeugen ziemlich un motiviert erscheint, hat sich noch eine Spur von den Feinden erhalten, die ursprunglich das Reich des ungerechten Königs vernichten

Mit der Tendenz, die uns bei diesen Umdeutungen immer wieder entgegentritt, wird es auch in Zusammenhang stehen, wenn in die Mbh 85, 38, 38 entsprechenden Strophen bei Baudh 1, 19, 8, Manu 8, 18, 19 und Narada, Mätrkä 3, 12, 13 der Zeuge hineingebracht wird

pādo 'dharmasya kartāram pado gacchatı sāk sınam<sup>4</sup>) | pādah sabhāsadah sarvan pādo rājānam rechatı ||

Dem Sinn nach steht dem Vanu 8 174 nahe yas ti adharmena karyani mohat kuryan naradhipah | acirat tam duratmanam vase kurvanti satravah ||

N \ kapalena
 M \(\delta\) satrukulam, \(\times\) satrugrham.

<sup>1)</sup> M N pådah såk enam rechats

rājā bhataty anenāš ca1) mucyante ca sabhāsadah | eno gacchati kartāram yatra nindyo ha nindyate") ||

Diß in der ersten Strophe ursprunglich garnicht von dem Zeugen die Rede wir, scheint mir deutlich daraus hervorzugehen, daß er in der zweiten Strophe auch in den Dharmasästras nicht erwahnt wird. Auch hat der letzte Päda der zweiten Strophe hier keine Entsprechung in der ersten, solche jamala Strophen pflegen aber, wie zahllose Beispiele zeigen, genau parallel zu sein. Dazu kommt, daß die Fassung des Epos sprachlich wie metrisch altertumlicher ist, man beachte insbesondere, wie der letzte Halbvers zuerst bei Baudh und dann weiter bei Manu und Nar geglattet wird<sup>3</sup>).

Wir können aber, glaube ich, nicht nur die Umdeutung der alten Memorialverse auf den Zeugen konstatieren, sondern auch den Grund dafur angeben. Rucksichten auf praktische Bedurfnisse, die bei der Ent stehung der gesamten alteren Dichtung in Indien eine Rolle gespielt haben sind auch hier maßgebend gewesen. Als die Ermahnungsrede der Zeugen in der Gerichtsverhandlung ublich wurde, hatte man naturlich das Bestreben sie so feierlich und eindrucksvoll wie möglich zu gestalten. Alte Spruche sollten erklingen, wie Närada ausdrucklich bemerkt und so griff man, anstatt neue Verse zu schmieden, lieber auf die alten Nīti Spruche zuruck und dichtete und deutete sie um, so gut oder so schlecht das nun zehen mochte.

Kehren wir noch einmal zu dem Memorialvers von dem wir aus gingen, zuruck. Über den Ausdruck pañca usw hanti gehen die Ansichten der Kommentatoren des Manu wert ausemander Rämacandra umschreibt hantı zunachst durch ghatayatı fügt dann aber hinzu yad va narake yorayatı patavati 'er macht sie in die Holle fahren', und im folgenden bleibt er bei dieser Erklarung Die gleiche Erklarung geben Medhätithi (pañca bändha nums canriam hanti tatas ca tesām narakapātanam) Sarvajāanarāyana (narake pātayatı) Govinda (narake yojayatı) und Kulluka (narake yojayatı) Nach Raghavananda bewirkt der Schuldige, daß die Verwandten aus dem Himmel fallen und in Tierleibern wiedergeboren werden (uttamalokat patayati tiryagyonim prapayati va, kananam tiryagyonitvapraptih) Ahnlich sagt Nilakantha zu Mbh 5 35, 33 pañca purianan hantı nukavatı para lolāc cyārayatı Diese Erklarungen treffen sicherlich nicht das Richtige Sie legen in hants einen Sinn hinein den das Wort ursprunglich unmöglich gehabt haben kann Die Anschauung daß die Luge den Vatern schade, ist allerdings alter als jene Kommentare Sie tritt z B in den Spruchen Vas 16 32, 37 zutage

<sup>1)</sup> M N anenās tu

<sup>4)</sup> Handschriftlich auch hi M N nindärho yatra nind jate. Inhaltlich ent spricht Gaut 13. 11. säksisabl yaräyakartişu doşo di armatantrapi / 1. jäm.

<sup>\*)</sup> Auch der zweideutige Ausdruck pådodharmas ja ist sieh r nicht ursprunglich

```
brūhı sāksın yathālattvam lambante pıtaras tava |
tava vākyam udīksānā utpatantı patantı ca |
saajanasyārthe yadı ıārthahetoh paksāśrayanaıcı adantı kāryam |
te šabdatamśasya kulasya pūrvān stargasthilāms tān apı pātayantı ||
```

Ahnlich wie die Kommentatoren wird auch schon Baudhäyana den Spruch verstanden haben, wie die vorausgehenden Strophen 1, 19, 11, 12 ab zeigen, aber gerade diese Strophen haben wir als nachtraglichen Zusatz erkannt. Der Memorialvers selbst enthalt michts, was auf die Vater oder sonstige Verstorbene als die durch den Lugner vernichteten Personen hin wiese. Manu wurde sich in der Einleitungsstrophe 8, 97 gewiß auch anders ausgedrucht haben, wenn er sie im Auge gehabt hatte, und selbst dem Bengali Bearbeiter des Räm lag noch der Gedanke an sie fern, wie sein Zusatz kulam äsaplamam hanti zeigt.

Medhātithi, Sarvajñanārāyana und Kullūka geben denn auch noch eine andere Erklarung 'er tötet funf' soll soviel heißen wie 'er ladt eine ebenso große Schuld auf sich, als ob er funf getötet hatte' (Medh atha vā taır hataır yat papam tad asya bhavatıty aghnann apı hantıty ucyate, Sarv kecit tu taratpurusahantidoso bhavatity asyartha ity ahuh, Kull atha va yāratām bāndhavānām hananaphalam prāpnoti) Haradatta zu Gaut 13,14 faßt das hants ebenso auf, bezieht aber die Zahlen auf die in dem Sütra angefuhrten Gegenstande, nach ihm ladt man sich durch die Luge um ein Kleinvich eine Schuld auf, als ob man zehn Stuck Kleinvich getötet hatte (ksudrapašaro 'jāvikādayah | tadvisaye 'nrtavadane sāksī dasa hanti | tesam dasanam vadhe yavan dosas tavan asya bhavatut), und analog lautet die Erkhrung in den ubrigen Fallen Diese dritte Erklarung gibt auch Rāma zu Rām 4, 34, 9 neben der ersten (satam hants satāsi ahananado sabhāL gosahasrahananabhāk. ātmaghātadosabhāl | nijam punya lokam nāšayatı vā | tathā siajanasya pitrādeh punyalokam ca nāšayatı) Daß Haradattas und Ramas Erklarungen falsch sind zeigt Manu zur Ge nuge Aber auch Medhātithis, Sarvajūanārāyanas und Kullūkas zweite Erklarung ist viel zu gezwungen, um richtig zu sein

Wenn im Grunde kein einziger Kommentator den Vers richtig ver steht, so laßt das darauf schleßen, daß die Anschauung, daß eine Luge nicht dem Lugner selbst, sondern soundsovielen seiner Verwandten den Tod bringe, zu ihrer Zeit nicht mehr lebendig war Daß sie zur Zeit der Abfassung der Manusmrti bestand, zeigt die Angabe in 8, 108, daß ein Zeuge als meineidig gelten soll, wenn ihn innerhalb von sieben Tagen nich dem Tag seiner Aussage Krankheit, Feuer oder der Tod eines Verwandten trifft Diese Anschauung geht aber bis in die vedische Zeit zurück. Über einen Lugner wird in RV 7, 104, 15 (= AV 8, 4, 15) der Fluch gesprochen, der mit der Erwahnung einer bestimmten Zahl von Verwandten auffallig mit unserem Memorialvers übereinstimmt

adhā sá vīrair dašábhir ví yūyū yó mā mógham yátudhānety dha

'Und um zehn Manner1) soll der kommen, der mich falschlich einen Zauberer nennt 3

Wir können aber die in unserem Memorialvers zutage tretende Anschauung noch weiter zuruck verfolgen Vendidad 4, 2 richtet Zarabustra an Ahura Mazdāh die Frage casts aete mifra tava yat ahurahe mazda. 'Wieviele sind deine, des Ahura Mazdāh, Vertrage " Ahura Mazdāh antwortet, es seien sechs, und zahlt sie der Reilie nach auf 1 vacahino, 2 zastā maršto. 3 pasu mazo, 4 staoro mazo, 5 viro mazo, 6 danhu mazo. Eine abuliche Reihe findet sich in dem Fragment Vd 4, 48 ho upa mərətō hāu aspərənö mazō hāu anumayō mazō hāu staorō mazō hāu vīrō mazo

In Vd 4, 3-4 wird dann auseinandergesetzt, daß der folgende Vertrag immer starker ist als der vorhergehende vaco paoirim mibrom koronagulis. zastō masō adāt framarəzaili, zasto masō adāt antarə urvaitya fradabaiti. vasu mazo adāt framarəzaili, pasu mazo adāt antarə urvaitya fradabaili usw, 'das Wort macht den ersten Vertrag Der zastō maso hebt (ihn) dann auf. der zasto maso setzt (ihn) dann zwischen den beiden Vertragschließenden fort Der pasu mazo hebt (ihn) dann auf, der pasu mazo setzt (ihn) dann zwischen den beiden Vertragschließenden fort usw '2)

In 4. 5ff schließt sich daran die Frage cvat aeso mibro aiur druhto āstāraiti yo vacahino 'wieweit macht solcher Vertrag, (namlich) der vacahino, sundig, wenn er lugnerisch gebrochen worden ist " Die Antwort lautet bris satāis hada cibanam naram nabānazdistanam para baraiti. was Bartholomae. Altır Wtb 1757, ubersetzt 'nut dreimal hundert mit bußenden Mannern aus der nachsten Verwandtschaft hat er es (die Schuld) wieder gutzumschen ' In denselben Formeln wird für die folgenden Ver trage die Zahl der mitbußenden Verwandten auf 600 (hsvas satāis), 700 (hapta satāiš), 800 (ašta satāiš), 900 (nava satāiš), 1000 (hazanrəm) festgesetzt

In 4, 11-16 wird dann noch eine den genannten Zahlen entsprechende Zahl von Hieben fur den Schuldigen bestimmt uo mibrom auer druzaiti yım vacahınəm kā he astı cifa tisrö sata upāzananam upāzöit aspahe aštrava tišro sata sraošo caranaya usw

Schon Spiegel, ZDMG XXX, 567f, hat diese Ausemandersetzungen des Avesta mit Manus Strophen über den falschen Zeugen zusammengestellt<sup>3</sup>)

Die von Spiegel erkannte Übereinstimmung wird aber noch viel größer, wenn wir anstatt der Strophen Manus den Memorialvers in der Form und in der Bedeutung, die sich uns als die altesten ergeben haben, der Ver

<sup>1)</sup> Sayana RV daśabhir viraih putraih | upalakşanam etat | sarrair bandhuj inaih, AV dasabhir dasasamlhydlair elraih putraih Die Strophe enthält nach der Tradition bekanntlich den Schwur, mit dem sich Vasistha von der Anklage Visvämitras reinigte 2) Ich schließe mich hier durchaus der Auffassung Bartholomaes, Altir With 1536f. an

<sup>2)</sup> Darnach Jolly, Zeitschr f vergl Rechtswissenschaft, Bd 3, 250 SBI 33, 92, Recht und Sitte, S 142

gleichung zugrunde legen Da der indische Spruch ursprunglich nicht auf den falschen Zeugen, sondern auf den Kömg geht, der den versprochenen oder ausbedungenen Lohn nicht zahlt, so handelt es sich im Indischen ebenso wie im Iranischen um eine Bestimmung über den Vertragsbruch Die avestische Liste stimmt außerdem nun mit der indischen vom dritten Gliede ab in der Sache wie in der Reihenfolge aufs genaueste überein. Dem pasu mazo entspricht das pasianriam, dem siaoro mazo das gavanriam und das asianriam Das av pasu bezeichnet hier, wie an zahlreichen anderen Stellen, wo es neben staora erscheint, genau wie das sk. paśu das Kleinvieh 1), av staora, das Großvieh, schließt, nach Vd 7, 42 zu urteilen, außer Rind und Pferd auch noch Esel und Kamel ein2) Dem vīrō mazō entspricht das purusantam Bartholomae, Altir Wtb , 1454f , ubersetzt vīrō mazō 'durch Verpfandung, Burgestellung eines Mannes geschlossen', er versteht unter vira also offenbar einen Freien, der die Burgschaft für die Innehaltung des Vertrages übernimmt. Ich halte das, von anderen Grunden abgesehen, schon deshalb fur nicht richtig, weil dann der vīrō mazō ganz aus der Reihe der ubrigen Vertrage herausfallen wurde, bei denen doch der genannte Gegenstand, das Stuck Vieh oder das Land, un zweifelhaft der Besitz des einen der beiden Vertragschließenden ist3) Meines Erachtens kann vira hier nur die Bedeutung 'Sklave' haben, also ın genau demselben Sınne gebraucht sein wie das entsprechende sk purusa Die Verwendung von wra in dieser Bedeutung braucht nicht zu befremden, da vīro mazo sicherlich ein alter Ausdruck ist und gerade in der alteren Sprache vira auch sonst hinter pasu in der Bedeutung 'Horiger, Diener, Sklave' erscheint Y 31, 15 hanarə vāstryehyā aenanho passuš virāatcā adruyanto ohne Gewalttat gegen das Vieh und die Sklaven des nicht lugenden Bauern', Y 45 9 pasūš virəng ahmāləng fradaþāi ā 'um Ge deihen zu verschaffen unserem Vieh und unseren Sklaven, Y 58, 6 paire mana parri racă parri syaobană parri pastis parri vireng spentăi manyare dadəmahı haurvafšavo dri o gaeþā drvafšavō dri ō virā dri ā haurva ašavantō4) 'wir eignen dem heiligen Geist die Gedanken zu, die Worte zu, die Werke zu, das Vieh zu, die Sklaven zu, die wir unversehrtes Vieh gesunden Haus stand, gesundes Vich, gesunde Sklaven haben, gesund und unversehrt sınd und mit dem Aša verbunden sınd , vgl auch Y 62, 10 upa þwā hahšoit gaus tabua upa viranam pourulas es moge dir zu eigen werden eine Herde von Kuhen, zu eigen eine Fulle von Sklaven'. Yt 10, 28 aat ahmas

<sup>1)</sup> Bartholomae a a O Sp 879 Daß hauptsachlich an Schafe zu denken ist, zeigt die Ersetzung von pasu durch anumaya in Vd 4, 48

<sup>9)</sup> Bartholomae a a O Sp 1590f Daß auch im Avesta das Pferd an Wert über der Kuh steht geht außer aus Vd 7, 42 auch aus Stellen wie Yt 9, 3 (5, 21) eatem aspanam haranen gequen bateure auhungungam hervor

<sup>3)</sup> Ganz au geschlossen sind naturlich, trotz Spiegel, Comm. I, 119, Deutungen auf den Ehevertrag oder den Vertrag zwischen Lehrer und Schuler.

<sup>&#</sup>x27;) So nach Bartholomae für asivanto der Ausgabe

nmānās dadāsts grušca saļuva vīranqmca 'und diesem Haus gibt er Herden von Kuhen und Sklaven', Yt 13, 52 buyāt ahms nmāne gīušca vaļuva upa tīranqmca 'es soll sich in diesem Haus einstellen eine Herde von Kuhen und von Sklaven' 1) Dem dasāhu mazo endlich entspricht das bhūmyanrtam, auf die genauere Bedeutung von dasāhu werden wir noch zurucklowmen.

Über das in pasu mazo usu an zweiter Stelle erscheinende Wort bemerkt Geldner. Studien zum Avesta I, 952) 'mazanh ist nicht s v a Große Vd 7, 51 ist für avarantem mazo vielmehr maso zu schreiben nach Yt 13. 6. Y 65. 3 mazanh gehort zu sk. mah, mamh, mamhate, z. maz. ist also zunachst s v a Gabe Vd 18, 29 vasca me aetake morovake vat paro daršahe tanu mazo gouš dabat wer mir diesem Vogel Parodarša nur eme winzige Gabe von Fleisch gibt' An unserer Stelle ist mazo das was man drangibt, -setzt = Pfand ' Eme Wurzel maz, die Geldner aus masatā 'er wird zuteilen' in Y 54, 1 erschließen wollte, laßt sich für das Avestische meht erweisen, Bartholomae a a O Sp 1113, führt masata auf mad zuruck Die Verbindung von mazah mit sh. mambate ist im hochsten Maße unwahrscheinlich, da mamh 'schenken' kaum von sk. magha 'Gabe' zu trennen ist vol insbesondere RV 1, 11, 3 mamhate magham, 9, 1, 10 maghé ca mamhate<sup>3</sup>) Außerdem hegt mamh eher der Begriff des reichlichen Spendens zugrunde, jedenfalls aber nichts was auf die Entwicklung zu 'Pfand' schließen ließe. In den beiden anderen von Geldner angeführten Stellen liegt unzweifelhaft, wie Geldner nach den Lesungen seiner Ausgabe jetzt selbst anzuerkennen scheint4), mazah 'Große' vor Vd 7, 51 yasca me aetaešam vat dahmanam avarantem mazo vīkānavāt yaba he tanuš anhat 'und wenn mir einer von diesen Leichenstatten soviel an Größe (d. h. ein Stuck so groß) wie sein Körper ist, abgrabt', Vd 18, 29 'und wer ein Stuck Fleisch so groß wie der Korper dieses meines Vogels Parodarsa verschenkt' Obwohl somit der Geldnerschen Erklarung eigentlich völlig der Boden entzogen ist, halt doch auch Bartholomae in seinem Wörterbuch fur pasu mazo usw an der Deutung 'wobei Verpfandung eines Schafes stattfindet, durch Verpfandung eines Stucks Kleinvich, eines Schafes geschlossen' usw fest Ich glaube nicht, daß es jemals ein Wort mazah 'Draufgeld, Pfand,

<sup>4)</sup> Mir scheint daß auch im Veda an manchen Stellen, wo von tira die Rede ich dabei eher an Honge zu denken ist als an mannliche Nachkommen so z B RV 5 57, 7 gönad advised rathavat autham candaread räthen amstud add nah Gelegentlich erscheint eine in dieser Bedeutung noch in der spateren Sprache siehe z B Mbh 3 113 12 patun prubhinda patupdmäen tirlin im nächsten vers bezeichnen diese tirlik sich als datah des Vibiliadaha, an den se verschenkt sind

<sup>2)</sup> Ich habe die Transkription verändert

<sup>4)</sup> Andererseits ist mamhate wahrscheinlich von mahayati 'erfreut, verherrlicht' ganz zu treinen

<sup>4)</sup> In der Ausgabe ist tanuma o in Vd 18 29 als ein Wort gedruckt

Pfandwert' (Bartholomae a. a. O. S. 1157) gegeben hat 1); mazah kann meines Erachtens auch hier nur 'Größe' sein, der pasu.mazō²) miþrō usw. ein Vertrag 'von der Große' oder, wie wir sagen wurden, 'in der Hohe' eines Kleinviehs usw. ³). Auch hier zeigt sich wieder die genaueste Übereinstimmung mit dem indischen Spruch, in dem es sich ja ebenfalls um Lohnvertrage in Hohe der genannten Gegenstande handelt. Bei dieser Aufassung schwinden denn auch die Schwierigkeiten in Vd. 4, 3. 4, die Geldner a. a. O. S. 89; 96f, zu einer ganz anderen und unhaltbaren Auffassung von framarzaiti und fradafaiti veranlaßt haben. Die beiden Paragraphen besagen nichts weiter, als daß die Abmachungen uber einen hoheren Lohn die fruheren Abmachungen uber einen geringeren Lohn ungültig machen.

Ich bin uberzeugt, daß man in mazah an unserer Stelle uberhaupt nie etwas anderes als 'Große' gesucht haben wurde, wenn nicht der pasu.mazō, staorō.mazō, vīrō.mazō und dainhu.mazō miprō hier mit dem vacahinō und dem zastā.marstō, dem durch das Wort und dem durch Handschlag geschlossenen4) Vertrage, in eine Reihe gestellt waren. Es herrscht also lein einheitliches Prinzip in der Reihe; in den beiden ersten Fallen bildet die außere Form des Vertrages, in den vier letzten der Wert der Sache, und die der Vertrag geschlossen wird, die Grundlage der Klassifizierug. Die Vergleichung mit dem indischen Spruch lost auch diese Schwerigkeit Sie

<sup>1)</sup> Auch an anderen Stellen, wo Bartholomae dieses Wort wiederzufinden glaubt, vermag ich es nicht zu erkennen. Vd 5, 60 steht nöit zī ahurō mazda yanhuyanam atarətanam paiti ricya (hes ricyā) daibe nöit aspərənö mazö nöit avacınö maző. Wolff ubersetzt das nach Bartholomae 'denn Ahura Mazdah ist nicht willens. (etwas) von beweglichen Sachen verkommen zu lassen nicht (was) einen Asperena (als Pfand) wert (ist), nicht (was) noch weniger wert (ist)' Es scheint mir ziemlich unnaturlich, daß man den Wert einer Sache danach bestimmt haben sollte, wieviel sie als Pfandobjekt galt. Viel ungezwungener ist es doch, auch hier asperano mazo cinfach als 'etwas von der Größe, d li um Werte, eines Asparana' gufzufassen. Ebensowenig scheint mir der Begriff des Pfandes in dem Wort tanu mazah am Platz zu sein, das Pursišnihā 18 erscheint. Die Stelle lautet in Bartholomaes Lesung und Übersetzung (a a O Sp. 637) tanu maző ašayāiti yő tanu maző biraošat tanu maző zi actameit asayam pafre yat nöit yara mibo mamne, 'ein Asawerk im Pfandwert des Leibes muß verrichten, wer ein Drugwerk im Pfundwert des Leibes verbrochen hat Und zwar hat er ein Ašawerk im Pfandwert des Leibes dann vollendet, wenn er memals mehr falsch gedacht hat' Ganz abgesehen davon, daß es wenig wahrscheinlich ist, daß dasselbe Wort hier eine völlig andere Bedeutung haben sollte als in Vd 18, 29, scheint mir auch hier die Auffassung 'in der Größe, in der Höhe, im Wert des Leibes' an sich viel näher zu liegen

<sup>2)</sup> Das Kompositum ist offenbar sekundar in die a Plexion übergeführt worden; darauf läßt wenigstens der Akkusativ pasu mazim usw. in 4, 13ff. sehheßen.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Spiegel, de Harlez, Darmesteter übersetzen mazah durch Wert, was naturlich dasselbe ist. Auch die Pahlavi-Übersetzung gibt mazo in pasu mazo, staorö, mazö daißhu, mazö genau so durch masil, wieder wie das mazö in Vd. 7, 51; 18, 29

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Das ist sicherlich der Sinn des Wortes Das in 4, 3 für zastā marštö eingesetzte zastö mazö oder zastö masö, wie Geldner hest, ist offenbar in Anlehnung an die folgenden Austrucke gebüldet

zeigt, daß die Reihe ursprunglich überhaupt nur die vier letzten Glieder umfaßte, die beiden ersten sind ein spaterer heterogener Zusatz. In anderer Weise ist die Reihe in Vd 4, 48 im Anfang durch den upa morztő, den besprochenen', und den aspirinő maző, den Vertrag 'in der Höhe eines Aspirian', erweitert worden, und gerade dieses Schwanken scheint mir zu bestatigen, daß wir es hier mit nachtraglichen Zusatzen zu tun haben

Die Übereinstimmung zwischen den iranischen und den indischen Anschauungen erstreckt sich weiter aber auch auf die Folgen, die der Bruch der genannten Vertrage nach sich zieht. In beiden Fallen werden Verwandte des Vertragsbruchigen, deren Zahl mit jedem höheren Ver trag wachst, geschadigt Daß die Zahlen selbst differieren, ist dabei belangles, auch laßt es sich kaum entscheiden, auf welcher Seite dabei die großere Ursprunglichkeit liegt Zu dem Satz bris satāis hada cibanam naram nabānazdıštanam para barastı bemerkt Geldner, dessen Übersetzung sich inhaltlich nicht von der oben angeführten Übersetzung Bartholomaes unterscheidet1), a a O S 97 'Wie weit der Vertragsbruch auf die Familie des Betreffenden zuruckwirkte, ob sie nur guten Namen und Kredit verlor oder fur jeden entstehenden Schaden mit aufzukommen hatte, ist nicht gesagt' Er versteht unter den Strafen also irdische Strafen, und das wurde von der indischen Anschauung weit abliegen. Es fragt sich aber, ob para baratt wirklich 'er tragt es, er hat die Schuld zu tragen' (Geldner). 'er hat es wieder gutzumachen' (Bartholomae) bedeutet Zunachst macht schon der Wechsel des Subjektes in astaraiti und para baraiti Schwierie keiten Es ware doch sehr seltsam, wenn auf die Frage Wie weit macht der lugnerisch gebrochene Vertrag sundig? die Antwort lauten sollte 'Er hat die Schuld wieder gutzumachen usw' Von dem Schuldigen ist in der Frage 18 zunachst gar nicht die Rede, sondern nur von dem Vertrag Also ist von vornherein zu erwarten, daß auch para baraiti auf den Vertrag geht Wester hat aber auch para barasts sonst nirgends die von Geldner und Bartholomae angenommene Bedeutung Uberall, im Avestischen wie ım Altpersischen, heißt es nur 'wegnehmen, beseitigen', und ich sehe schlechterdings nicht ein, wie man dazu kommen sollte, hier den Begriff 'die Schuld' zu erganzen Der Sinn des Satzes kann daher meiner Ansicht nach nur sein, daß der Vertragsbruch soundsoviele mitbußende Manner aus der nachsten Verwandtschaft 'wegnimmt' oder 'beseitigt', d h ihnen den Tod bringt Para baraiti wurde dann genau dem indischen hanti entsprechen Allerdings macht die Konstruktion Schwierigkeiten An statt briš, hšraš, hapta, ašta, nara satāiš sollten wir briš sata usw erwarten An der letzten Stelle steht nun aber tatsachlich hazanram, wo wir dem

¹) Auf die Übersetzungen oder vielmehr Umsehreibungen dieses Satzes die Spiegel de Harkz und Darmesteter bieten, naber einzugehen, halte ich für über fluwig und bemerke nur, daß die Beziehung der Zahlen auf Jahrt, die Darmesteter der Trudition folgend annurmit, völlig willkurlich ist

satāiš entsprechend vielmehr hazanra erwarten mußten. Entweder an der einen oder an der anderen Stelle mussen wir also einen Fehler annehmen, und mir scheint es nach dem oben Gesagten unabweislich, daß dieser Fehler in satāiš steckt. Ein Fehler dieser Art steht auch keineswegs allein da Gerade bei den Zahlwortern zeigt sich in der Sprache des jungeren Avesta eine eigentumliche Verwilderung im Kasusgebrauch. Es ist offenbar nur ein Zufall, daß sich der Instrumental satāiš für den Akkusativ sata sonst nicht nachweisen laßt. Für den Nominativ sata steht aber satāiš in Vt. 5, 95 yd. vazanti hšiaš satāiš hazanramca, Vt. 5, 120 yenhe avaida haenanam naia satāiš hazanramca, für den Nominativ hazanram steht hazanrāiš in Vd. 13, 51 (14, 1) hazanraiš sunīš strī nāmano hazanrāiš sūnīš nairyō nāmano. Andere Falle solcher Kasusvertauschung (hazanram, sata für Gen Vd. 2, 30, hazanrāi für Gen Yt. 5, 96, 8, 49 usw.) lassen sich leicht aus Bartholomaes Wörterbuch feststellen.

Es hat sich uns im bisherigen, wenn wir von den Zahlen absehen, die genaueste Übereinstimmung zwischen den avestischen Bestimmungen und dem indischen Spruch ergeben. Nur in einem Punkt schemen sie noch voneinander abzuweichen. Wir haben oben festgestellt, daß der indische Spruch auf den König geht Im Avesta ist von einer Beschrankung auf den Konig nicht die Rede Daß aber ursprunglich auch die avestischen Bestimmungen nur fur den König galten, geht meines Erachtens mit völliger Sicherheit aus dem Namen des letzten Vertrages hervor Nach Bartholomae soll dainhu hier 'ein Landstuck' bedeuten Diese Bedeutung hat das Wort an keiner anderen Stelle der avestischen Literatur und eben sowenig in den altpersischen Keilinschriften Es bedeutet sonst nur 'Land gebiet, Landschaft , insbesondere ist es der Name der vierten politischen Einheit des altiranischen Staates, der sich aus nmana, dem Haus oder der Familie, vis, der Gemeine zantu, dem Gau, und dainhu, der Landschaft, aufbrut, und die Bereichnung der Provinz im altpereischen Reich gelegentlich auch einer Lindschaft innerhalb der Provinz. Wir können also auch an unserer Stelle damhu nur als Landschaft oder Provinz fassen Mit einer Provinz kann aber nur der König belohnen. Man hat später offenbar eingesehen daß die letzte Vertragsart auf Privatverhaltnisse nicht passe So ist die Reihe in Vd 4 48 entstanden in der der dainhu mazo fehlt und die sich auch durch die Hinzufugung des aspereno mazo1) als für kleine Leute zurecht gemacht erweist

Eine so weitgehende Übereinstimmung, wie sie sich zwischen dem Avesta und dem indischen Spruch ergeben hat kann unmöglich zufallig sein. Wir können vielmehr mit völliger Sicherheit behaupten daß sie auf Vererbung berüht, und daß sehon in arischer Zeit die Anschauung be

i) Ich möchte noch au drucklich bemerken daß der asporono ma o nichts mit dem hiranyönriam zu tun hat Wie aus Vd. 5, 60 hers orgeht, ist der Wert des Asporona sehr eenne

standen hat, daß em König, der den mit seinen Dienern abgeschlossenen Lohnvertrag nicht innehalt, dadurch seinen Verwandten den Tod briggt, deren Zahl mit der Höhe des Lohnes wächst der niedrigste Vertrag ist der um ein Kleinvieh, ein Schaf oder eine Ziege, es folgt der Vertrag im ein Großvieh, eine Kuh oder ein Pferd, der um einen Sklaven und schließlich der um ein Land Es ist weiter auch kaum zu bezweifeln, daß diese An schauung sehon in arischer Zeit in einer Formel festgelegt war, eine solche Formulierung wird durch die allmahliche Zahlensteigerung geradezu bedingt

Das Ergebnis ist. wie mir scheint, für die Rekonstruktion der arischen Urzeit noch von weiterer Bedeutung Man hat die Frage, wie weit sich bei den Ariern schon ein wirkliches Konigstum entwickelt hatte, bisher offengelassen1) Nun können wir freilich den Umfang des 'Landes', um das es sich in unserer Formel handelt, nicht bestimmen zumal die Ausdrucke dafur im Indischen und Iranischen auseinandergehen, ich meine aber doch, daß ein König, der mit Land lohnen kann und sei es auch nur ein Dorf gewesen2), doch etwas mehr gewesen sein muß als ein kleiner Gauhauptling Ich möchte in diesem Zusammenhang auch noch auf eine andere Tatsache aufmerksam machen, die in die gleiche Richtung weist In historischer Zeit regiert der indische Herrscher mit Hilfe eines Spionagesystems, das uns z B ım Kautılıyasastra ın aller Ausfuhrlıchkeit ge schildert wird. Der persische Konig unterhalt Beamte in den Provinzen. die ihm über die Tatigkeit der Satrapen Bericht erstatten, und die Griechen berichten von des Großkonies des und destaluor Diese Einrichtungen haben sich offenbar aus gemeinsamen Anfangen entwickelt. Im Veda sind die Gotter von Spahern (spas) umgeben, insbesondere kommen sie Mitra-Varuna zu Im Avesta hat Mibra seine Spaher (spas Yt 10, 45, baerars spasano Yt 10, 46 usw ) Wir konnen kaum umhin, die Vorstellung von den Spahern des Mitra und Varuna in die arische Zeit zuruckzuverlegen Diese Vorstellung beruht aber gewiß nicht, wie man wohl gemeint hat, auf irgendwelchen physischen Erscheinungen, sie verdankt ihre Ent stehung in erster Linie dem Königtum Mitra Varunas Mitra und Varuna sınd die rayana oder samraya, die Konige oder Oberkönige Mihra ist der Landesherr aller Lander (uspanam dahyunam danhupantim Y 2, 11 usw ). er ist der vouru gaoyaoti hazanra gaosa baevare casman (Y 2, 3 usw ) 'der weite Triften Besitzende, Tausendohrige, Zehntausendaugige', d h der von seinen ώτα und ogθαλιοί umgebene βασιλεις, wie es richtig auch die Tradition auffaßt, die in den Augen und Ohren des Mibra Gemen sicht Bestand aber die Einrichtung der Spaher in arischer Zeit, so muß damals auch schon ein Oberkönigtum entwickelt gewesen sein. Dorfschulzen und

<sup>1)</sup> Sich z B Fduard Meyer, Geschichte des Altertums 12, 5-819
1) Fo sei daran erinnert daß sich das av dainhu zu dem neup is dib Dorff entwickelt hat und diß auch im Indischen spitter unter der Schenkung von Land immer die Vehlehung eines Dorffs verstanden wird.

Stammeshauptlinge haben für Spaher keine Verwendung. Wir werden daher annehmen durfen, daß schon in arischer Zeit ahnliche Verhaltnisse geherrscht haben, wie sie uns in historischer Zeit etwa bei den noma disierenden Saken oder Massageten entgegentreten, und die Erwigung, daß dis siegreiche Vordringen der Arier über gewaltige Ländergebiete kaum ohne die Leitung einer Zentralgewalt denkbar ist, scheint mir nur geeignet, diese Annahme zu unterstutzen.

## Die śākischen Mūra.

In der Sprache, die als nordarisch, ostiranisch, altkhotanisch oder sakisch bezeichnet wird, gab es ein umfangreiches buddlistisches Dichtwerk, von dem Leumann und Konow bereits früher Bruchstucke veröffentlicht hatten Jetzt hat Leumann wiederum gegen 250 Strophen aus diesem Werk mitgeteilt, darunter einen größeren zusammenhungenden Abschnitt, der eine Mutreyasamiti enthalt!) Die Ausgabe ist von einer Übersetzung begleitet, die ein glanzendes Zeugins für den Scharfsinn ablegt, mit dem Leumann die Schwierigkeiten der unbekannten Sprache bemeistert hat Auf dem Titelblatt nennt er diese nordurisch, und zur Rechtfertigung dieses Ausdrückes bemerkt er S 9

'Soll ich mich nebenbei auch noch entschuldigen wegen des Ausdruckes 'norderisch'? Einige Zeit, nachdem ich ihn eingeführt hatte, hat doch Luders gezeigt, daß 'sakisch' etwas bestimmtere Vorstellungen erwecken wurde. Ich habe die Zulussigkeit dieser letzteren Bezeichnung selber auch schon vor mehreren Jahren bemerkt auf Grund einer Strophenzeile unserer nordarischen Maitreya samit. Aber deswegen nun die neue Sprache 'sakisch' statt 'nordarisch' zu nennen schien mir doch nicht nötig, um so weniger als mir der neue Name zu unschön und zu undentsch klingt. Eher wurde ich die Sprache angesichts der Schwierigkeiten, die sie noch bietet, auf echt bayrisch eine sakrische heißen'.

Ich halte es fur uberflussig, naher auf diese Ausfuhrungen einzugehen Nur das eine sei hier nochmals hervorgehoben ganz gleichgultig, wie man sich zu der Frage stellt, ob die numenlose Sprache die Sprache oder eine der Sprachen der Sakas gewesen sei oder nicht — der Name 'nordarisch' kommt ihr jedenfalls nicht zu Er ist aus der Vorstellung heraus ent standen, daß 'ebensowenig wie die Lehnworte auch die Originalworte des Idioms eine direkte Zügehörigkeit desselben sei es zum ranischen, sei es zum indischen Zweig des indogermanischen Sprachstammes, zulassen' (Leumann, ZDMG LXII, S 84) Daß das völlig unrichtig ist, daß diese

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Mattreva samiti das Zukunftsideal der Buddhisten Die nordarische Schilderung in Text und Übersetzung nebst sieben anderen Schilderungen in Text oder Übersetzung Nebst einer Begrundung der indogermanischen Metrik Von Frinst Leumann Straßburg 1919

Sprache vielmehr trotz ihrer starken Beeinflussung durch das Indische ihren Grundcharakter nach zu den iranischen Sprachen gehört, hat Konow GGA 1912, S 551ff endgultig nachgewiesen Die Bezeichnung ist also falsch und geeignet, irrige Vorstellungen zu erwecken

Daß Leumann noch immer an ihr festhalt, ist um so auffallender, als er selbst auf eine Stelle in dem von ihm veröffentlichten Text linnweist, die, vorausgesetzt, daß seine Interpretation der Worte zutrifft, die Richtigkeit des von mir vorgeschlagenen Namens Sakisch beweisen wurde Die Strophen, um die es sich handelt finden sich in der Beschreibung des Einzuges des Maitreya und seiner Mönche in die Stadt, die jetzt Benares heißt, zu der Zeit aber den Namen Ketumatī fuhren wird

- 248 ku ssamana n[1]yanā daində bisšūn[1]ya ratana vicittra ku vā mūrinā daindi Ššalīmie māie mūre
- 249 n[s]yaslya nə həməte bıhiyu ce ttəte āhraınā kusde ttıvə hā vüvəte balvsə vathāvō arūštə ttu kalu
- 250 ttyau jsa hər[s]yāna yədandı hatəru uysnora vicittra ttiyə ss[s]ye mvire kədəna hatəro hv'amdə tvisse yədāndə
- 251 pharu ttə uysnaura kye ssau müro hatəro küru yədändə sset vaysna stare grayə dulha tarāsāre təcitira
- sset vajsña slare avayə dulha varāsāre viciltra 252 kye va śsiti mitre jsa puña nāndə balysə viri bilsamggə o data hrañat tiri ssat tausña avastut a are
- 253 kye tā mamə séāsıña parsindi ce vā parrəta dukhyau jsa cu rro ve avassərsta pulstə o vsirru āljsatu mrahe

Leumann ubersetzt diese Strophen

248 Als die Monche die Schatze [= die Juwelenspeicher] sehen (und) die allartigen Juwelen die verschiedenen (und) als ferner die siegeligen (Schatze) [= die Siegelspeicher] sie sehen (und darin) die sakischen unsere Mudräs [= unsere gegenwartig üblichen Sala Siegel] —

249 Geringschatzung (da) ihnen wird (wach) außerordentlich Dann lim schaut der Priester (und) den Beisteher [= seinen Famulus]

redet er an zu dieser Zeit (mit den Worten)

250 Mit diesen (Kostbarkeiten) Umstande haben gemacht einst die Wesen verschiedene, dieser einzigen Mudrä [= eines einzigen solchen Siegels] wegen einst Menschen (einander) zugrunde haben gemacht [= gerichtet]

251 Viel [= Zahlreich] (sind) diejenigen Wesen welche (obsehon sie nur) eine Mudra einmal falsch gemacht [= einen Siegelabdruch einmal trugerisch verwendet] haben, (doch infolge solch einmaligen Vergehens) sogar jetzt (noch) auf dem Abweg (der tieferen Wiedergeburten) stehen [= sich befinden] (und da) Leiden erleben verschiedene,

252 (et)welche (Wesen) ferner (sind da, die nur) mit einer Mudrā [== mittelst eines einzigen Siegelabdruckes] Tugendrerdienste genommen == erworben] haben (durch Freigebigkeit) dem Priester gegenüber (oder) dem Monchsorden (gegenuber) oder einem Gesetzesverkundiger gegenuber (und doch infolge solch bloß einmaliger Wohltat) sogar jetzt (noch) unter den Göttern sitzen [= weilen],

253. (et)welche ferner (die) in meinem Ordensreich loskommen (aus den Leiden des Samsära, (et)welche ferner (die bereits) losgekommen (sind) aus den Leiden (des Samsära), — was auch man die ubrigen fragt oder Gold, Silber (und) die Nebenmetalle! [= was will man erst noch nach den ubrigen Wesen und nach den verschiedenen Metallen fragen! Auch auf allerlei Weisen, die noch nicht genannt sind, haben die einstigen Wesen, teils in schlimmem und teils in gutem Sinn, die Siegel und auch die Metalle verwendet und sind dafür hernach im Laufe des Samsära je nachdem bestraft oder belohnt worden.]

Jedem, der diese Übersetzung liest, wird sich, glaube ich, die Überzeugung aufdrangen, daß mära hier nicht richtig wiedergegeben sein kann. Um von allem ubrigen zu schweigen, wie sollte man denn dazu gekommen sein, die Siegel aufzuspeichern, und wie sollte der Anblick solcher Siegel in den Monchen das Gefuhl der Geringschatzung hervorruten? Mir scheint schon aus dem Zusammenhang allein klar hervorzugehen, daß müra hier nur 'Munze' oder eine bestimmte Munze bezeichnen kann und daß die mürinä 'Munzhauser' sind, d. h. entweder Hauser, in denen man das gemunzte Geld aufbewahrte oder — und das ist mir das Wahrscheinlichere — die Munzen, in denen das Geld hergestellt wurde. Ich wurde also ubersetzen

Wenn die Monche die Schatzhauser sehen und die mannigfachen verschiedenen Juwelen, wenn sie auch die Munzhauser sehen (und) unsere säkischen Munzen, wird ihnen in hohem Grade Geringschatzung ... Dann schaut der Buddha hin; er redet seinen Famulus an zu jener Zeit. Mit diesen haben einst die verschiedenen Wesen Umstande gemacht; dieser einzigen Münze wegen haben einst Menschen (einander) zugrunde gerichtet. Zahlreich sind die Wesen, due ehrmal eme einzige Munze gefulsch haben (und) sich noch jetzt in dem Zustand der qualvollen Geburten befinden (und) verschiedene Leiden erfahren Emige erwarben sich auch mit einer einzigen Munze dem Buddha, dem Orden oder einem Gesetzesverkunder gegenuber Verdienste<sup>1</sup>) (und) sitzen noch jetzt unter den Göttern, einige werden auch in meiner Lehre erlöst, einige sind auch von den Leiden erlöst. Was fragt man auch nach den ubrigen (Schatzen)<sup>2</sup>) oder Gold, Silber und den Nebenmetallen?

<sup>1)</sup> Ein Berspiel bietet die Geschichte des jungen Madchens, das dem Orden zwei Kupfermunzen sehenkte, in Kumäralätas Kalpanämandutikä (Süträlamkära, traduit par Huber, p 119ff)

¹) Ich ergänze zu arakstreta nicht ugsnaura, sondem ratana; sgl V 248 Nachdem der Buddha sich ausführlich über das Ungluck und das Glück verbreitet hat, das das Gold über die Menschen gebrucht hat, überlaßt er seinen Höreren die Ausführung derselben Gedanken mit Bezug auf andere Schätze und ungemunztes Gold, Silber, Kupfer usw.

Gluckhcherweise sind wir für die Bedeutung von müra nicht auf die angeführte Stelle allem angewiesen. Das Wort findet sich zu wiederholten Malen auch in den aus Dandän Uilig stammenden Urkunden in dieser iranischen Sprache, die Hoernle, JASB Vol LAVI Part I p 234ff und vollstandiger Vol LXX Part I Extra Number I p 30ff veröffentlicht hat¹), siehe Vol LXVI, Nr 6, 7, 15, Vol LXX, Nr 5, 8, 12, 13 Das Wort

1) Die Lesung der Daten hat Konow berichtigt und in Zusammenhang damit die ganze Frage der Datierung und Lokalisierung dieser Urkunden endgultig gelöst (JRAS 1914, S 339ff ) Davon abgesehen hat aber die Entzifferung der Urkunden kaum Fortschritte gemacht, und es erscheint mir unter diesen Umstanden nicht un angebracht, auf ein paar Punkte hinzuweisen, die vielleicht geeignet sind, das Ver standnis dieser schwierigen Texte zu fordern Das Wort, mit dem die Urkunden be zeichnet werden, ist offenbar pidaka, eine Ableitung von der Wurzel pir 'schreiben', die durch die Formen pide 'er hat geschrieben', parste pide 'er hat veranlaßt zu schreiben' (Leumann, Maitr S 70, 152ff ) gesichert ist Pidaka ist offenbar eine almhche Bildung wie lihitaka oder lihidaya Brief', das in den Kharosthi Dokumenten von Niva erscheint (Stein, Ancient Khotan, p 368, Konow, SBAW 1916, S 817) Pidaka findet sich in dem einleitenden Satz der Urkunden, der mir im einzelnen nicht klar ist, in Nr 1, 12, 17 und in einem der letzten Satze in Nr 1 titra si pidaks vrammām hīfma khu]hā Brīyasī u Budaša m hamgustī vištāra und Nr 12 tīra sa[] vildakəl prammam khuhā Mamdrrusə hamgusiə vəstə Ich mochte das ubersetzen Und dann soli diese Urkunde entscheidend (prammam = sk pramanam) sein, worauf hin Briyası und Budaśa'ın (d. 1. Budaśa n. — Buddhaśusana) als Vertragschließende hintreten (bzw ,Mamdruse als Vertragschließender hintritt') \* Hoernle a a O S 34, hat fur hamgusta allerdings die Bedeutung Zeuge erschlossen, mir scheint aber aus Nr 12, so unklar der Zusammenhang im einzelnen auch sein mag, doch deutlich hervorzugehen, daß Mamdrruse nicht der Zeuge, sondern derjenige ist, der sich zu den in der Urkunde angegebenen Vereinbarungen bereit erklart. Das Wort hamqusta findet sich außerhalb des eigentlichen Textes der Urkunden sehr haufig in Verbindung mit Namen und zwar gewohnlich in ganz auffallender Schreibung mit dazwischengesetzten horizontalen Strichen Nr 1 Brivasi | ham | gu | \$10 Buda śa m | ham | gu | sto, Punagām | ham | gu | sto Nr 12 Mandrru | so | ham Rruhada | ta | I am | gusti Ebenso steht in der bei Stein Anc Kh Tafel CA abge bildeten Urkundo La(?) tto | ha (?) ham | gu | sto Nur am Schluß von Nr 17 steht Rammaki hamgusti Hoernle scheint darin die Unterschriften der Zeugen zu sehen, allem um wirkliche Unterschriften kann es sich nicht handeln, da jene Worte in allen Fallen von derselben Hand geschrieben sind wie die Urkunden selbst. Es ergibt sich also, daß als die eigentliche Unterschrift nur die drei Striche anzusehen sind, die der Unterschreibende in die von dem Aussteller der Urkunde dafür freigelassenen Lucken zwischen den letzten Silben des Namens oder des Wortes hamgusts setzte. Das trifft auch für den Rammaki in Nr. 17 zu. Der Schreiber der Urkunde hat luer vergessen, die nötigen Lucken zu lassen und Rammaki hat daher seine drei Striche daruber, hinter die Schlußworte der Urkunde /khu/hā Rammaks hamgusts sidte gesetzt. Daß des Schreibens unkundige Personen in dieser Weise zu zeichnen pflegten, scheint mir aus den gleichzeitigen ehine ischen Urkunden von Dandan Uilig hervorzugehen, the zum Tul schon Horrnle a a O S 21ff, bekannt gemacht und spater Chavannes in Steins Ancient Khotan p 521ff, mit Übersetzung herausgigeben hat. In Nr 3 schließt der Text der eigentlichen Urkunde allerdings nach Chavannes mit den Worten "Les deux parties ont ensemble trouvé cela équitable et clair et ont apposé l'empreinte de leurs doigts pour servir de marque", einer Formel die sich in Nr 5 und 10 wieder

steht nicht etwa am Schluß, sondern im Text der Urkunden selbst, und das macht es von vornherein unwahrscheinlich, daß es hier Siegel bedeute und sich etwa auf die chinesischen Stempelabdrucke beziehe, die einige

holt Aber in den Urkunden ist von einem Fingerabdruck nichts zu selien. Dagegen finden sich in Nr 3, rechts von der neunten Zeile, in der der Entleiher Su Men ti genannt wurd, drei wagerechte Striche, und drei ahnliche, nur etwas kutzere Striche stehen, wie sehon Stein, p. 276, bemerkt hat, in Nr 10 rechts von dem Namen des Entleihers und dem seiner Frau und links von der erwähnten Formel, doch sind die letzteren vielleicht wieder ausgewischt. Ganz deutlich sind die drei Striche auch in Nr 9 links von dem Namen des Sohnes der Entleiherin. An Stelle der Striche erscheinen der mehr punkt oder hakenformige Geblide in Nr 5 links von dem Zeilen, in denen der Entleiher und seine Zeugen genannt werden, in Nr 6 rechts von dem Namen der Entleiherin Min Nr 9 rechts von dem Namen der Entleiherin Min Sichent es volltg sieher, deß auch diese der Striche oder Punkte die Stelle der Unter schrift der Vertragschließenden oder der Zeugen vertreten, daß sie hier nicht wie in den Urkunden in einheimischer Sprache nebeneinander, sondern untereinander stehen, erflart sieh naturlich aus der Richtung der chinesischen Schrift

Ich mochte endlich noch darauf hinweisen, daß das von Hoernle, JASB Vol LAVI Part I p 235f Nr 9 (Plate XII) veroffentlichte und JASB Vol LAX Part I Extra Number I p 41 unter Nr 16 aufgeführte Fragment gar nicht zu den Ur kunden gehort In Zeile 1 steht pirāta ksira sica nāmmavya kamtha 'eine Stadt namens Sica im Lande Pirava', Zeile 2 bart beramaart 'sie lassen Regen regnen', Zeile 3 si gamisa nammamya kamtha 'nun die Stadt namens Gamisa', Zeile 4 pamisasa gampha 'funfzig Meilen', Zeile 7 u kāmma halai mamāuśri a'usanai und in welcher Gegend Mañjuśri Kumara' (vgl. die haufige Phrase kamma hālai gyasta ba ysa asta hasta Vairacch usw ). Zeile 8 [malñuśrī d'usanar tta hie si cu hiri kina 'Mañiusri Kumāra sprach so nun weswegen', Zeile 9 mañusri a ysanai ti tta [hv]e [s]i 'Mañjusri Kumara. sprach dann so nun' Es hegt hier offenbar der Anfang einer Erzahlung vor Man vergleiche etwa die Einleitung zum Saddharmapundarika, wo der Bodhisattva Maitreya den Mañiuśri Kumarabhuta nach gewissen Wundererscheinungen, insbe sondere nach der Ursache eines Blumenregens, fragt. Aber die hier erzahlte Legende scheint lokalen Charakter zu tragen. Pirava ist wahrscheinlich mit dem Pirova identisch, das in den Kharosthi Urkunden von Niya IV, 56, 136, XV, 168, 333 (Rap son, Specimens, p 5 7) erscheint. Ist Sica vielleicht das Saca, das sich ebenda I, 104, VV, 318 (Rapson p 14 15) findet? Fur die Charakterisierung des Fragmentes ist es ferner wichtig, daß es nicht in der Buchschrift geschrieben ist, sondern in der Schriftart, die Hoernle als kursive' Brahmi bezeichnet und die offenbar die Schrift des taglichen Lebens war. Sie hat sich jedenfalls, wenn wir von zwei spater in eine Handschrift des Aparimitäyuhsutra eingelegten Blattern absehen, bisher in keiner Pothi gefunden, sondern nur in Urkunden und in den von Hoernle, JRAS 1911. p 447ff, beschriebenen Rollen, die Dharanis und ahnliche Texte teils in Sanskrit, teils in der einheimischen Sprache enthalten und die augenscheinlich für den prak tischen Gebrauch bestimmt waren . In die Klasse dieser Schriftstucke muß auch unser Fragment gehören Der Text, soweit er sich bis jetzt entzissern laßt, konnte sehr wohl den Anfang eines Dharuni artigen Werkes gebildet haben. Auch die Form und die Größenverhaltnisse des Fragmentes stimmen aufs beste zu der Annahme, daß es einer Dharani Rolle angehört hat (Aus dem mir erst jetzt zuganglich gewordenen Werke Manuscript Remains of Buddhist Literature found in Eastern Turkestan. I. p. 401, ersche ich, daß auch Hoernle inzwischen die richtige Bedeutung von pidaka und hamausta gefunden hat )

der Urkunden zu tragen scheinen Ausgeschlossen wird diese Beziehung dadurch, daß müra ein paarmal in Verbindung mit Zahlen erscheint, so mit 12300 in Nr 5 (mūri ji stā dodasau ysārya drraise tiyām mūryau isa). mit 5500 und 1100 in Nr 8 (pamysars pamse mūrs e y mūre ysare sa, mit 1000 in Nr 12 (mūrə ysārə) Die Verbindung mit so hohen Zahlen macht es memes Erachtens völlig sicher, daß mura auch hier ein Geldstuck bedeutet, und ich glaube, wir können sogar noch einen Schritt weiter gehen und die Art dieses Geldstuckes genauer bestimmen. In den schon in der Anmerkung auf S 466 erwahnten gleichzeitigen chinesischen Urkunden aus Dandan-Uilig ist haufig von Geld die Rede Auch hier handelt es sich fast uberall um hohe Summen Lin Mann namens Su Men ti leiht 15000 Geldstucke (uén), wofur er in acht Monaten 16000 oder 26000 zuruckzuzahlen hat (Nr 3) Der Soldat Ma Ling chih leiht von einem Monch des Klosters Hu Kuo 1000 Geldstucke, wofur er monatlich 100 Geldstucke als Zinsen zu zahlen hat (Nr. 5) Eine Fran A sun leibt 15000 Geldstucke (Nr 9), eine andere Frau, Hsu Shih ssu, verpfandet allerlei Gegenstande, darunter einen Kamm, fur 500 Geldstucke (Nr 6) Ein Fragment (Nr 7) nennt 100 Geldstucke Auf den Wert der gemeinten Munze laßt die Urkunde Nr 4 schließen, in der ein Mann 6000 Geldstucke als Kaufpreis für einen Esel einklagt. Es kann danach keinem Zweifel unterliegen, daß das Geldstuck der Urkunden die bekannte durchlochte Kupfermunze ist, die man mit dem anglisierten Wort 'cash' zu bezeichnen pflegt. Derartige Munzen haben sich im Gebiet von Khotan in ziemlicher Anzahl gefunden 1). sie waren offenbar das gewöhnliche Geld wahrend der Zeit der chinesischen Herrschaft in Turkestan bis zum Ende des 8 Jahrhunderts Die Fursten von Khotan haben auch nach 728, als die Kaiserliche Regierung ihnen den Königstitel verlieh2), Laum eigene Munzen schlagen lassen, wenigstens

<sup>1)</sup> Siehe die Liste der Munzen bei Stein, Ancient Ichotan p 575ff und Taf

<sup>2)</sup> Bis dahm scheinen die Uitglieder der Visa (s. V.jaya chin Weih chi h) Dynastie nur den Titel a mo chih geführt zu haben. Als a mo chih von \( \) \( \) ut ien wird der Furst von Antene me dewe Erlaß 1:00 728 hezenehnet durch den er zum Klöng ernannt wurde und das offizielle Schreiben aus dem Jahr 768 (Urkunde Nr. I) ist an den Weich ih, chih Derfaekten der Sechs Studte und a mo-chih diressiert (Chavannes in Steins Annent Khotan p 523f). Daß der Titel in Khotan weiter verbreitet war, ergibt sich aus der chunesischen Urkunde von 781 (Nr. 4) die enter a mo-chi h Sluh tzü als Herrn zweier Schreiber in barbarischer Schrift erwähnt A mo-ch ih muß die Viedergabe eines einheimischen Titels sein und ich wage die Vermitung daß es das is, amdyg ist das in der einheimischen Sprache von Khotan dinden Nom Sg dimécs oler diméta, lautete, wie Vers XXIII 268 des Gelichtes zeigt teich jung den pravands.

<sup>&#</sup>x27;vierundachtzig Tausende lauter dimdeza, werden Mönehe. Ob wir dimden auf Grund der Bedeutung des Sanskritwortes richtig durch. Vinnster wiedergeben, ist mit enugermaßen zweifelhaft, es schent mehr der Titt einer Gesellschieftsklasse zu sein als eine I unktion zu bezuehnen. Denselben Titel führte auch der I ürst von Kod gar (Su le) bis er zussenmen mit dem Färsten von kholm zum könne grannin wurde

ist bis jetzt kein derartiges Stuck bekannt geworden. So konnen wir mit Sicherheit annehmen, daß auch mūra in den Urkunden in einheimischer Sprache die einnesische Kupfermunze bezeichnet. Damit ist naturlich nicht gesagt, daß mūra auch in dem Gedicht, das der Sprache nach zu urteilen vielleicht Jahrhunderte alter ist, genau die gleiche Bedeutung gehabt haben musse, wir werden mūra hier wohl in dem allgemeinen Sinn von 'Munze, Geldstuck' nehmen durfen

Eine Ableitung von mura, murimgya (fem ) begegnet uns ferner in der Beschreibung der Herrlichkeiten von Ketumati, V 139

mūrimgye vari stune stāre sšō krrausu sšo ssau məstə hambisa vsarrnū kase virə ālisətinā mesta

Leumann denkt hier an 'siegelige', aus Siegelstein, d h aus Achat oder dergleichen bestehende Saulen Er ist also zu der wenig wahrscheinlichen Annahme gezwungen, daß die Bedeutung von mura auch auf das Material erweitert wurde, aus dem man Siegel herstellte Ich bin überzeugt, daß wir auch bei mürimgya von der Bedeutung 'Miunze' ausgehen mussen, und meine, daß wir uns unter den 'Miunzaulen' Saulen von auf emandergeschichteten Munzen vorzustellen haben, deren Höhe hier aller dings ins l'abelhafte gesteigert ist Genau so wie in V 253 wird auch hier in unmittelbarem Anschluß an die murimgye stine ungemunztes Gold und Silber genannt 'Da stehen Munzsaulen, eine jede einen Krosa hoch, (und) Haufen von Gold in den Gebuschen und große (Haufen) von Silber'

Einige Schwierigkeiten bereitet die leststellung der Bedeutung von märn in V 151f, wo das vierte der sieben Juwelen des Königs Sankha beschrieben wird

mūra candātanə ššau ggamphu hāysa brūñite ssive dašu viri āniye berāñite pharu ratana vicitra ttəñe rrūnatete jsa sşīve wysnora kiri yanındı ässeviv vrülfi hie məstə aşlasšā tearsıva datana

'Der müra candaınıa (cıntāmanı) leuchtet bei Nacht ein Yojana weit, wenn er am Banner sitzt, regnot er viele verschiedene Kostbirkeiten. In folge dieser Helligkeit verrichten die Wesen bei Nacht (ihre) Arbeiten, aus bluuem Vaidūrya ist er, groß, achteckig prachtig von Aussehen.'

Diß sich der Verfasser den eintäman als eine Munze oder gar eine Kupfermunze gedacht haben sollte, wird durch die Angaben in V 152 ausgeschlossen, die mit der von Leumann angefuhrten Beschreibung im Lalitavistaru übereinstimmen (maniratnam nilaiaiduryam astämsam) Man könnte daher zunachst daran denken müra hier als Siegel zu fassen, und sich darauf berufen, daß achteckige Siegel aus Bronze tatsachlich in

<sup>(</sup>Chavannes a a 0) Ich wurde es aber für vorschnell halten, daraus etwa zu schließen, daß in Kashgar dies ibe Sprache geherrscht haben musse wie in Khotan da es sich hier um ein Lichnwort handelt, das auch in verschiedenen Sprachen Aufnahme finden konnte

Khotan gefunden sind Abbildungen von zweien solcher Stücke gibt Stein, Ancient Khotan. Taf L. die chinesische Herkunft steht für das eine fest und ist fur das andere höchst wahrscheinlich (Stein a a O S 103, 109, 465) Wir können indessen sicher sein, daß sich kein Zentralasiste den cintamani in der Gestalt iener Siegel vorgestellt hat. In den Fresken der Höhlen von Turkestan kommt unendlich oft ein Gebilde vor, das einem indischen Langwurfel ahnlich sieht und meist von Strahlen umgeben ist In den Zeichnungen bei Grunwedel, Altbuddhistische Kultstatten in Chinesisch Turkistan kann man sehen, wie es von Bodhisattyas, Gott heiten und Nagas auf dem Haupt oder in den Handen getragen wird (Fig. 22, 243. 642. 644a), es wird auf einer Lotusblume ruhend (Fig. 165) oder im Wasser schwimmend (Fig 123) dargestellt oder dient auch einfach zur Fullung des Raumes (Fig 48, 53) Aus einer unverkennbaren Darstellung der sieben Juwelen in einer Höhle bei Qyzzl (Fig 275) konnte Grunwedel feststellen daß dieser Langwurfel die zentralasiatische Form des cintamani 1st. und sie entspricht, da sie in der Tat acht Ecken hat, auch durchaus der Beschreibung im Lahtavistara Mit einem Siegel hat also der cintamani ebensowenig Ahnlichkeit wie mit einer Munze Ich glaube daher, daß wir mura candarana als ein Kompositum fassen mussen i) und daß der wunderbare Stein der 'Munzen' oder 'Geld Wunschstein' genannt wurde, weil man glaubte, er könne seinem Besitzer Geld herbeizaubern. Daß es in der Strophe selbst heißt, er regne verschiedene Kostbarkeiten (ratana) scheint mir damit meht im Widerspruch zu stehen?

So sicher es auch sein durfte, daß műra in der Sprache von Khotan 'Munze' bedeutete, so ist es doch gewiß ebenso sicher, daß das Wort, das auf das alte mudrā zuruckgeht's), ursprunghch ein Siegel bezeichnete, und es ist von Interesse, daß sich derselbe Bedeutungsubergang den wir her beobachten können, noch einmal in einer iramselien Sprache auf indischem Boden vollzogen hat Der heutige offizielle Name der hauptsachlichsten Goldmunze Britisch Indiens, mohur, geht ebenfalls durch das Hindustani auf das persische muhr 'Siegel zurück Ich kann nicht feststellen wann muhr zuerst in der neuen Bedeutung gebraucht worden ist Yule und Burnoll Hobson Jobson, S 438f, bemerken, diß der Name zuerst mehr

<sup>1)</sup> Leumann führt in seinem Glossar Zur nördari ehen Sprache und Literatur, 5 131 auch em Konpositum eandarani mura an, über das sieh da kein Beleg dafür mitgeteilt wird sehwer urteilen laßt. Ist es richtig so wäre es etwa so aufzufassen wie klamudra (sieht unten S 471).

<sup>5)</sup> So erklirt z B auch der Jataka Kommentar den Kahapana Regen in dem bekannten Verso na Lahdpaparassena titti k\u00e4mest vijjati Dhp 186 Jat 258 2 als einen Regen der sieben Kostbarkeiten Mandh\u00e4t1 sattaratanavassam extendpeti \u00e4 tam v\u00e4hn kaldpaparassen ti villam

b) Cher die Lautverhaltniss und die Herkünft des Wortes hat Hubschmann k2 NNNVI 176 gehandelt und neuerdings Judker II NNN, 273ff der die Intid nung aus dem Assyrischen was mir schein mit Recht bestruct

volkstumlich gewesen und im allgemeinen Sinne gebraucht zu sein scheine und erst allmahlich auf die Goldmunzen eingeengt sei, die zuerst die Ghürf Könige von Ghaziu um 1200 pragten Ihre Belege aus der englischen Literatur gehen bis 1690 zuruck.

Den gleichen Bedeutungsubergang hat aber auch das indische mudrā durchgemacht Die Grundbedeutung des Wortes, das erst in der nachvedischen Literatur auftritt, ist Siegel, d h sowohl das Werkzeug zum Siegeln, der Siegelring, als auch der Abdruck. In dieser Bedeutung findet sich das Wort auch in dem Prakrit der Kharosthi-Dokumente von Niva, wo die keilformigen versiegelten Doppeltafeln als kilamudra, kilamumdra, kilamumtra, wortlich 'Keilsiegel', bezeichnet werden Rapson, Specimens, S 13, hat mit Rücksicht auf die letzte Form diese zuerst von Stein gegebene Erklarung des Wortes bezweifelt, aber, wie ich glaube, mit Unrecht Kila mumtra ist sicherlich nur ungenaue Schreibung für kilamumdra. Da in dem Dialekt Tenues zwischen Vokalen und hinter Nasal erweicht werden, so trat eine Unsicherheit in der Schreibung ein, die zu der gelegentlichen Verwendung eines t auch für alteres d führte wie in itam = sk idam, tamda = sh danda1) Was aber den Nasal betrifft, so mochte ich darauf hinweisen, daß ihn auch die modernen Volkssprachen in dem Wort kennen, ım Hındı fındet sıch mundrā neben mudrā, ım Khas heißt der Ring munro, ım Sındhî mundrî2) Daß das Kompositum nicht den gewöhnlichen Regeln des Sanskrit entspricht, kann bei einem technischen Ausdruck in einer Volkssprache nicht ins Gewicht fallen

In den heutigen Volkssprachen, Hindī, Marāthī, Bengali, Kanaresisch, wird mudrā nach Ausweis der Worterbucher aber auch im Sinne von Munze gebraucht, Molesworth bemerkt, daß mudra insbesondere eine Rupie be zeichne, für die der genauere Ausdruck rūpyamudrā sei, wie tāmramudrā für den kupfernen pāisā oder suuarnamudrā für den mohur oder pagoda Auch für das Sanskrit verzeichnet das PW auf Grund des Sabdakal prdruma für mudrā und mudrītā die Bedeutung 'Munze', als Beleg wird nach Skdr eine Stelle der Mitalsarā gegeben, die sich im Divyaprakarana unter Yājū 2, 113 findet

sauvarnīm rājatim tāmrīm āyasīm vā sušodhitām | salilena sakrd dhautām praksipet tatra mudrikām ||

und aus Vopadeva 6, 14 haumamudrika hinzugefugt. Aus dem letzteren ergibt sich aber für die Bedeutung von mudrikä nichts, und die Stelle der Mitäksarä ist mißverstanden. Sie ist ein Zitat aus Pitämaha der eine

<sup>1)</sup> Siche Konow, SBAW 1916, S 823ff

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Daher der Nasal auch in manischen Lehnworten aus dem Indischen, bal mundrig, mundari Ring Fingerring, afigh mündra Ring Ohrring' (Die Nasalierung ist jetzt sehon aus viel alterer Zeit belegt in der Mahapratyangura Dhärani, Man Rem. I, S 54, sieht mundrogand (für mudröganda))

Abart des taptamāsai idhi beschreibt, bei der nicht eine Munze, sondern ein Siegelring aus einem mit heißer Butter gefullten Gefaße herauszufischen ist Daß es sich um einen Ring handelt, wird durch die Bemerkung völlig sichergestellt, daß nach Vollzug des Ordals der Zeigefinger des Beklagten auf Brandblasen hin zu untersuchen sei Scriba hat in seiner Sammlung der Iragmente des Pitamaha (V 175) die Stelle auch bereits richtig übersetzt Tatsachlich aber findet sich mudrä in der Bedeutung 'Munze' in Mahendras Kommentar zu Hem An 3, 81 Mahendra fugt dort den für räpala gelehrten Bedeutungen sutarnädismudrayor api hinzu und zitiert als Beispiel tad api sämpratam ähara räpalam (vgl 2, 293) Um 1200 wurde also mudrä im Sinne von Munze gebraucht, und es kann meht als ausgeschlossen gelten, daß der Bedeutungsubergang unter dem Einfluß des persischen muhr erfolgte Daß er naheliegt, zeigt aber auch die Geschichte eines anderen nußschen Wortes

In der vedischen Literatur, bis zu den Upanisads hinab, ist das Wort für Silber rajata Rajata halt sich auch in der Folgezeit, in der nach vedischen Literatur tritt aber daneben rupya auf, das mehr und mehr der eigenfliche generelle Name des Silbers wird Das PW führt als früheste Belege Stellen aus dem Epos und Manu an Lehrreich ist Mbb 5, 38 81

sutarnasya malam rūpyam rupyasyāp malam trapu ] jñeyam trapumalam sisam sisasyapi malam malam |

In der alten Zeit steht rajata in der Liste der Metalle, wie eine bekannte. ın den Brahmanas öfter wiederkehrende Stelle zeigt, die Chandogya Up 4, 17 7 lautet tadyathā lavanena suvarnam samdadhyāt suvarnena rajatam rasatena trapu trapuna sisam sisena loham usw. Fur Manu sind rūpija und rajata vollig identisch 4. 230 nennt er den rumjada neben dem hiranjada. 5 112 braucht er rājata, im folgenden Verse raupya, 8, 135 steht raupya, in den beiden nachsten Versen raigta. Auch das Kautiliva wechselt zwischen rupya und rajata als Gattungsnamen S 60, 85, 241 wird von suvarnarajata gesprochen aber S 86 heißt es tutthodgatam gaudikam kāmamalam kabukam cākrasalskam ca rūpyam, S 87, 89, 243 steht rupyasusarna Im Pali ist in der kanonischen wie in der spateren Literatur rajata das gewöhnliche Wort, besonders in der festen Verbindung jalaruparajata, siehe z B Digh 1, 1, 10, Cullav 12 1 1ff , Jat II, 67, 1, 92, 27 III, 207, 4, IV. 3, 7. 140, 13 Aber schon in der kanonischen Prosa und in den Gäthäs erscheint daneben auch rūpiya, z B Samyuttan I, \$ 104 wo die Zahne des Ele fanten des Māra mit reinem Silber — suddham rūpiyam — verglichen werden, Jat 440 3, 454, 4 sorannamayam manimayam lohamayam atha rūpyamayam1) Ebenso wechseln im Mahāvastu rajata und rupya pra bhūtajalaruparajatopakaranā II, 168, 12, suvarnamayāns rupyamayāns II, 420, 15, suvarnarūpyamayanı II, 468 15

<sup>1)</sup> Kaccayana 8 29 führt neb nemander rüp jama jam un I rajatama jare auf

Es ist fur die Zeitbestimmung Päninis nicht unwichtig1), daß er in diesem Tall auf seiten des Veda steht Er lehrt in 5, 2, 120 die Bildung von rūpya und hatte hier sicherlich die Bedeutung 'Silber' angegeben, wenn sie ihm bekannt gewesen ware. Statt dessen sagt er rūpād āhatapraśamsayor yap 'an rūpa tritt ya in der Bedeutung "gepragt"2) oder wenn em Lob gemeint ist' Als Beispiele gibt die Kāśikā āhatam rūpam asya rūpyo dīnārah | rūpyah kedārah | rūpyam kārsūpanam | prašastam rūpyam asyāsti rūpyah purusah und bemerkt weiter zur Erklarung nighātikātā danādınā dinārādisu rūpam yad utpadyate tad āhatam ity ucyate 'wenn durch Schlagen mit einem Hammer usw auf den dinaras usw ein Bild entsteht, so heißt das ahata'. In dem von Panini gelehrten Sinne findet sich das Wort auch im Prätimoksa Nissag 18-20 lauten im Pali 40 pana bhillhu jatarumarajatam uggankevya ta uggankapeyya va upanikkhıttam ıā sādıyeyya nıssaggıyam pācıttıyam, yo pana bhıkkhu nānappakārakam rūpīyasamī ohāram samāpajjeyya n p, yo pana bhīkkhu nānappa kärakam kayankkayam samāpaneyya n p Im Prātimoksa der Mūlasarvästivädins heißen die entsprechenden Titel nach Mahävyutpatti 260 jātarūparajatas paršanam, rūpikavyavahārah, krayavikrayah, rūpika ist hier naturlich nur falsche Sanskritisierung von rūpiya anstatt rūpya In dem aus Turkestan stammenden Text des Prätimoksa der Sarvästivädins<sup>3</sup>) lauten die Regeln yah punar bhiksuh siahastam rupyam udgrhnīyād iā udgrāhaved vā nīksīptam vā sādhaven nīksaraikā pātavantīkā, vah punar bhilsur nānāprakāram rūpyavyarahāram samāpadyeta n p , yah punar bhilsur nānāpralāram krayavikrayam samāpadyeta n p Das rūpyam in Regel 18 scheint hier aber erst spater an die Stelle eines alteren jatarupa

<sup>1)</sup> Es ist hier naturlich micht der Ort, naher auf diese Frage einzugehen da aber bis in die neueste Zeit hinem immer wieder die Behauptung Webers wiederholt wird, daß Panini in die Zeit nach 300 v Chr zu setzen sei, weil er in 4 1, 49 yarana erwahnt und die Bildung des erst von Katyayana - oh mit Becht oder Unrecht, sei dahingestellt - auf die Schrift bezogenen yavanant lehre, so mag es gestattet sein, nochmals darauf hinzuweisen, wie es schon Ludwig, Sb Bohm Ges Wiss Cl f Philos Gesch u Philol 1893, Nr 9, S 7, getan hat, daß die von Weber beigebrachte Tatsache nicht die geringste Beweiskraft besitzt Wenn die Inder, erst als Alexander der Große in ihrem eigenen Lande erschien, Kunde von den Griechen erhalten hatten, hatten sie sie ganz gewiß nicht als Ionier', sondern mit einem Namen bezeichnet. der auf "Ellmes oder Maxeboies zuruckgehen wurde, die Soldaten Alexanders haben sich doch sicherlich nicht Ionier genannt. Der Name Yavana muß lange vor Alexander zu den Indern gelangt sein, entweder über Persien oder durch die Semiten, und selbst wenn die Beziehung von yaranant auf die Schrift richtig sein sollte, sehe ich nicht cin, was die Annahme verbieten konnte, daß die Inder die griechische Schrift vor 300 v Chr kennen lernten Ich bemerke noch, daß die Schlusse, die sich aus rupya bei Panim ziehen lassen durchaus zu den Resultaten stimmen, zu denen Liebich bei seinen Untersuchungen geführt ist (Panini, besonders S 50)

<sup>2)</sup> ahan ist der typische Ausdruck vom Schlagen oder Pragen der Munzen, vgl R\u00e4jat 3, 103 (PW)

<sup>1)</sup> Finot, JA Sér AJ, T 2, S 498

rajatam getreten zu sein, die tibetische Übersetzung¹) hat statt rüpyam yser dan dnul, und ebenso liest die chinesische Übersetzung des Kumära 1iva2) dafur 'Gold oder Silber' In Regel 19 hat der tibetische Übersetzer dagegen rūpyavyatāhara gelesen, da er es durch muon thsan can qui'l smod va wiedergibt, wahrend Kumarajiva auch hier von 'Silber oder Gold spricht In der chinesischen Übersetzung des Prätimoksa der Dharma guptas ist nach Beal, Catena, S 219, in Regel 18 von gold, silver or even (copper) com', in Regel 19 von 'purchase or sale of different precious substances (sewels)' die Rede Die Ubereinstimmung des Pali Textes mit dem der Mülasarvästıvädins und dem der Sarvastivadins in der tibetischen Version laßt kaum einen Zweifel daruber, daß in der altesten Fassung version has would similar von jälarüparajata, Regel 19 rünya Geschafte verbot Rhys Davids und Oldenberg übersetzen rünyasamıohära durch 'transactions in which silver is used' Allein wenn rumua in der Bedeutung Silber auch schon im Pali-Kanon begegnet und im Sanskrit spater beliebig mit ranata wechselt, so ist hier die Einschrankung auf Silber doch sicherlich meht am Platz Wir konnen rūpiya hier meines Erachtens nur in dem Sinne, wie Panini es braucht, von gepragten Munzen 4) verstehen und mussen rumyasamiohara durch 'Geldgeschafte' wiedergeben Dabei ist sicherlich an das Ausleihen von Geld auf Zinsen, Geldwechsel und ahnliches zu denken wahrend sich krayauskraya auf den Handel mit Waren bezieht Jatarūparajata war aber ursprunglich wahrscheinlich wirklich das, was der Name besagt. Gold und Silber, die Regel hatte also den Zweck, die Annahme größerer Geschenke in gemunztem oder ungemunztem Gold und Silber zu verbieten wahrend unbedeutende Geldsummen zu nehmen erlaubt war. Die Monche von Vesali machten sich daher im Grund gar keines Verstoßes gegen die Regel schuldig, wenn sie von den Leuten Geld im Wert eines kahāpana und darunter erbettelten (Cullav 12, 1, 1 detharuso samghassa kahāpanam pi addham pi pādam pi masakarūpam pi) Erst nachtraglich scheinen die Vibhajyavadins ebenso wie andere Schulen, wenigstens im Prinzip, strengere Grundsatze vertreten zu haben und diese kommen in dem alten Pali Kommentar zu den Regeln zum Ausdruck Hier (Suttav I, 238ff) wird zunachst jatarūpam in 18 durch das seltsame satthuranno erklart, rajatam soll die Lursierende Munze sein, ein Lahapana, ein mäsaka aus Eisen, Holz oder Lack (jätarupam näma satthuranno vuccati rajatam nama kahapano lohamasako darumasako jatumasako ye voharam gacchanti) In 19 wird dann rupiyam mit genau denselben Worten erklart wie vorher jatarūparajatam, aus dem nānappakārakam des Textes aber

<sup>1)</sup> Huth Die tibetische Version der Vaihvargikaprayaseittikadharmas, S 12

<sup>3)</sup> Wörtlich mit deutlichen Zeichen (them für mit san) verschen Der Ausdruck findet sich noch einmal im Bluksunpratim (Huth, 5-16)

<sup>4)</sup> So riel tig schon Kern Buddhismus II, 5 113 Huth n n O S 13

weiter gefolgert, daß hier auch unbearbeitetes oder zu Kopf-, Hals-, Hand-, Inß- oder Huftenschmuck verarbeitetes Metall gemeint ser. Das alles zeigt zur Genuge, daß dem Verfasser garmeht daran liegt, eine eigentliche philologische Erklarung zu geben, sein Streben geht vielmehr dahm, den Textworten einen Sinn unterzulegen, der mit der Lehre seiner Schule übereinstimmt Daß rūpya in der Tat die Munze ist, wird durch das Nidāna zu 18 im Suttav bestatigt. Da wird erzahlt, wie ein Mönch von einem Laien einen kahāpana annimmt. Da diesei kahāpana den Wert der ihm zugedachten Fleischration reprasentiert, können wir sicher sein, diß der Erzahler dabei an die gewöhnliche Kupfermunze dachte. Im weiteren Verlauf der Erzahlung wird aber dieser kahāpana stets als rūpya bezeichnet. Danneh kann auch der rūpyacchaddaka, der nach dem Kommentar zu N. 18 und 10 angestellt wird, um widerrechtlich empfangenes Geld zu beseitigen, nur ein Munz' oder 'Geldverwerfer' sein, nicht ein 'bullion-remover', wie Rhys Davids und Oldenberg übersetzen. Naturlich haben wir uns das rūpya dieser Zeit nicht in der Form der spiteren Munzen vorzustellen, es handelt sich lier selbstverstandlich um die sogenannten gepunzten ('punch marked') Munzen, über deren Form und Besehaffenheit man sieh bei Rapson, Indian Cons, S. 21 unterriehten kann.

Die Feststellung, daß räppa bei Pänini 'gepragt' und im Prätimoksa 'Munze, Geld' bedeutet, ist nicht ohne Wert für die indische Munzgeschichte Räppa 'Silber' muß auf der Substantivierung des Adjektives räppa berühen Nun hat Rhys Davids On the Ancient Coins and Measures of Ceylon, S. 7, allerdings angenommen, daß der Name des Silbers auf räppa in der Bedeutung 'schon' zurückgehe, gerade so wie suurina 'Gold' eigentlich das 'schonfarbige' sei Ich halte es für sehr wohl möglich, daß suurina 'Gold' erst durch Volksetymologie aus suaria, siarna 'glanzend' oder 'himmlisch' entstanden ist'), dafür spricht, daß einmal, Taitt Br. 3, 12, 6. 6, der Udätte noch auf der ersten Silbe und im spriteren Sanskrut sehr haufig siarna neben suurina erscheint. Allem die Umdeutung muß in sehr früher Zeit erfolgt sem, wie aus der gewöhnlichen Akzentuation des Wortes im AV und in den Brähmanis hervorgeht. Für die ursprungliche Bedeutung von räppa hat das aber wenig Gewicht. Man kann gerade um gekehrt gegen Rhys Davids geltend machen, daß spater duriarna 'schlecht farbig' ein Name des Silbers ist und diß schon Taitt. Br. 2, 2, 4, 5 dem suvarnam hiranyam ein duriarnam hiranyam gegenubergestellt wird, worunter nach Sayanas durchaus annehmbarer Erklarung Silber Blei, Kupfer usw zu verstehen ist. Praktisch kann, meine ich, kaum ein Zweifel be stehen, daß räppa 'Silber' eigentlich 'das Gepragte' ist. Das aber zwingt zu der Annahme, daß bereits geraume Zeit vor der Abfassung des Pali-Kanons, des Epos, Manus und des Kautilly, also soweit sich ein absolutes

<sup>1)</sup> So schon Uhlenbeck, Etym Worterb Über die Beziehungen zwischen Gold und Himmel habe ich an anderem Orte gehandelt

Datum angeben laßt, schon im funften Jahrhundert v. Chr. Silbermunzen in Indien weit verbreitet waren. Nur so laßt es sich erklaren, wie rüpya in dieser Zeit zu einem generellen Namen des Silbers werden konnte. Die ausschließliche Verwendung des Wortes rūma fur das Silber laßt sogar noch weiter schließen, daß man zunachst nur Silberstucke abzustempeln pflegte und erst spater auch gepunzte Munzen aus anderen Metallen herstellte Die zahlreichen Funde in allen Teilen Indiens von gepunzten Silbermunzen, die nach Rapson bis ins vierte Jahrhundert v. Chr. zuruckgehen, stehen mit diesem Ergebnis durchaus im Einklang. Es ist mir unter diesen Umstanden nicht recht verstandlich, wie Mrs Rhys Davids. JRAS 1901, S 877 behaupten kann it was not till towards the Christian era that silver became widely current, was sich bei T W Rhys Davids, Buddhist India. S 100. zu dem lapidaren Satz verdichtet no silver coms were used Mrs Rhys Davids' einziges Argument ist, daß die Schriften des buddhistischen Kanons das Silber seltener erwahnen als Gold und andere Metalle Aber selbst wenn in ienen Schriften von Silber noch weniger die Rede sein sollte, als es tatsachlich der Fall ist, wurde das zum mindesten den Funden gegenuber nichts beweisen. Nirgends ist die isoherende Betrachtung einer einzelnen Literaturgattung unangebrachter als da, wo es sich um Realien handelt

In der auf Pännt und das Pratmoksa folgenden Zeit scheint rupya in der Bedeutung 'gepragt' oder 'Munze' nicht haufig vorzukommen Die Lexikographen fuhren es allerdings im Sinne von gemunztem Metall auf (Am 2, 9, 91 Vaij 129, 147, Hem Abh 1046, An 2, 370), wobei die Be deutung zum Teil auf gemunztes Gold und Silber eingeschrankt wird (Sasv 133, Visvak 1348, Mankha 605, Med y 52), sie konnten aber direkt von Panim abhangig sein In der Literatur vermag ich rüpya als 'Munze' nur kämasütra S 33 nachzuweisen, wo rüpyaratnapariksa als eine Fertighetter ervahnt wird'! Vahendra zitiert ferner zu Hem An 2 370 einen Halbvers manirupyädiupäänam tadvidam nanumanikam Als Bezeichnung einer speziellen Munze lebt aber das alte rüpya noch heute in dem Namen der Einheit des anglomdischen Munzsystems der Rupie Formell geht hind rupayā, rupayā, rupayā, Plur gewöhnlich rupa'e das in den verseichedenen Dialekten noch zahlreiche Nebenformen aufweist, jedenfalls auf ruppala zuruck.) Der Name laßt sich bis ins 16 Jahrhundert zuruck-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Handschriftliche Lesart ist allerdings ausermarup paparitigă, aber \( \) Assolhara las wie oben da er erklart ruppun \( \text{that} \) datedravyom dindrida \( \text{Das PW} \) verzeichnet witter ruppudhpalga \( \text{Munzmester} \), Am 2, 8 7, Hem \( \text{Abi 723} \) bhauriloh kana kald yalgo r\( \text{appaghtagas tu maisiliah} \) Hier laßt die Gegenüberstellung von kanaka und ruppa elner darunf sehlegen \( \text{das Impag Silbir bedeutet} \).

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) In der Bedeutung Silber findet sich ruppaya Jacobi, Au.g. Erz. in Mihli rashfit 64. 17 (katt a. surennam kuthar ruppayam katt a. man moth a parell im mahaggham bhar dam). Ps. hegt gar kein Grund vor, ruppayam hi r mit J. J. M. yer, Hindu Tales. p. 217, von rutham hirzuleiten.

verfolgen, er soll zuerst fur die Silbermunze gebraucht worden sein, die Sher Shäh 1742 nich der Norm pragen ließ, die sehon die mohammedanischen Herrscher Delhis im 13 und 14 Jahrhundert angewandt hatten 1) Nun ist es gewiß nicht unmöglich, daß räpya über die Bedoutung 'Silber' hinüber wieder zur Bezeichnung der Munze geworden ist Daß sich aus 'Silber' der Begriff 'Munze', 'Geld' oder der Name einer bestimmten Geldart entwickeln kann, zeigt nicht nur gr ögyteion, lat argentum, sondern auch tib dnul (mul), Silber, das heute auch die Rupie bezeichnet Tur wahrscheinlich möchte ich es aber doch halten, daß rupayā auch in der Bedeutung direkt an räpya, Munze, anknipft, und daß uns somit der Name der Rupie bezeigt, daß die ursprungliche Bedeutung von räpya niemals ganz verloren gegangen ist

Die Angabe Paninis ist fur uns weiter auch deshalb wichtig, weil wir aus ihr schließen können, daß man als rūya das Bild oder die Marken be zeichnete, mit der man die Münzen zu versehen pflegte. Genau in diesem Sinne gebraucht Buddhaghosa das Wort bei der Erklarung der vorhin er walinten Holz und Lachmunzen darumasakoti saradaruna va telupesikaya rā antamaso tālapannena yn rūpam chinditrā katamāsako | jatumāsako ti | lākhāya tā nigyāsena tā rūpam samutthāpetrā katamāsako. Daß sich rūpa in dieser Bedeutung wenigstens vorlaufig nicht öfter belegen laßt, liegt in der Natur der Sache, von solchen technischen Dingen pflegt in der Lite ratur nicht oft die Rede zu sein. Aber offenbar ganz ahnlich wie im Ira nischen das Wort fur Siegel zu dem Wort fur Munze geworden ist ist auch rūpa, das Pragebild, der Name fur Munze und weiter einer bestimmten Munze geworden Die Levikographen lehren fur rûpa die Bedeutung nānaka, Śāśv 82, Hem An 2, 293, Trik 8312) Visvak 1187 Medini p 93) Hem An 2 38 und Med g 15 geben bhaga die Bedeutung rūpūrdhaka 'ein halbes rūpa' Das Kautiliya erwahnt wiederholt den rūpadarsaka (S 58 rāpadaršakausaddham hiranyam pratigrhnīyāt, 69 84 243) Patah jalı fuhrt zu Pān 1, 4, 52 als Beispiel die Satze an pasyats rupatarkah kārsāpanam | daršayatı rūpatarkam kārsāpanam Der rūpadaršaka oder rūpatarka ist offenbar derselbe Beamte, der Yājn 2 241 nānakapariksa heißt, also ein Munzwardem Das Kautiliva braucht fur 'Munze' uberall rūpa (84, 91f, usw), die gefalschte Munze ist kutarūpa (244, ZDMG LXVII, 82) der Falschmunzer kutarupakāraka (210) Eine falsche Munze ist offenbar auch das rajaviruddham rūpam, von dem Ksemendra Kalavilāsa 9 56, spricht4), 9 67 nennt er sie kularupa Spater erscheint gewöhnlich

<sup>1)</sup> Yule Burnell Hobson Johson p 585

<sup>2)</sup> manalesv 1st wie im PW bemerkt wird Verderbnis für nanalesv

<sup>3)</sup> Die Drucke haben nalole namge Verderbnisse für nanale

<sup>4)</sup> Der Herausgeber erklårt es richtig als r\(\tilde{\gamma}\) at allato nyasthale sta gr\(\text{alan}\) at majatamudradi. R Schmidt ZDMG L\(\tilde{\lambda}\), 36 erklart es als Prage stempel

rūpaka, und zwar meist als Bezeichnung einer bestimmten Munze Tan trakhy 157, 5 glaubt der Vater des Somasarman in seinem Topf Mehl für 20 rupakas zu haben, in den spateren Versionen werden daraus 100 rupakas (Pañe V. Buhler 68, 8, Purnabh 276, 6) Praptavyamartha kauft das Buch mit dem köstlichen Spruch fur 100 rupakas (Pancat II, Buhler 22, 19ff , Pūrnabh 147, 8ff ) Āryabhata gebraucht 2, 30 rūpaka, wie es scheint, als Namen der Munzeinheit!) Varahamihira schatzt Brhats 81, 12, 13, 16 den Wert von Perlen nach rūpakas, das Wort steht hier, wie der Zusammenhang zeigt, im Sinne des vorher (V 9) gebrauchten lärsanaa Zur Erklarung des Pan 5, 1, 48 gebrauchten Ausdruckes ardha bemerkt die Kasikā ardhaśabdo rūpakārdhasya rudhih2) Spater wird auch von Gold rūpakas gesprochen Kathās 78, 11ff wird von einem Brahmanen erzahlt, der als Lohn fur seine Dienste taglich 500 dināras forderte Diese werden V 13 starnarupaka genannt Rajat 6, 45ff be richtet von einem Brahmanen, der in der Fremde 100 suvarnarüpalas ver dient hatte Wir konnen also rūpa im Sanskrit in der Bedeutung Munze bis in den Anfang des 3 Jahrhunderts v Chr zuruckverfolgen Etwa in dieselbe Zeit führt uns eine Stelle des Jaina Kanons Sütrakrtängas 2. 2. 62 wird tadelnd von Leuten gesprochen, die sich nicht des Kaufes und Verkaufes und der Geschafte mit masas halben masas und rupakas enthalten (savrao kayarıkkaya mās-addhamasa ruvaga-samvarahārāo appadi viraya javajīvāe)3)

Die Tatsache daß rūpaka als Bezeichnung einer Munze in so fruher Zeit erscheint, legt die Frage nahe, ob nicht damit das rūpa identisch sei, das sich in vorchristlicher Zeit im Pali und Prakrit als Name einer Kunst findet Im Aupapatikasutra \$ 107 werden die 72 Kalas aufgezahlt die der vornehme Knabe Dadhapainna von einem Lehrer der Fertigkeiten (Lalāvarīva) erlernt An der Spitze stehen hier lehā ganīva ruga Ahnliche Listen finden sich im Jama Kanon noch öfter Samavaya § 72 (Weber, Ind Stud XVI, 282f, Verzeichnis der Berliner Sk. und Pr. Handschriften II, 409f ), Jñātadharmakatha 1, 119 (Steinthal, Specimen, p 29), Rajapraśni (Calcutta 1913), S 290 Sie stimmen nicht ganz genau überein, die drei ersten Glieder sind aber in allen dieselben Leha, ganiya und ruia gehörten also sicherlich zu den wichtigsten Unterrichtsgegenstanden und damit stimmt das Zeugnis der bekannten Inschrift des Königs Kharavela von Kalınga ın der Hathıgumphā Höhle uberein Nachdem dort zunachst ge schildert ist, wie der König funfzehn Jahre lang Kinderspiele getrieben, filirt der Text fort tato lelharupagananāvarahāracidhivisaradena savavi

<sup>1)</sup> Nach dem Beispiel das Paramadiśvara zu der Regel gibt wurde eine Kuh 20 rupakas wert zein

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Andere Ik lege bieten Mit zu Yaju 2 6 Yaş zu Kamas 200 Mal endra zu Hem An 2 293 3 81

<sup>\*)</sup> Man beachte die Übereinstimmung im Ausdruck m.t New 19, 20

jävadätena nava rasānı yorarajam pasāsıtam 'dann verwaltete er, des Schreibens, des rāpu, des Rechnens und der Rechtsvorschriften kundig und in allen Wissenschaften ausgezeichnet, neun Jahre lang das Amt des Kronprinzen' Schon Buhler, On the Origin of the Ind Brahma Alphabet, S 13, hat im Zusammenhang mit dieser Stelle auf eine Geschichte im Pali Vinayapitaka hingewiesen, die ebenfalls jene drei Kunste erwahnt Mahāv 1, 49, 1f (= Suttav II, 128f) wird erzahlt, wie die Eltern des Knaben Upäli überlegen, wie sie ihrem Sohn ein sorgenfreies Leben nach ihrem Tode sichern können Sie verfallen zunachst darauf, ihn das Schreiben lernen zu lassen, verwerfen aber den Gedanken, da ihm die Finger schmerzen könnten (sace kho Upāli lekham sikkhissati anguliyo dukkhā bhaiissanti) Auch den zweiten Gedanken, ihn das Rechnen lernen zu lassen, lassen sie wieder fallen, da es seiner Brust schaden könnte (sace kho Upāli ganunam sikkhissati urassa dukkho bhavissati) Zur Erklarung bemerkt Buddhaghosa, wer das Rechnen lerne, musse viel denken, daher wurde seine Brust krank werden Allein diese Erklarung ist kaum richtig. Die Befurchtungen der Eltern gehen sicherlich auf das laute Schreien, das noch heute beim Rechen unterricht in den indischen Dorfschulen ublich ist1) Zum dritten verfallen die Eltern darauf, den Upāli das rūpa lernen zu lassen, aber auch das verwerfen sie wieder, weil ihm die Augen schmerzen wurden (sace kho Upāli rüpam sıkklıssatı akklını dukkla bharıssantı), und so lassen sie ihn denn in den Orden treten, wo er ein behagliches Leben führen kann

Die Inder der spateren Zeit haben offenbar selbst nicht mehr gewußt, wis unter rüpa als Namen einer kalä zu verstehen sei. Es ist jedenfalls bedenklich, daß die drei Kommentatoren, die wir zu Rate ziehen können, drei verschiedene Erklirungen geben. Amrtaeandra (zu Aup. S. 302) um schreibt das Wort durch rüpaparärartakalä 'die Kunst der Vertauschung von rüpas'. Er denkt also wahrscheinlich an die Kunst der bahurupis, die hiren Namen davon führen, daß sie unter immer wechselnden Verklei dungen auftreten? Daß das ganzlich verfehlt ist braucht kaum gesagt zu werden. Abhayadeva (zu Sam.) erklart rütam durch lepyasiläsurar namanuvastraciträdisu rüpanirmänam. Auch das klingt wenig glaubhaft Allerdings wird rüpa, wie die Stellung hinter eitra zeigt, im Sinne von Bild hauerei. Lalitav 156, 14 unter den Kunsten angeführt in denen sich der Bodhisattva hervortut. Allein das Herstellen von Figuren auf bossierten Dingen, Stein, Gold, Edelsteinen, Zeug, Bildern usw. oder gar Bildhauerei wird doch kaum einen Teil des gewöhnlichen Schulunterrichtes gebildet

<sup>1)</sup> Ich verweise z B auf die Schilderung, die Momer Williams, Brahmanism and Hinduren, S 458, von einer Dorf chule in Bengalen gibt presided over by a nearly naked pedagogue who, on my approach, made his pupils show off their know ledge of arithmetic before me by shouting out their multiplication table with deafening screums.

<sup>2)</sup> Pi chel, SBAW 1906, S 489

<sup>3)</sup> Vgl rūpakrt, rupakara Bildhauer

haben Abhayadeva scheint seine Erklarung einfach mit Rucksicht auf die Grundbedeutung von räpa zurechtgemacht zu haben, ahnlich wie d'Alwis'), der räpa in der Stelle des Mahäv durch 'drawing' übersetzt Mehr Vertrauen scheint auf den ersten Blick Buddhaghosa zu verdienen. der die Schadigung der Augen durch das rūpa mit der Bemerkung begründet. wer das rūpasutta lerne, musse viele kahāpanas drehen und beschauen Pischel. SBAW 1906, S 491, hat bei seiner Behandlung der Stelle aus dem Mahvagga diese Erklarung nicht weiter berucksichtigt. Er hat aus anderen Stellen, auf die wir noch zuruckkommen werden, für röpa die Bedeutung 'Abschrift, Kopie' erschlossen, und so soll nach ihm rüpa auch hier 'Kopieren, Abschreiben, Beruf des Kopisten' sein Daß man von dem Beruf eines Handschriftenschreibers wohl behaupten könnte, daß er die Augen angreife, ist gewiß richtig Trotzdem ist Pischels Auffassung sicher falsch, weil sie nur fur diese Stelle passen wurde, nicht aber fur das rüpa in der Inschrift und in den Listen des Jama Kanons. Es ist undenkhar. daß sich Kharavela als Knabe mit dem Abschreiben von Handschriften befaßt haben sollte, und ich halte es für ebenso ausgeschlossen, daß diese Tatigkeit ein Unterrichtsfach in der Schule gewesen sein sollte. Die übrigen europaischen Erklarungen knupfen an Buddhaghosa an Rhys Davids und Oldenberg haben rupa durch 'money changing' wiedergegeben Buhler hielt diesen Ausdruck für zu eng, es sei nicht wahrscheinlich, daß sich ein königlicher Prinz, wie Kharavela, auf den Beruf eines Bankiers vorbereiten werde Er meinte, rupg 'forms' bezöge sich eher auf die einfache ange wandte Arithmetik, die heute ein Unterrichtsfach der einheimischen Schulen Indiens bildet Die Kinder lernen, wieviele Dams, Koris, Päisäs, Pâulas usw auf die Rupie gehen. Zins und Lohnberechnung und die An fange der Feldmeßkunst Dabei scheint aber Buhler die Bemerkung über die Schadhehkeit des rupa fur die Augen vollig vergessen zu haben, ich sehe wenigstens nicht ein, inwiefern eine solche angewandte Arithmetik die Augen verderben konnte Ebensowenig verstehe ich ubrigens, warum man diesen Zweig des Unterrichtes als Formen' bezeichnet haben sollte Andererseits ware es wohl denkbar, daß man eine gewisse Kenntnis der Pragung, des Gewichtes, der Wertverhaltnisse verschiedener Munzen zu einander usw als wichtig genug fur das praktische Leben angesehen haben sollte, um es zu einem Gegenstand des Elementarunterrichtes zu machen. an eine Ausbildung fur den Beruf eines Geldwechslers braucht man dabei garnicht zu denken Rupa wurde dann wie in den oben angefuhrten Stellen, als 'Munze' zu fassen sein und hier speziell nach einem Gebrauch, fur den Franke, ZDMG XLIV, S 481ff Beispiele gesammelt hat, fur rupasulla oder rūparuja 'Munzkunde' stehen So hat Buddhaghosas Erklarung manches fur sich, und es ließe sich zu ihren Gunsten vielleicht noch anführen daß, wie hier lekha, ganana, rūpa nebeneinander stehen, so im Kaut, S 69, der

<sup>1)</sup> Introduction to Kachchavana s Grammar S 101

Abschutzer, der Schreiber und der Münzwarden nebeneinander genannt werden (lasmäd asyädhyaksäh samkhyäyakalekhakaräpadaršakannigräha-kottaräähyaksasakhäk karmäni kuryuth) Allein die Übereinstimmung be ruht doch wohl nur auf einem Zufall da es sich um ganz verschiedene Dinge, hier um Unterrichtsfacher, dort um königliche Beamte handelt, und andere Erwagungen fuhren zu einem völlig abweichenden Ergebnis

In der Mahavyutpatti 217 beginnt die Liste der kalas lipih | mudrah | samkhyā | gananā Lalitav 156, 9ff werden die kalās nufgezahlt, in denen sich der Bodhisattya auszeichnete, auch hier stehen lim, mudra, ganana samkhuā an der Spitze. Im Mahāvastu wird mudrā wiederholt unter den Gegenstanden genannt, in denen Prinzen oder andere vornehme Knaben unterrichtet werden 2, 423, 14 evam dans so kumarah samvardhiyamano yam külam saptararsah astararso tā samerito tatah sekhiyati lekhāyam pi lipiyam pi samlhyäväm pi gananäväm pi mudräväm pi dhäranäväm pi usw , 2, 434, 9 evam danı te kumürü ervardhamana yam külam erjüaprapta saptavarsā vā astavarsā vā tato šekhīnanti lekhānam pi lipinam pi samkhyā yam pı gananayam pı mudrayam pı dharanıyam pı usw 3, 184 6 te danı yatra käle vivrddhā vijnaprāptā samjātā tato lipiyam pi sekhiyanti lekhāsil pagananām dhāranamudrām¹) Ebenso findet sich mudrā in der stereo typen Liste der Unterrichtsgegenstande im Divvävadana (3-17, 26-11. 58,16, 99,29) [sa] yadā mahān samyrttas tadā lypuām upanyastah samkhyā vām gananāvām mudrāvām uddhāre nyāse nīk sepe usw In ahnlichen Listen fındet sıch mudda auch ım Palı2) Mılındap 59 yathā mahārāja muddāgananāsankhālekhāssppatthānesu ādskammskassa dandhāyanā bhavats, Milindap 178 wo die Facher aufgezahlt werden die ein Furst beherrschen muß yathā maharāja mahayā rājaputtunam hatthrassarathadhanutharulekha muddāsıkkhā khattamantasutımutıyuddhayujjhāpanakırıya karanıya, Mı lindap 3 wo von König Milinda geruhmt wird bahun: cassa satthani uggaĥitani seyyathidam suti sammuti sankhyā yogā niti risesikā ganikā gandhabba tıkıccha cütubbedü puranā ıtıhāsā jotisā māyā hetu mantanā yuddhā chandasā muddā racanena ekunarisati Milindan 78f endlich wird mudda unter den 16 Dingen genannt die dazu dienen die Erinnerung zu wecken muddāto pi sati uppajjati und zur Erlauterung wird bemerkt katham muddāto satī uppajjatī | līpījā sīkkhītattā jānātī imassa akkharassa anantaram ımam allharam lalabban tı eram muddato satı uppayatı Daß mudda hier dasselbe oder doch etwas ganz ahnliches wie in den vorher angefuhrten Stellen bedeuten muß wird dadurch wahrscheinlich daß in

<sup>)</sup> Der Text ist zum Teil ganz unsicher Lekl aßilpa ist kaum richtig Die Hand schriften lesen lipiyam yan sekliyantı vikşipakagananam (B) lipiyam yam seklii yamtı vikşipakaganana (M)

<sup>2)</sup> Die Stellen aus dem Pali sind bereits gesammelt von Franke in seinem Auf satz Mudra – Schrift (oder Lesekunst.)? ZDMG YLVI 731ff und von Rhys Davids

unmittelbarem Anschluß gananā und dhāraņā genannt werden: gaṇanāya sikkhitattā gaņakā bahum pi gaņenti | eram gaņanāto sati uppajjati ... dhāranāya sikkhitattā dhāranakā bahum pi dhārenti | evam dhāranato sati uppaiiati. Im Pali-Kanon wird mudda wiederholt als eine Kunst bezeichnet, durch die man sich den Lebensunterhalt verdient. Brahmajalas. 1, 25 (= Sāmañnaphalas, 60; Tevijjas.) werden nach Prophezeiungen aller Art muddā gananā samkhānam kāteyyam lokāyatam fur Śramanas und Brahmanen verwerfliche Wissenschaften (tiracchānavijjā) genannt. Majjhiman. I. 85 bilden mudda, ganana, samkhanam den Anfang einer Reihe von Kunsten (sippa), denen sich Leute aus guter Familie zuwenden, und damit stimmt der Kommentar zu Pāc. 2 (Vin. IV. 7), wo muddā, gananā, lelhā als ukkattham sippam dem hinam sippam, das das Gewerbe der Rohrflechter. Töpfer usw. umfaßt, gegenubergestellt werden Wer die mudda ausübt, heißt ein muddika Samannaphalas. 14 werden die muddikas neben den ganakas in einer Liste von Berufen aufgezahlt. Der eben erwahnte Kommentar (Vin IV. 8) nennt nebeneinander den muddika, den ganaka und den lekhaka. Anstatt des letzteren erscheint der Abschatzer großer Massen Samvuttan. 44, 1, 13f. (IV, 376), we die Frage gestellt wird, ob ein gangla oder ein muddika oder ein sankhäyaka imstande sei, den Sand in der Ganga zu zahlen oder das Wasser im Ozean zu messen.

Wie man aus dieser Zusammenstellung ersieht, findet sich mudra am haufigsten in der Verbindung mit lini, lelha, dem Schreiben, samkhva. dem Abschatzen großer Mengen, ganana, dem Zahlen oder Rechnen; bisweilen wird das eine oder andere Ghed der Reihe fortgelassen, bisweilen auch noch eins wie dharana. Auswendiglernen, usw. hinzugefügt. Andererseits haben wir oben die feste Verbindung lekha, ganana, rapa kennengelernt. Nur im Lalitav, findet sich rūpa in derselben Liste wie mudrā, doch hat rupa dort, wie schon bemerkt, eine Bedeutung, die fur die Verbindung lekhā, ganana, rūpa nicht in Betracht kommt. Das laßt darauf schließen, daß mudrā und rūpa in der Verbindung mit lelhā und ganana nur verschiedene Ausdrucke fur ein und dieselbe Sache sind. Nun haben wir gesehen, daß sich für rapa in dieser Verbindung die Möglichkeit der Erklarung durch Munzen, Munzkunde bietet, und da auch mudrā später Munze bedeutet, so liegt es zunachst nahe, mudrā auch da, wo es als Name einer Fertickeit erscheint, als Munzkunde zu deuten. Der muddika, der den Sand der Gangā zu zahlen versucht, wurde sich, als Munzkundiger oder Geldwechsler aufgefaßt, damit wohl vereinigen lassen, unmöglich gemacht aber wird sie durch das, was Mil 70 uber die mudda bemerkt wird1). weil man die Schrift gelernt hat, weiß man: ,unmittelbar auf dieses allhara ist ienes allhara zu machen'. So entsteht die Erinnerung

Ich habe das Gewicht dieser Stelle anfänglich unterschätzt. In der Inhaltsangabe, SBAW. 1918, S 1247, ist daher anstatt 'im Pali und im Sanskrit' 'im Sanskrit und in den müssehen Volkssprachen,' zu lesen.

aus der mudda. Aus dieser Stelle könnte man eher schließen, daß mudra dasselbe wie lim, also Schreiben, sei, aber warum wird dann in den Listen das Schreiben immer noch besonders neben mudra genannt1) und was sollte ein des Schreibens Kundiger mit dem Zahlen des Gangessandes zu tun haben ' Nach Franke, ZDMG XLVI, S 731ff soll mudrā ursprungheh 'Schrift' sein, woraus sich dann die Bedeutung 'Lesekunst' entwickelt habe Es ist richtig, daß nach unserem Gefuhl in der Liste der Unterrichtsgegenstande neben dem Schreiben und Rechnen das Lesen nicht fehlen darf Allem es ist zu bedenken, daß sich das Bedurfnis nach einer strengen Scheidung zwischen Lesen und Schreiben im Unterricht doch erst geltend macht, wenn sich eine Kursivschrift entwickelt hat oder neben der Druckschrift eine Schreibschrift besteht. Solange das nicht der Fall ist, ist es ganz naturlich, daß 'Schriftkunde' beides bezeichnet, wer die 'Schrift' gelernt hat, kann ebensowohl schreiben wie lesen Auch die Griechen haben beides als Unterrichtsgegenstand unter dem Namen zu γραμματα zusammengefaßt Mit allgemeinen Erwagungen ist hier kaum weiterzukommen Ich bezweisle aber auch, daß allharam lätabbam bedeuten könnte 'die Silbe ist auszusprechen', und außerdem paßt die Bedeutung 'mit der Lesekunst vertraut' absolut micht für den muddika im Samvuttan Rhys Davids ubersetzt muddika im Samaññaphalas durch 'arithmetician', mudda im Brahmajalas durch 'counting on the fingers', wahrend er das Wort fruher (SBE XI, 199) durch 'drawing deeds' und im Mil bald durch 'conveyan cing'2) (S 3), 'the law of property' (S 178), bald durch 'the art of calculating by using the joints of the fingers as signs or marks' (S 59) 'calcu lation' (S 79) wiedergegeben hatte. Aber auch die neue Übersetzung befriedigt noch nicht völlig, da sie für Mil 79, wo von dem 'Machen von allharas' die Rede ist, offenbar nicht paßt und doch der Ansatz einer einheitlichen Bedeutung für das Wort an allen Stellen gefordert werden muß Franke hat sich denn auch in seiner Übersetzung des Dighanikāya nur zweifelnd der Deutung von Rhys Davids angeschlossen

Rhys Davids beruft sich für seine Auffassung von mudda auf die Er klarungen Buddhaghosas und die singhalesische Übersetzung des Mil Sum I, 95 wird mudda durch hatthamuddaganana, I, 157 muddila durch hatthamuddaga gananam niesäya jivine erklart, Hinatikumburë sagt nach Rhys Davids (S 3) engillen el wina 'adhering with the finger', (S 59) yam se ængili purukhi aluä gena saññā kota kiyana hasta mudra sästraya 'the finger ring art, so called from seizing on the joints of the fingers, and using them as signs', we aber 'finger ring art' sicher falsche Übersetzung ist, es ist die hastamudra Kunst gemeint, von der auch Buddhaghosa spricht

<sup>1)</sup> Auch unter den Dingen die die Erinnerung wecken werden schriftliche Aufzeichnungen, potthakanibandhana, noch besonders genannt

<sup>2)</sup> Conveyancing hatten schon Gogerly und Childers angenommen Es ver lolint sich nicht auf diese Deutungen einzugehen, da sie vollig in der Luft schweben

Mit hastamudra oder kurz mudra aber werden gewisse Hand- oder Finger stellungen bezeichnet, denen eine symbolische Bedeutung zukommt Solche mudras spielen im Ritual der Saivas wie der Vaisnavas seit alter Zeit eine große Rolle Bana nennt Harsac S 20 die dem Siva dargebrachte astapusmkā 'samyanmudrābandhauhutaparikarā' Ausfuhrliche Beschrei bungen der mudräs finden sich in der Rämanbiläsarani und im dritten Buche des Nāradapañcarātra¹) Heutzutage bilden die 24 mudrās bekanntlich bei der Mehrzahl der Hindus auch einen Teil der taglichen Sandhya Zere monien Entwickelt haben sich die mudras wahrscheinlich im Gebrauch der Tantrikas Wir finden sie daher auch bei Beschwörungen verwendet, Dandin erzahlt Das S 91, wie ein Mann, der sich für einen narendra halt einen angeblich von einer Schlange Gebissenen 'mudrätantramantradhvänä dibhih' behandelt Der Ausdruck halt sich noch in den Grenzen religiöser Terminologie, wenn ihn die Buddhisten für gewisse Gesten, besonders in der bildlichen Darstellung, verwenden und von bhumisparsamudra usw sprechen Allein mudra wird auch ohne iede Beziehung auf rituelle Praxis oder sonstige religiöse Verwendung von Handbewegungen gebraucht denen irgendeine Bedeutung zukommt Jät III, 528, 2f lockt eine Frau einen Viiiādhara herbei, indem sie die hatthamudda 'komm' macht. Rhys Davids, SBB II. S 25, meint haithamuddam karoti bedeute hier nur soviel wie 'winken' Wenn das richtig sein sollte, muß sich der Erzahler ungenau ausgedruckt haben So einfache Handbewegungen wie Winken werden sonst 2) als hatthavilära bezeichnet und von der hatthamidda unterschieden. in den Anstandsregeln für den Monch Parivara 12 1. heißt es na hattavi Laro Latabbo na hatthamudda dassetabba DaB die hatthamudda zum Aus druck viel komplizierterer Dinge diente, zeigt das Mahāummagea Jataka Jat VI, 364, 13ff wird erzahlt, wie der junge Mahosadha die schöne Amara kommen sieht 'Er dachte "ich weiß nicht, ob sie verheiratet ist oder nicht, ich will sie durch hatthamudda befragen. Wenn sie klug ist, wird sie es verstehen', und er machte ihr von ferne eine Faust. Sie merkte, daß er sie frage, ob sie einen Mann habe, und spreizte die Hand ' Ebd 467, 2ff wird uns ein ganzes Gesprich mitgeteilt, das derselbe Mahosadha mit der Nonne Bheri durch haithamudda fuhrt Bheri öffnet die Hand, dadurch fragt sie den Mahosadha ob der König fur ihn sorge Um auszudrucken daß der König ihm gegenüber seine Hand verschlossen halte, macht Mahosadha eine Faust. Sie fragt ihn weiter, warum er denn nicht lieber in den Asketenstand trete wie sie selbst, indem sie die Hand erhebt und ihren

<sup>1)</sup> Siche Weber, Rama Tapaniya Upanishad S 300

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Mahak 4 1, 4 Cullay 8 5, 3 see assa (Cull assa hot) arusa ham hattl av kårena dutnyam åmantelei hattl avlanglakena uppilhape pa (Cull uppillaprabdam) wann er meht imstande ist (den Wassertopf usw alkin weginniumen) soll er duteenin Handbewegung unen zwittin herbeirufen und in durch Aufheben mit din Handen wegniumen. Di Interpunktion im Text und di Übersetzung in din Sfil ist meht richti.

Kopf beruhrt Mahosadha gibt ihr zu verstehen, daß er nicht Asket werden könne, da er viele zu ernähren habe, indem er mit der Hand seinen Bauch beruhrt Den letztgenannten hatthamuddus fehlt das Konventionelle sie ernnern mehr an die Gesten (samiñā) die die kluge Padmāvatī in der bekannten Erzahlung des Vetāla macht und deren Ratsel zu lösen es des Überscharfsung eines Buddhisarira bedarf (Kathas 75) Aber wir durfen meht vergesson daß die Jätakas Marchen sind und darum luer alles ins Marchenhafte gesteigert erscheint Daß die Inder in der Tat eine Fulle von konventionellen Handbewegungen und Fingerstellungen zum Aus druck aller möglichen Begriffe besaßen wird memand bezweifeln, der dis neunte Kapitel des Natyasīstra über den augābhinana gelesen hat. Man war aber noch weiter gegangen Das Kamasutra. S 33. nennt unter den Tertigkeiten, die der Weltmann und die Het ire kennen muß, das aksaramustikākathana1) Nach Yasodhara umfaßt das zwei ganz verschiedene Kunste, die alsaramudra, die uns hier nichts angeht, und die bhutamudra, die zur Mitteilung geheim zu haltender Dinge dient Zur Erlauterung zitiert er die Strophen

musth kisalayam carra cehatā ca trīpatākīkā | patakānkusamudrās ca mudrā vargesu saptasu || angulyaš cākṣarāny esām svarāš cānguliparrasu | samyogāā aksaram yuklam bhulamudrā prakrittā ||

Im emzelnen bleibt hier manches unklar aber so viel kann doch als sieher gelten daß die Fingerstellungen deren Namen zum Teil mit den Matyasastra gelehrten übereinstimmen in der bhutamudrā zur Bezeich nung von Silben gebraucht wurden daß es sich hier also um eine wirkliche Eingersprache handelt wie sie bei uns im Mittelalter in den Klöstern aus gebildet und im 18 Jahrhundert durch den Abb. de l'Epee zuerst im Taubstummenunterricht verwendet wurde

Ehne Art Fingerspriche war auch seit alter Zeit beim Vortrag vedischer Tocke ublich Schon das Vaj Prät 1 121 schreibt das Studium hastena 'mit der Hand vor Die Panniwa Siksa R. 55 sact

```
hastena vedam yo dhite siaravarnarthasamyutam \\
rayanihsamabhih puto brahmaloke mahiyate ||
```

Mun druckt die Laute zugleich mit der Hand und mit dem Munde aus, Yumavalkyas 25

```
samam uccurayed varnān hastena ca mulhena ca |
svaras cava tu hastas ca dvāv etau yugapat sthitau ||
```

Der Vortrag ohne begleitende Handbewegungen ist nutzlos oder bringt sogar Schaden ebenda

```
hastabhrastah siarabhrasto na vedaphalam asnute || 26
hastahinam tu yo dhite mantram redacido riduh |
```

Muller Heß Aufsatze zur Kultur und Sprachgeschichte Ernst Kuhn ge widmet S 163 hat damit die Kautil jas 125 erwähnte alsarakala identifiziert

na sādhayatı yazumsı bhuktam avyañjanam yathā || 38 hastahınam tu yo'dhite staravarnavıvarzıtam | rgyazuksümabhır dagdho viyonim adhıgacchatı') || 39 rco yazumsı sümünı hastahınanı yah pathet | anrco brähmanas tüxad yüvat sıvamı na vındatı || 40 svaravarnaprayuüzüno hastenadhıtam acaran | rgyazuksamabhıh püto brahmalokam atapnuyüt || 42

Die Handbewegungen scheinen zunachst nur in einem Heben, Senken oder Seitwartsbewegen der Hand bestanden zu haben wodurch man die Akzente markierte Darauf beziehen sich die Regeln im Vaj Prat. 1, 122 bis 124. An die Stelle dieser einfachen Bewegungen truten spater mehr oder minder komphzierte und oft stark voneinander abweichende Systeme von Fingerstellungen und sie dienten nicht nur zur Bezeichnung der Akzente, sondern auch von Lauten. Die meisten Siksäs geben auch Regeln für diese Fingerstellungen") Es gab aber auch eigene Lehrbucher dafür wie den Kauhaleyahastavinyäsasamaya aus dem im Tribhäsvaratm zu Taitt Prat. 23. 17 eine Strophe zitiert wird die indes en mit Pan. S. R. 43 identisch ist.

Meiner Ansicht nach kann nun mudrā auch in den oben aus dem buddhistischen Sanskrit und dem Pali angeführten Stellen nichts weiter sein als 'Fingerstellungen' Mil 79 hat der Verfasser offenbar eine Kunst ım Auge, bei der die einzelnen al saras durch Fingerstellungen ausgedruckt werden also eine Fingersprache von der Art wie sie Yasodhara beschreibt An sie ist vielleicht auch in Stellen wie Mil 178 zu denken wo die mudda unter den Dingen genannt wird auf die sich insbesondere ein Furst ver stehen muß Die Tatsache aber, daß mudda haufig in Nachbarschaft von ganana erscheint und vor allem die Zusammenstellung des muddika mit dem gangka im Samvuttun lassen darauf schließen daß man Fingerstel lungen auch zum Ausdruck von Zahlen beim Rechnen verwendete und deswegen wird man auch in erster Linie die mudra in der Schule gelehrt haben Buddhaghosa hat also in diesem Fall mit seiner Erklarung voll kommen recht Griechen wie Römer rechneten bekanntlich indem sie mit der Hand Zeichen bildeten die die Bedeutung von Ziffern hatten und abuliche Rechenmethoden sind noch heute bei vielen Völkern im Gebrauch Im heutigen Indien sind nach Peterson Hitopadesa S 5f zwei Arten des Zihlens mit Hilfe der Finger allgemein gebriuchlich die beide auch zu sammen fur Zahlen über 10 hinaus benutzt werden. Entweder werden die

<sup>1) =</sup> Pan S R 54

<sup>2)</sup> Siche z B Pun S R 43 44 V vsuk 230—238 für die Bereichnung der Akzente Man luknä 4 10—13 Zaja avallevää 45—65 F die Bezeichnung von Akzente und Lauten Aus dem betreffend in Abschnut der V lijnavalkeväk hat Rama sarman als Anhang zum Pratigal eutra einen Auszug gegeben den Weber Abh di Kgl Ak di Wiss zu Berlin 18°1 S 91ff herau gegeben und i Weberat hat

Finger der offenen Hand, einer nach dem anderen, auf die Handflache niedergebogen oder es werden die l'inger der geschlossenen Hand nachein ander gehoben. In beiden Fallen wird mit dem kleinen Finger begonnen. In der Sanskrit-Literatur wird das Bestehen dieser Methode durch zwei Verse bezeugt, die Peterson richtig gedeutet hat

purā kavīnām gananāprasange kansshikādhisthitah Kālidāsah | adyāpi tattulyakaier abhāvād anāmikā sārthavatī babhāta || kim tena bhuvi jātena mātrijautanahārinā |

satām ganane yasya na bhated ürdhvam angulih1) ||

Peterson möchte daher auch in dem bekannten Vers Hit Prast 14 (Pañc Kathām Kosegarten 7)

gunıganagananürambhe palatı na kathınî susambhramüd yasya | tenümbü yadı sutınî vada vandhyä kidrši bhavatı ||

die Worte kathini patati von dem Niedergehen des kleinen Fingers verstehen, wahrend man gewöhnlich übersetzt "wenn eine Frau durch einen Sohn zur Mutter wird, über den einem nicht aus Verwunderung die Kreide aus der Hand fallt, wenn man die Schar der Edlen zu berechnen beginnt, welche Trau, sag' an, ist dann noch unfruchtbar zu nennen?" So ansprechend auf den ersten Blick Petersons Auffassung auch erscheint, so muß sie meines Erachtens doch aufgegeben werden, da kathini eben nicht den kleinen Tinger, sondern nur Kreide bedeutet. Die Kreide aber benutzte man beim Rechnen, Vet 22, 18 heißt es von dem Astrologen, der den Aufenthaltsort der Ministerstochter berechnet tena kathinim ädäga ganitam, Divyäv S 263 von einem anderen Astrologen sa Bhäriko gamitre kriävi štelatarnäm grihttä ganayitum ärabähah<sup>2</sup>)

Bedeutet mudrā in den angefuhrten Stellen Fingerstellungen, so ist nach dem oben S 482 Bemerkten damit auch die Bedeutung von rūpa als dem Namen einer Kunst oder eines Unterrichtsfaches gegeben Man wird auch in diesem Fall wähl banntsachlich in Eingerstellungen in denhen, haben, die beim Rechnen verwendet werden Daß man sie als rūpa be zeichnen konnte, wird man von vornherein kaum bestreiten wenn man sich daran erinnert, daß rupay und mirūpay die gewöhnlichen Ausdrucke für die konventionelle Darstellung von Handlungen und Empfindungen auf der Buhne sind Fur die Bedeutung 'Fingerstellung' treten aber vor allem zwei Ausdrucke ein, die bisher keine befriedigende Erklarung gefunden haben

Die Lexikographen, Sasv 82 Trik 831, Vaij 226, 55 Visvak 1187, Makha 533, Hen An 2, 294, Med p 9, lehren fur räpa die Bedeutung granthävrtt: An und fur sich ist der eine Ausdruck so unklar wie der andere Wilson erklarte ihn durch 'acquiring familiarity with any book or authority

<sup>1)</sup> Die zweite Halfte des Verses ist nicht in Ordnung

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Fleet, JRAS 1911, S 518ff hat fur ganute die Bedeutung 'Rechenbrett' zu erweisen gesucht

by frequent perusal, learning by heart or rote'. Oppert durch 're reading a book', Böhtlingk vermutete 'Zitat' Nach Pischel, SBAW 1906, S 490f soll rūra 'Abschrift, Kopie' bedeuten Er stutzt sich dabei auf das Beispiel zu Mankha ayugmaih sampathed rūpair yugmaih raksasagāmi tu, dessen erste Halfte Mahendra zu Hem An wiederholt Pischel korrigiert die zweite offenbar verderbte Halfte zu yugmair aksaragāmi tu und übersetzt 'Man kollationiere mit ungleichen Abschriften, mit gleichen aber Buchstabe fur Buchstabe' 'Ungleiche Abschriften' sollen Abschriften von einer anderen Handschrift als das eigene Exemplar, 'gleiche' von derselben sein Diese Deutung ist sicher verfehlt Zunachst kann sampath nicht 'kolla tionieren' bedeuten. In path liegt immer nur der Begriff des lauten Rezi tierens, fur sampath fuhrt das PW als Belege nur Manu 4, 98 an, wo es deutlich 'zu gleicher Zeit rezitieren, studieren' ist, und asampāthya 'einer, mit dem man nicht zusammen rezitieren oder studieren darf'. M 9. 238 Im Mahābh zu Pan 4, 2, 59 wird dem seits das sampātham pathats gegen ubergestellt, das der Kommentar durch arthanirapelsam svädhyäyam pathati erklart Das Kamasūtra, S 33, erwahnt sampathya als ein Ge sellschaftsspiel, bei dem einer einen Text vortragt, den ein anderer ohne ıhn vorher zu kennen, zu gleicher Zeit nachsprechen muß Auf Leinen Fall konnen ferner ayuqma und yuqma 'ungleich' bzw 'gleich' bedeuten Yuqma ist nur 'paarig, geradzahlig', ayugma 'unpaarig, ungerade', was fur Pischels Erklarung nicht paßt Nehmen wir rüps als Fingerstellung und samnath in seiner wörtlichen Bedeutung, so ergibt sich auch für gwama und mama em klarer Sinn, die ayugmāni rūpāni, mit denen zusammen man rezitieren soll, sind offenbar Fingerstellungen, die nur an einer Hand, die mamani rüpanı Fingerstellungen, die mit beiden Handen zugleich gemacht werden Aus dem Vers geht hervor, daß die erstgenannte Methode die gewöhnliche war, und das stimmt zu den Vorschriften der Siksas, die Vyāsasiksa lehrt z B ausdrucklich, daß die Akzente uttame lare d h wie der Kommentar bemerkt, an der rechten Hand zu markieren seien. Die Erklarung von rūpa durch granthāvrttı, das doch wohl nur 'Wiederholung eines geschrie benen Textes (durch rupas)' bedeuten kann, macht es weiter wahrscheinlich, daß man Fingerstellungen auch beim Vortrag nichtvedischer Schriften verwendete, jedenfalls war die Benutzung von Handschriften bei der Rezitation vedischer Texte in der alten Zeit vernont

Pischel hit a a O auch die rūpadakkas in Mil 344, 10 und den lupadakhe der Inschrift in der Jogunärä Höhle für Kopisten erklart Ich habe schon oben S 395, Anm 4, zu zeigen versucht, daß die rüpadakkhas nach allem, was wir uber sie erfahren, eine arztliche Tatigkeit ausgeübt haben mussen Ihr Name wurde, wenn rūpa ein Synonym von mudrü ist, 'in Fingerstellungen geschickt' bedeuten Nun haben wir ge sehen, daß die narendras, die Gitlarzte waren, aber, wie Die 20sff zeigt, auch andere Krankheiten, vor allem Besessenheit, heilten, als Mittel in

erster Lime mudrās, Fingerstellungen, gebrauchten Ich glaube daher, daß wir in den rāpadakkhas Krankheitsbeschwörer sehen durfen, und daß sich auch hier die Gleichsetzung von rāpa und mudrā bewahrt

Ich meine, daß sich schließlich auch die Angaben des Mahav mit der vorgeschlagenen Bedeutung von rüpa vereinigen lassen Es ist zu beachten, daß es sich dort nicht um die Ausubung von lekha, gananä und rūps handelt, sondern um ihre Erlernung Das Rechnen selbst schadet der Brust nicht, wohl aber die Erlernung des Rechnens, ebenso verursacht die Ausubung der Fingerstellungen keine Augenschmerzen, wohl aber ihre Erlernung, da sie ein scharfes Hinsehen auf die Hand des Lehrers nötig macht Man darf bei der Bewertung dieser Angabe auch nicht vergessen, daß bei der formelhaften und schematischen Art der Darstellung die Ablehnung des rūpa eine Begrundung erforderte, die der Ablehnung des lekha und der ganana genau parallel war, da die Fingerschmerzen schon als Grund gegen den lekha verbraucht waren, blieb fur die Ablehnung des rūpa kaum ein anderer Grund als die Augenschmerzen ubrig Mir scheinen jedenfalls die Momente, die fur die Gleichsetzung von rūpa und mudrā sprechen, so stark zu sein, daß ich Buddhaghosas Erklarung von rūpa verwerfen zu mussen glaube. Ihm war die richtige Bedeutung von rūpa nicht mehr bekannt, weil das Wort im Sinne von Fingerstellung zu seiner Zeit in der Sprache des taglichen Lebens offenbar langst durch mudrā verdrangt war Nur in technischen Werken hielt sich rupa noch langer, wie der Vers ayugmaih sampathed rūpaih usw beweist Nachdem es dort von emem Lexikographen, vielleicht Sasvata, cinmal aufgestöbert war, wurde es von einem Kosa in den anderen übernommen. Mit Munzen hat also memes Erachtens rūpa als Name einer kalā nichts zu tun

Kehren wir jetztzu dem Texto zuruch, von dem wir ausgegangen sind Die Munzen werden dort śsätinnje maje märe genannt. Da Leumann das erste Wort durch śalisch übersetzt, muß er annehmen, daß t her 'hiatus tilgendes' t sei, das öfter für wurzelhaftes k oder g in Lehnwörtern erscheint, wie z B in atsrañe = akrtajñāh 242, ätama = ägamän 223, Natapuspi = Nägapuspikah 173. Das Suffix inä, fem imgya, imga hat Leumann Zur nordar Spr., S 101, behandelt. Da es haufig auch an Lehnwörter aus dem Sanskrit tritt, so ware gegen die Ableitung des skätinge von Saka nichts einzuwenden, wenn nicht die erste Silbe des Wortes lang ware. Vor dem Suffix zeigt der Stammvokal sonst keinerlei Veranderung, ich führe aus dem Text an ysarringya 136, ysamthinau 109, 218. 239, hv'andinā 191, parriyinā 294, diseinā 139, datinau 216. 330, brritinau 269, murnā 248, märinggi 139, yyadinggio 192, jadinggio 261, 285, gagayingyo 276, mara nimju 276, rataninā 265, dukhingye 101, klaisinau 220. Da nun der Volks name stets Šaka lautet, so halte ich die Erklarung von śśätinye als sakisch Schon formell für unmöglich. Aber auch dem Sinne nach pdß ise nicht. Der ganze Lehrvortrag über die Maitreyasumit ist, wie aus V 113 und

334 hervorgeht, dem Buddha in den Mund gelegt. Wie sollte er dazu kommen, von 'unseren' sakischen Munzen zu reden? Man mußte sehon annehmen, daß der Dichter den Rahmen seiner Erzahlung ganz vergessen hatte. Allein dazu liegt kein Grund vor Säkya, der Stammesname des Buddha, wird in der Sprache des Textes zu Śśāya (siehe Leumann, Zurnordar Spr., S 136), es hindert uns also gar nichts, śśātinā (phon śśāna) von Śśāya abzuleiten und śśātinye māye mūre als 'unsere Śākya Munzen zu fassen. Ob die Śākyas in Wahrheit jemals Munzen gepragt haben, ist eine Prage, die hier naturlich nicht untersucht zu werden braucht, die Legende hatte sie schon fruh zu machtigen Herrschern gemacht und der Dichter reproduziert in seiner Schilderung selbstverstandlich das traditionelle Bild

Wenn ich somit auch nicht zugeben kann, daß der Ausdruck ssätimje maje mure uns das Recht gibt, die iranische Sprache von Khotan als Sakisch zu bezeichnen, so bin ich doch weit entfernt, diesen Namen darum für falsch zu halten Konow hat allerdings in seinen scharfsinnigen und die ganze Frage ungemein fördernden 'Indoskythischen Beitragen' (SBAW 1916 S 787ff ) sich gegen ihn erklart, es will mir aber fast scheinen, als ob das dort beigebrachte neue Material eher geeignet sei, seine Richtigkeit zu stutzen als sie zu entkraften Konow erkennt an, daß die Sprache der Sakas mit dem 'Altkhotanischen' verwandt gewesen sei, er glaubt aber dialektische Unterschiede zwischen ihnen feststellen zu können Notge drungen beruft sich Konow fur die Sprache der Sakas in erster Linie auf Namen Ich brauche kaum darauf hinzuweisen daß Namen fur solche Fragen stets eine mehr oder weniger unsichere Grundlage bilden Namen sınd zu allen Zeiten und an allen Orten von einem Volk zum anderen ge wandert, und angesichts des bunten Völkergemisches das uns das alte Zentralasien erkennen laßt wird man die Möglichkeit von Entlehnungen auch in diesem Fall gewiß nicht bestreiten können. Die Verwertung der Saka Namen wird weiter noch dadurch erschwert, daß sie größtenteils etymologisch noch völlig undurchsichtig sind. Aber sehen wir von diesen Bedenken zunachst einmal ab Der wichtigste Punkt, in dem sich die Saka Namen von der Sprache Khotans unterscheiden ist die Behandlung der Liquiden Wahrend die Khotan Sprache eine r Sprache ist, zeigen die Namen haufig l Konow fuhrt S 799 an Abuhola, Rajula Nauluda Kha lasamusa Khalamasa Kalui, Liala und aus Kusana Inschriften Lala und Kamaguli<sup>1</sup>) Konow ist geneigt, den Namen mit inlautendem l nicht viel

i) In der Wardak Inschrift Die Stelle lautet nach Konow umena galiyet a konowing under 1 ogramareyaas t\(\alpha\) khavedam s kof\(\alpha\) flagingaria fogramareyarsharens thubins s\(\beta\) quavada \(\alpha\) chayamine forms pariphærts zu theers Zeit hat der B. vollmachtigte des Vagramareya des Sohnes des Kamaguli hier in Khavada in dem Vagramareya vh\(\alpha\) in dem Stupa eine Relique des erhabenen St\(\alpha\) ammin aufgestle lich habe gegen diese Auffassung des Satzes allerlie Inwendungen zu machen Fretens

Gewicht beizulegen, da l auf rd zuruckgehen konnte, das in der Khotan-Sprache regelrecht zu I wird. Allein da wir in der Loweninschrift Khardaasa finden, so scheint dieser Wechsel zur Zeit der Kharosthî-Inschriften noch gar nicht eingetreten zu sein Wir mussen also die Tatsache, daß die Namen der Sakas haufig im Anlaut wie im Inlaut ein I zeigen, anerkennen. Ich will mich nun nicht darauf berufen, daß auch die Khotan-Sprache vereinzelt noch ein l im Anlaut zeigt. In dem von Leumann veröffentlichten Text findet sich z. B. in V. 210 ein läysgüru .... das Leumann mit Gurtel ubersetzt. Ich kenne die Etymologie des Wortes nicht, und es mag ein Lehnwort sein. Wichtiger ist etwas anderes. Konow hat den uberzeugenden Nachweis gefuhrt, daß das Sanskrit der Kharosthī-Dokumente von Niva unter dem Einfluß der iranischen Khotan-Sprache steht, und daraus mit Recht den Schluß gezogen, daß spatestens um die Mitte des 3. Jahrhunderts n. Chr. eine die Khotan-Sprache redende Bevolkerung in der Gegend von Niva saß. Nun finden wir aber in den Kharosthi-Dokumenten eine im Verhaltnis zu dem bisher zuganglich gemachten Material sehr große Anzahl von Namen mit I: Calamma IV, 136, Sili I, 105, Cuialavina IV. 108: Lipeva IV. 136, 106: XVI, 12: I, 104: IV, 108: Limyaya. Livaya XVI, 12: Larson XV, 12: Larsana XVII, 2: Limira I, 105: Limsu IV, 136. Von diesen Namen mag Sili allenfalls auf ein Sk. silin zuruck-

ist es mir ganz unwahrscheinlich, daß Vagramareyasa ein Genitiv sein sollte, da m allen ubrigen Fallen der Gen Sing von a Stammen in der Inschrift auf -asya ausgeht Zweitens ist die Annahme, daß kadalanya, wofur auch kadalasiya gelesen werden konnte, ein Fremdwort ist mit der Bedeutung 'Statthalter, Bevollmachtigter', ganzlich unbegrundet und überhaupt nur ein Notbehelf. An einen Statthalter des Vagramareva ın Khayada -- so ware nach der Stellung der Worte zu übersetzen -- ist um so weniger zu denken, als Vagramareva offenbar eine Privatperson ist. Es ist weiter aber auch ganz unwahrscheinlich, daß der Name dieses Bevollmachtigten in der Urkunde gar nicht gehannt sein sollte. Und ebenso unwahrscheinlich ist es schließlich, daß überhaupt eine andere Person als Vagramareya die Rehquien aufgestellt haben sollte, zumal im weiteren Verlauf Vagramareya von sich stets in der ersten Person spricht. Ich lese daher Vagramareya sa in zwei Worten, fasse Vagramareya ebenso wie kadalayıya als Nom Sing und sehe in dem letzteren mit Pargiter das Aquivalent von Sk. krtālayah 'der sich medergelassen hat'. Entweder Kamagulya pudra Vagramareya oder sa isa Khavadam'i Ladalayiya ist als eine Art eingeschobener Satz zu betrachten. 'zu dieser Stunde - Kamagulis Sohn (ist) Vagramareya - der, hier in Khavada wohnend, stellt . . . die Reliquie auf' oder 'in dieser Stunde stellt K s Sohn V - der wohnt hier in Kh -- die Reliquie auf' Solche eingeschobenen Satze sind für die Sprache dieser Inschriften charakteristisch, man vergleiche in der Mantkiala-In schrift Lala dadanayago Vespasisa ksatrapasa horamurta - sa tasa apanage vihare horamurto - etra nanabhagarabudhasharam pratistarayati, in der Taxila Inschrift des Patika. Keaharasa Cukhsasa ca keatrapasa - Liako Kusuluko nama - tasa putro Patiko - Takhasilaye nagare utarena pracu deso Keema nama - atra [de]se Patiko apratițhavita bhagavata Salamunisa sariram [pra]tithaveti samgharamam ca Ganz ähnlich ist auch die Ausdrucksweise in der Taxila Inschrift aus dem Jahr 136 (nach Konow), isa divase pradistavita bhagarato dhatu[o] Urasakena Lotarhriaputrana Bahaliena Noacae nagare vastavena tena ime pradistavita bhagarato dhatuo usw

334 hervorgeht, dem Buddha in den Mund gelegt. Wie sollte er dazu kommen, von 'unseren' śakischen Munzen zu reden' Man mußte sehon annehmen, daß der Dichter den Rahmen seiner Drzahlung ganz vergessen hatte. Allein dazu liegt kein Grund vor Sālya, der Stammesname des Buddha, wird in der Sprache des Textes zu Śśāya (siehe Leumann, Zur nordar Spr., S 136), es hindert uns also gar nichts, śśātinā (phon śśāinā) von Śśāya abzuleiten und śśātime māje mūre als 'unsere Sālya Munzen' zu fassen. Ob die Śakyas in Wahrheit jemals Munzen gepragt haben, ist eine Frage, die hier naturlich nicht untersucht zu werden braucht, die Legende hatte sie schon fruh zu machtigen Herrschern gemacht und der Dichter reproduziert in seiner Schilderung selbstverstandlich das traditionelle Bild

Wenn ich somit auch nicht zugeben kann, daß der Ausdruck ssätimje maje mure uns das Recht gibt, die irmische Sprache von Khotan als Sakisch zu bezeichnen so bin ich doch weit entfernt, diesen Namen darum für falsch zu halten. Konow hat allerdings in seinen scharfsinnigen und die ganze Frage ungemein fördernden 'Indoskythischen Beitragen' (SBAW 1916 S 787ff ) sich gegen ihn erklart, es will mir aber fast scheinen, als ob das dort beigebrachte neue Material eher geeignet sei, seine Richtigkeit zu stutzen als sie zu entkraften. Konow erkennt an daß die Sprache der Sakas mit dem 'Altkhotanischen' verwandt gewesen sei er glaubt aber dialektische Unterschiede zwischen ihnen feststellen zu lönnen Notge drungen beruft sich Konow fur die Sprache der Sakas in erster Linie auf Namen Ich brauche kaum darauf hinzuweisen daß Namen fur solche Fragen stets eine mehr oder weniger unsichere Grundlage bilden Namen sınd zu allen Zeiten und an allen Orten von einem Volk zum anderen ge wandert und angesichts des bunten Völkergemisches, das uns das alte Zentralasien erkennen laßt, wird man die Möglichkeit von Entlehnungen auch in diesem Fall gewiß nicht bestreiten können. Die Verwertung der Śaka Namen wird weiter noch dadurch erschwert, daß sie größtenteils etymologisch noch völlig undurchsichtig sind. Aber sehen wir von diesen Bedenken zunachst einmal ab Der wichtigste Punkt in dem sich die Saka Namen von der Sprache Khotans unterscheiden ist die Behandlung der Liquiden Wahrend die Khotan Sprache eine r Sprache ist, zeigen die Numen haufig l Konow fuhrt S 799 an Abuhola, Rajula Natiluda, Kha lasamusa Khalamasa, Kalus, Laala und aus Kusana Inschriften Lala und Kamaguli 1) Konow ist geneigt, den Namen mit inlautendem l nicht viel

<sup>1)</sup> In der Wardak Inschrift Die Stelle lautet nach konow imena godiyena kamagulya pudra i agramareyasi ida khavadam i kafalla pya i ogramariyasharam i thubun i blayanda Sakyamune karira parihbaveti zu tukeser Zeit hat der Besollmäch tigte des Vagramareya des Sohnes des Kamaguli hier in khavada, in dem Vagramareya vihärn in dem Stupa e ne Reliquie des erhabenen Sukyamuni aufgestellt leih habe gegen diese Auffressing des Satzes allerle i Funwindungen zu machen Fretens

Gewicht beizulegen, da l auf rd zuruckgehen könnte, das in der Khotan-Sprache regelrecht zu l wird Allein da wir in der Loweninschrift Khardaasa finden, so scheint dieser Wechsel zur Zeit der Kharosthi-Inschriften noch gar nicht eingetreten zu sein Wir mussen also die Tatsache, daß die Namen der Sakas haufig im Aulaut wie im Inlaut ein I zeigen, anerkennen. Ich will mich nun nicht darauf berufen, daß auch die Khotan-Sprache vereinzelt noch ein l im Anlaut zeigt. In dem von Leumann veroffentlichten Text findet sich z. B. in V. 210 ein lausgary . . . das Leumann mit Gurtel ubersetzt. Ich kenne die Etymologie des Wortes nicht, und es mag ein Lehnwort sein Wichtiger ist etwas anderes. Konow hat den überzeugenden Nachweis geführt, daß das Sanskrit der Kharosthi-Dokumente von Niya unter dem Einfluß der iranischen Khotan-Sprache steht, und daraus mit Recht den Schluß gezogen, daß spatestens um die Mitte des 3 Jahrhunderts n Chr. eine die Khotan-Sprache redende Bevölkerung in der Gegend von Niya saß. Nun finden wir aber in den Kharosthi-Dokumenten eine im Verhaltnis zu dem bisher zuganglich gemachten Material sehr große Anzahl von Namen mit I. Calamma IV, 136, Sili I, 105, Cuvalauina IV, 108. Lipeva IV, 136, 106; XVI, 12, I, 104; IV, 108, Limyaya, Liyaya XVI, 12; Larsoa XV, 12; Larsana XVII, 2; Lamira I, 105, Limsu IV, 136. Von diesen Namen mag Sili allenfalls auf ein Sk, silin zuruck-

ist es mir ganz unwahrscheinlich, daß Vagramareyasa ein Genitiv sein sollte, da in allen ubrigen Fallen der Gen Sing von a Stämmen in der Inschrift auf asya ausgeht Zweitens ist die Annahme, daß kadalayıya, wofur auch kadalasıya gelesen werden konnte, ein Fremdwort ist mit der Bedeutung 'Statthalter, Bevollmachtigter', ganzlich unbegrundet und überhaupt nur ein Notbehelf. An einen Statthalter des Vagramareya ın Khayada — so ware nach der Stellung der Worte zu übersetzen — ist um so weniger zu denken, als Vagramareya offenbar eine Privatperson ist. Es ist weiter aber auch ganz unwahrscheinlich, daß der Name dieses Bevollmachtigten in der Urkunde gar nicht gehannt sein sollte. Und ebenso unwahrscheinlich ist es schließlich, daß überhaupt eine andere Person als Vagramare; a die Reliquien aufgestellt haben sollte, zumal im weiteren Verlauf Vagramareya von sich stets in der ersten Person spricht Ich lese daher Vagramareya sa in zwei Worten, fasse Vagramareya ebenso wie kadala yiya als Nom Sing und sehe in dem letzteren mit Pargiter das Aquivalent von Sk krtālayah 'der sich niedergelassen hat' Entweder Kamagulya pudra Vagramare; a oder sa 18a Khavadam'ı kadalayı a 1st als eine Art eingeschobener Satz zu betrachten 'zu dieser Stunde - Kamagulis Sohn (ist) Vagramareya - der, hier in Khavada wohnend, stellt . . die Reliquie auf oder 'in dieser Stunde stellt K s Sohn V - der wohnt hier in Kh - die Reliquie auf' Solche eingeschobenen Satze sind für die Sprache dieser Inschriften charakteristisch, man vergleiche in der Manikiala In schrift Lala dadanayago Veśpaśisa ksatrapasa horamurta — sa tasa apanage vihare horamurto - etra nanabhagavabudhajharam pratistarayati, in der Taxila Inschrift des Patika Kşaharasa Cukhsasa ca kşatrapasa — Liako Kusuluko nama — tasa putro Patiko — Takhasilaye nagare ularena pracu deśo Kşema nama — atra [de]še Patiko apratifiacita bhagarata Sakamunisa sariram [pra]tithareti samgharamam ca Ganz abulich ist auch die Ausdrucksweise in der Taxila Inschrift aus dem Jahr 136 (nach Konow) isa dirase pradistavita bhagavato dhatufol Urasakena Lotarhriaputrana Bahaliena Noacae nagare vastavena tena ime pradistavita bhagavato dhatuo usw

gehen; die ubrigen haben jedenfalls keinen indischen Klang<sup>1</sup>) Ebensowenig sehen diese Namen chinesisch aus. Es bleibt also kaum etwas anderes ubrig als sie der Bevölkerung zuzuweisen, die nach Konow die iranische Sprache sprach.\* Die iranischen Khotanesen hatten also im 3. Jahrhundert n. Chr. ebensogut Namen mit l wie hundert und mehr Jahre fruher die Sakas. Wenn das l in der spateren Khotan-Sprache2) fehlt, so bieten sich zwei Möglichkeiten, um diese Differenz zu erklaren. Entweder gehören iene Namen mit l uberhaupt nicht der einheimischen Sprache an, sondern sind von irgendwoher entlehnte Namen, die spater aus der Mode kamen. Dann sind sie fur die Frage der Verwandtschaft des Sakischen mit der Khotan-Sprache belanglos. Oder aber iene Namen sind einheimisch: dann ist der ganze Unterschied zwischen l und r nicht dialektisch, sondern zeitlich3). Ich bin geneigt, der ersten Erklarung den Vorzug zu geben; in anderen Fallen scheint mir aber in der Tat ein zeitlicher Unterschied vorzuliegen. So laßt sich das rt von Arta, das rd von Khardaa in der Löwen-Inschrift ohne weiteres als Vorstufe des spateren d bzw. l ansehen. Der Name Kalui in der Löwen-Inschrift soll nach Konow nicht zu der Khotan-Sprache stimmen, da hier der Nominativ von alten na-Stammen auf a endige Konow verweist auf hara, Kaufmann Ich weiß nicht, wo der Nominativ haru vorkommt, ich finde in der Dichtung nur einen Akk. Sing. hārū XXIII, 140 und einen Nom Pl. hāruva XXIII, 208; ein Gen Sing hārū begegnet uns in der Vairacchedikā und im Aparimitāvuhsūtra (Lenmann, Zur nordar Spr. S 77, 82) Aus Werken in der jungeren Sprachform ist für die ursprungliche Flexion gar nichts zu entnehmen, der vollkommen regelmaßige Akk Sing harū (aus haruu) und der Nom Pl haruva lassen auf einen Nom Sing haruva oder haruva (harua) schließen, der genau dem Kalui entsprechen wurde. Auf das sp in Pispasri und Vespasi möchte ich nicht naher eingehen, da Konow selbst zugesteht, daß die Etymologie und sogar die Lesung dieser Namen unsicher ist. Als letztes Beispiel für

Mit Lipeya vergleiche insbesondere die sicher nichtindischen Bildungen Opyeya X, 5, Kunyeya IV, 136, XVII, 2, Nimeya XVI, 12, Piteya I, 105

<sup>2)</sup> Wann die große buddhistische Dichtung, das alteste literarische Werk in dieser Sprache, entstanden ist, ist zwar noch nicht ermittelt, wir werden aber kaum fehligehen, wenn wir es betrachtlich spater ansetzen als die Dokumente von Nija oder gar die Inschriften der Sakas

S) Es hegt nahe, für die Chronologie des Übergunges von I in r das Wort gukürung zu verwerten, das Konow a a. O 8 819 in dem Kharosthi Dokument N XVII, 2 als Titel eines Ku-anasena nachgewiesen und mit Kujula, Kuulala, Kuulala, dem Titel des Kadphises I. bzw des Liaka und des Padika, identifiziert hat Danneh multe das Wort, das ein Lefinwort aus dem Turkselen zu sein scheint, im I Jahrhundert in Chr in der Sprache der Sakas wie der Kusanas mit I ge-prochen sein und der Übergung von I zu r im 3 Jahrhundert stattgefunden haben. Unsieher werden diese Schlusse nur dadurch, daß ums guküru nicht in der immechen Sprache von Khotan, sondern in dem Prikkit Diakkt vorliegt und der Lautübergang schlißlich auch auf das Konot des lepttering gesetzt werden Konot.

dialektische Verschiedenheit führt Konow das Wort gadiya an, das in dem Datum der Wardak Inschrift sam 20 20 10 1 masya Arthamesiya sastehi 10 41 imena gadiyena erscheint Konow sagt mit Recht, daß gadiya in dieser Formel nur die Bedeutung 'Zeit', 'Zeitpunkt' haben konne Bedenken aber kann ich nicht unterdrucken, wenn er weiter gadiya für ein sakisches Wort erklart und es mit bada zusammenbringt, das in den Urkunden in der tranischen Sprache in der Formel tteña beda hinter dem eigentlichen Datum erscheint Konow sieht es als sicher an, daß das b von bada auf altes v zuruckgehe und daß dieses v in gadiya zu g geworden sei, wie in mehreren persischen Dialekten v zu g werde. Man kann dem zunachst entgegenhalten, daß der Ursprung des b von bada keineswegs sicher ist. Leumann, Zur nordar Spr. S 33f, fuhrt bada auf urarisch \*ba(m)zh ta zuruck, was allerdings auch nicht einwandfrei ist. Es steht weiter aber auch keineswegs fest, daß gadiya ein sakisches Wort ist, und ich mochte sogar bezweifeln, daß es uberhaupt ein Fremdwort ist. Tur den Begriff 'Zeit' oder 'Zeitpunkt' standen im Indischen Ausdrucke genug zur Ver fugung, warum sollte hier ein Fremdwort gewahlt sein das überdies mit einem indischen Suffix erweitert sein mußte? Ich möchte es vorlaufig ımmer noch als wahrscheinlicher ansehen, daß gadiyena ungenaue Schrei bung fur ahadiyena ist und das Wort auf sk ahatikā (ahati) zuruckgeht. das ein Synonym von nādikā ist und den Zeitraum von 6 ksanas oder 24 Minuten bezeichnet Imena gadiyena wurde dann mit den in den Kha rosthī und Brāhmī Inschriften dieser Zeit haufigen Ausdrucken ise diva sachunamı, ısa chunammı, asmı Lsune zu vergleichen und etwa 'in dieser Stunde' zu übersetzen sein

Ich kann nach alledem das Bestehen dialektischer Verschiedenheit zwischen dem Sakischen und der iranischen Sprache von Khotan bis jetzt nicht als gesichert ansehen, es scheint mir im Gegenteil als ob sich die Beweise dafür daß die Khotan Sprache in der Tat das Sakische ist, mehr und mehr verdichteten. Wer es vorzieht jene Sprache nach dem Lande, in dem sie uns entgegentritt, als Khotanesisch oder Altkhotanisch zu be zeichnen begeht gewiß keinen Fehler er darf sich aber nicht verhehlen daß damit die Frage welchem Volke sie zugehört, meht gelöst ist.

### Pali uddināna.

Im Mahāvanija Jataka (493) wird erzihlt daß ein wunderbarer Nigro dhabaum gewissen Kaufleuten außer Gold und Edelsteinen und anderen Kostbarkeiten auch kāsikān ea vathām uddiyām ea kambale spendete (G 14) Der Kommentar bemerkt zu den letzten Worten uddiya nāma kambala athin Morris JPTS 1889 2021 ersehloß für uddiyāma, uddiyā die Bedeutung 'nördlich' und wollte die Worter mit sk udieya, udicina zusammenbringen ohne die Ableitung im einzelnen begrunden zu können

Diesen Versuch hat Charpentier, IF XXIX, 381ff, unternommen, und da sein Aufsitz ein Musterbeispiel für eine gewisse Methode der neueren Sprachbehandlung ist, versohnt es sich vielleicht, mit ein paar Worten darauf einzugehen, obwohl der Inhalt das kaum rechtfertigen wurde

Charpentier vereinfacht uddivang- zunachst zu uddiva- Das Verhaltnıs von uddıvana- zu uddıya- soll dasselbe sein wie das von tiracchana zu tiraccha usw Über diese Bildungen habe Johansson, Monde Oriental II. 94f . mit ausreichenden Beispielen gehandelt 'Daruber ist also weiter nichts zu sagen uddiyana neben uddiya- ist ohne weiteres klar? Ich be daure, diese verbluffende Leichtigkeit, mit der sich Charpentier über alle Schwierigkeiten hinwegsetzt, mir nicht zu eigen machen zu können. Jo hansson hat doch iene Pali Worter, die den Ausgang ana zeigen, als adjektivische Fortbildungen eines Instrumentals auf a mittelst des Suffixes -na erklart Wir mußten also zunachst einen Instr uddiga annehmen, der wohl schwerlich nachzuweisen ware Charpentier wurde darin allerdings vielleicht gar keine Schwierigkeit sehen, er wurde udding einfach mit einem Stern versehen und damit hatten wir dann was wir brauchten Ich muß nun allerdings gestehen, daß ich an die ganze angebliche Bildung von Adiektiven auf ana im Pali noch immer nicht glaube Schon lange vor Johansson hatte Franke, WZKM IX, 342f ein mittelindisches Suffix ana aufgestellt, mit Hilfe dessen er qiakananı in den Asoka Inschriften und p gimhana, vassana, vesiyana, sotthana, tiracchana und puttana erklaren wollte Ich habe oben S 283, Anm 3, diese Bildungen anders zu erklaren versucht Johanssons Artikel, der ubrigens auf Frankes Bemerkungen keinen Bezug nimmt, habe ich dabei leider übersehen Was Johansson beibringt, gibt mir aber keine Veranlassung meine Ansicht uber die vorher genannten Worter irgendwie zu andern, und ebensowenig vermag ich in p ekanika und sapadana- eine Ableitung von \*ekā bzw \*sapada zu erkennen Elanila ist meines Erachtens eine Adjektivbildung zu ekāvana, die richtige Erklarung von sapadāna- = sk sāvadāna haben bereits Senart, Mahavastu I, 595f und Hoernle, JRAS 1912, S 741f gegeben Mir erscheint also Charpentiers Auffassung von uddinana schon um des Ableitungssuffixes willen, das er annimmt, unmöglich

Charpentier gibt dann eine Zusammenstellung der Sanskribildungen auf anc mit ihren Fortsetzungen in Pali und Prakrit, die kaum etwas enthalt, was als neu oder interessant bezeichnet werden könnte.) Dann

<sup>1)</sup> Immerlun set hier hervorgehoben, daß er S 385, Anm 1, erklart, p pr saddhim sei wohl nach Pischel = ved sadhim, man könne aber auch daran denken, daß saddhim sadhrydl. = tistim viewd sei Ich halte das Letztere sogar für da sällein Richtige In den Mathura Inschriften erselsinen neben sädhirthärin auch Formen wie saddhyridäri, anddhyevidärin, und ich habe diess schon in meiner List of Brahim Inscriptions, S 223, auf sadhryapridärin zuruckgeführt. Wenn Geiger, Pall § 22, saddhim wieder aus särlikam entstehen läßt, so kann ich darn nur einen Ruckschrift rekennen. Auch die bedein anderen Bespiele, die Geiger für die Riedia.

beginnt die eigentliche Erklarung von uddiya-. Sk. udan udici udak soll zunachst \*udam udici \*uda und weiter mit Überluhrung in die a-Flexion \*udo udici \*udam geworden sein. Analog soll sich aus sk. pratyán pratici \*pratyákein \*patiyam pratici \*pratyákein \*patiyam pratici \*pratyákein \*patiyam pratici \*pratyam entwickelt haben, und unter dem Einfluß dieser Formen soll \*udo udici \*udam zunachst zu \*udiyo udici \*udiyam umgestaltet sein. 'So sind wir dem tatsachlich belegten uddiyaeinen Schritt naher geruckt.' Um die Verdoppelung des d zu erklaren, wird zunachst angenommen, daß sk. samyán samici samyák 'im Urpali' zu \*sammo \*samīcī \*sammam geworden sei und dieses dann ein \*uddo udīcī \*uddam') hervorgerufen habe Durch Kontamination der Reihen \*udiyo udīcī \*udiyam und \*udo udīcī \*uddam soll dann endlich uddiyo uddiyā') uddiyam entstanden sein.

Niemand wird die Berechtigung bestreiten, bei sprachgeschichtlichen Untersuchungen mit erschlossenen Formen zu operieren. Zu fordern ist aber, daß die Urbilder solcher Formen wirklich in der Sprache vorkommen. Hier aber haben die meisten der erschlossenen Formen in der wirklichen Sprache uberhaupt keinen Anhalt und manche sind auch davon abgesehen hochst problematisch3). Glaubt denn wirklich jemand im Ernst, mit solchen sternubersaten Produkten der Phantasie etwas Reales geschaffen zu haben? Und fast noch schlimmer ist das Spiel, das mit diesen erfundenen Wörtern getrieben wird, als ob sprachgeschichtliche Fragen Rechenaufgaben waren. Nach den Ursachen fur all diese Beeinflussungen und Kontaminationen wird gar nicht gefragt, und doch ist es wahrlich ein Unterschied, ob pratīcī 'westlich' em udīcī 'nordlich' hervorruft oder ein imaginares sammo 'vereint' die Verdoppelung des d in einem imaginaren udo 'nordlich' bewirkt. Charpentier hat gewiß recht, wenn er am Schluß seines Artikels bemerkt 'das mag auf dem Papier etwas verwickelt erscheinen'; wern er aber hunnfagt 'in der Wirklichkert vollzog sich die

tion des a zu i in unbetonter Endsilbe anfuhrt, halte ich für falselt. Die richtige Erklarung von saccht, steht sehon in Childers' Dictionary, und warum sanim nicht aus dem gewöhnlichen sanais, sondern aus einem zu dem Zweck erst erschlossenen \*sanam entstanden sem soll, ist mir unerfindlich

<sup>1)</sup> Der Stern ist von mir hinzugefügt, ich wußte nicht, wo \*uddam belegt ware. Außerdem mußte es doch wohl auch \*uddici heißen

<sup>2)</sup> Diese Form verdiente eigentlich doch auch einen Stern

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) So wurde z B der Ansatz eines \*patigo hochstens für den östlichen Dialekt berechtigt sein. Für die Vorstufe des Pali mußte Charpentier nach allem, was wir onst beobachten können, cher \*pacce ansetzen. Auch sonst heße sich noch mancherlei einwenden, wenn es sieh überhaupt verlohnte, sieh bei solchen Dingen aufzuhalten. Nur das eines ein noch bemerkt, daß auch \*udo keineswegs durch Gaudavaho 395 auschidhu- (= udaksindhu-), 631 uamhalhare (= udamnalhähare) als gesichert gelten kann. Väkpati schreibt eine reine Kunstsprache, die vielfach nichts weiter ist als nach den Lautregeln in Mähärästri umgesetztes Sanskrit. Für die lebende Sprache beweit sie gar miehts.

Entwicklung jedoch ziemlich leicht', so weiß ich nicht, woher wir die Be rechtigung zu solchem Vertrauen nehmen sollen Charpentiers bloße Ver sicherung scheint mir dafür nicht auszureichen

Ich furchte, mich aber schon zu lange bei dem wilden 'Urpali' von Charpentiers Gnuden aufgehalten zu haben Uddivang, kann naturlich mit sk udanc- garnichts zu tun haben Schon die Nebeneinanderstellung der uddiyana Wolldecken oder Teppiche und der kasikani vatthani, der Kleider von Benares, laßt darauf schließen, daß in uddigana ein Eigen name steckt, und es ist eigentlich selbstverstandlich, daß es Adiektiv bildung zu dem Namen des Landes ist, das wir gewöhnlich mit der späteren Sanskritform als Udyāna bezeichnen Sachlich stimmt das genau Woll stoffe bezog man aus dem Norden, und die Stelle lehrt uns nur, daß sich in alter Zeit die Decken aus dem heutigen Swatgebiet besonderer Schatzung erfreuten Formell ist sk Udyāna sicherlich nicht ursprunglich. Es ist vielmehr die volksetymologisch umgestaltete Form des einheimischen Namens In einer Note zu Huen tsang wird bemerkt, der Name bedeute 'Garten', es sei der Garten eines Königs, namlich des Asoka, gewesen') Nach Watters fuhrt die chinesische Transkription bei Huen tsang Wu chang na cher auf ein Udana, andere chinesische Formen wie Wu t'u oder Wu ch'a auf Uda<sup>2</sup>) Ich muß den Sinologen die Entscheidung dieser Fragen uberlassen Daß man aber den Namen tatsachlich auch in Indien mit zere bralem d geschrieben hat, geht aus einer Inschrift zu Mathurā aus dem Jahre 77 der Kusan Ara (Nr. 62 meiner Liste) hervor, die die Gabe bhiksusya Jualasya Odiyanakasya registriert d h des Mönches Jivaka aus Udiyana oder Uddiyana3) Ist die aus dem Chinesischen restituierte Form Uda richtig, so konnte vielleicht sogar das uddiyā des Pali Kommentars eine richtige Form sein. Bei der notorischen Unwissenheit seines Verfassers ist mir das allerdings einigermaßen zweifelhaft, und ich möchte eher glauben, daß er einfach uddinana nama kambala atthi schrieb und daß dann spater das eine na vor dem anderen weggefallen ist Jedenfalls hat aber auch er in uddivana micht ein Wort für 'nördlich' gesehen, sonst hatte er sicherlich das gewöhnliche udicca gebraucht Damit sind, wie ich hoffe, die Geheim nisse von uddiyana endgultig aufgeklart und ein Stuck Urpalı sinkt in das Nichts zuruck, aus dem es geboren

Beal Buddinst Records of the Western World I 119, Watters On Yuan Chwang's Travels in India I, 225

<sup>1)</sup> Andero Transkriptionen sind Huch ang Hutien (oder jun) nang Husunch ang

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Bei der ungenauen Schreibweise der Inschriften waren auch die Lesungen Udiyana oder Ud hydna nicht unmöglich

Palı dhītā 497

### Pali dhītā.

Das Wort fur 'Tochter' lautet im Pali im Nom. dhītā. Erst in der spateren Literatur findet sich daneben auch duhītā; z. B. Paramatthadīp V, 269, 3 (jāmātā ti duhītu pati) 1) und in der Fortsetzung des Mahāvamsa, Turnour, S. 259. So lange duhītā nicht ın einem alteren Text bezeugt ist — und ich glaube kaum, daß der Fall eintreten wird —, können wir darin unbedenklich einen Sanskritismus sehen²). Auch in der Sprache des Mahāvastu gilt nur dhītā²)

In den Mittelprakrits finden sich Formen, die auf duhitā, dhītā und \*dhūtā zuruckgehen. Das Material ist in der Form, wie Pischel es anfuhrt4). verwirrend; kritische Sichtung und Ordnung lassen doch etwas einfachere Verhaltnisse erkennen. In der Saurasenī wird nach Pischel duhidā, meist aber dhīdā5), dhūdā gebraucht. Zunachst scheint hier ein chronologischer Unterschied zu bestehen. Bei Bhasa kommt in den ersten zehn Dramen der Ausgabe der Trivandrum Sanskrit Series, die mir allein zuganglich sind, und im Cārudatta<sup>5</sup>) uberhaupt nur duhidā<sup>7</sup>) vor: Avim 4; 38 Nom duhiā; 14 Nom Kuntibhoaduhiā. Auch fur Kālidāsa kann als völlig gesichert nur duhidā gelten. Sak. Pischel 139, 5 = Cappeller 82, 22 Nom. duhidā (Var. duhidiā); P. 128, 2 = C 76, 7 Akk duhidaram; P 73, 6 = C. 40, 4 duhidujanassa (Var. duhiā-, duhidiā-; Text P falsch duhidā-), C. 70, 10 duhidunimittam. Auch in der als Kompositum aufzufassenden Verbindung mit dasie steht duhida in der Bollensenschen Ausgabe des Mālav. Nom. dāsīeduhidā 37, 8 Die Lesung ist aber, wie wir sehen werden, ganz unsicher\*) Die Spateren gebrauchen als selbstandiges Wort duhida, duhidiā, am Ende des Kompositums dhīdā Sing, Nom duhidā Ratnāv. (Cappeller) 327, 26, Priyad 52; Mālatīm (Telang) 64, Karpūr (Konow) 1, 34, 15, 4, 18, 19, Viddhaśāl (J Vidyāsāgara 1883) 51 52, Akk duhidam

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Geiger, Päli § 91, dem auch im Folgenden Belegstellen für Pali Formen entnommen sind

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Daß duhttä in der Abhidhänappadipikä aufgefuhrt wird, beweist naturlich erst recht nichts für die Echtheit des Wortes Bemerkt sei noch, daß das Diminutiv dhitikä im Sinne von Puppe' gebraucht wird, z B Therig 374, also genau Sk putrikä entsmechend.

<sup>3)</sup> Senart I, 521

<sup>4)</sup> Grammatik der Prakrit Sprachen § 65, 148, 212, und besonders 392

<sup>5)</sup> Dhīdā wird dann auch von Sanskrit-Levikographen angeführt, siehe PW.

<sup>\*)</sup> Nach der freundlichen Mitteilung Herrn Morgenstiernes

<sup>&#</sup>x27;) Ich gebruiche als Normalformen für S. und M abhda, abida. Die Handschriften und die unds-chien Ausgaben schreiben mest due Formen mit Ansstößung des d Wie weit diese berechtigt sind, ist eine Frage, auf die hier nicht eingegangen werden kann Sie einfach für disch zu erklaren, weil sie mit den Angaben der Grammatiker nicht übereinstimmen, halte ich nicht für richtig Das Prinzip, das Prinkrit der Dramen nach den Regeln der Grammatiker zu verbessern, darf meines Erachtens auf die älteren Dramen meht angewendet werden.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Auf ein paar andere Stellen im Vikram werden wir spater eingehen

498 Palı dhita

Viddhaśāl 121, Instr duhiae Prasannarāgh (Govindadeva Sāstrī) 17, Nom duhidiā Uttararām (Premacandra Tarkavāgīša) 102 Am Ende des Kompositums Sing Nom dāsiedhiā Ratnav 340, 71) 10, Vok dāsiedhie Mrechak (K P. Parab) 90 91 125, Ratnāv 331, 3, 339, 141), Nāgān (S M Paranjape) 39 57, Viddhaśāl 90, Candak (J Tarkālamkara) 9, 16, Instr dāsiedhiāe Ratnāv 340, 32, Nāgān 57, Gen dāsiedhiāe Mrech 131, Nāgān 47, Plur Vok dāsiedhiādāo Cattanyacandr (Rājendralāla Mitra) 84, Gen mantidhiānam Mālatīm 196

Die Ausnahmen zu der Regel über den Gebrauch von duhidä und dhidä sind nicht zahlreich Priyäd 14 steht Viñjhakeduduhidä, ebd 52 aber Viñjhakeuno duhidä Viddhaśal 54 kommt der Vok däsieduhide vor, ebd 90 aber steht die gewöhnliche Form däsiedhe Die unregelmaßigen Formen berühen also vielleicht nur auf falschen Lesarten

Wichtiger sind die Stellen, wo dhada in den Ausgaben erscheint. In der Vikramorvasî hat Bollensen diese Form auf Grund semer drei Hand schriften an mehreren Stellen in seinen Text aufgenommen 15, 7 Käsiräa dhudāe, 16, 20 Kāsırāadhūdam, 18, 5 Kasırāadhūdā, 18, 7 dāsıedhudāe²) Die Calcuttaer Ausgabe aus dem Jahre 1830 liest dafur der Reihe nach duhidae. -duhidaram, dhida, -dhidae, Shankar P Pandit, bei dem die zweite Stelle fehlt, puttie, uttī, dasie (v 1 dāsīeduhidāe)3), Pischel in der Ausgabe der sudindischen Rezension, wo ebenfalls die zweite Stelle fehlt, puttie. puttie, dasiuttie Die Überlieferung geht hier also weit ausemander, und eine Entscheidung darüber, was das Ursprungliche ist, kann überhaupt nur auf Grund des Materiales gefallt werden, das uns die ubrigen Texte hefern Dann aber ist dhūdā auf jeden Fall abzulehnen und vorausgesetzt. daß man nicht etwa die auf putri zuruckgehenden Formen aufnehmen will4), kann man nur schwanken, ob Kälidåsa hier noch die vollere Form duhida oder schon nach der Weise der Spateren die kurzere Form dhida gebrauchte. Zu Gunsten der ersteren Annahme wurde die oben aus Mälav angefuhrte Form dasseduhida sprechen, wenn sie als sicher betrachtet werden könnte Allem Shankar P Pandit hest an der entsprechenden Stelle (43, 1) mit samtlichen sechs Nagari Handschriften und der Telugu Handschrift dasiesuda, die gleiche Lesart gibt ein Teil der von Bollensen benutzten Nagari Handschriften, die beiden Bengali Handschriften Bollen sens, D und F, aber haben dasidhidas)

Yon Cappeller, S 376, nachtragheh zu dhida, dhide verbessert
 Fs sind zwei Handschriften in Bengali (HP) und eine in Nagari (A) Die

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Fs and zwer Handschriften in Bengali (BP) und eine in Nagari (A) Die Learten and 15, 7 A divide, B didude, P didue, 16 20 A diddayn, B dhuam, P dhudam, 18, 5 A dhuda BP dhud, 18, 7 A dhudae, BP dhude <sup>9</sup> Sormy no ndidule funden sein in den Lessyren der von Shankar P Pandit

benutzten Hand-chriften nicht

1) Fis sei darauf lungewiesen, daß dästeputtig schon bei dem filteren Bhisa,

Carudatta 1, 22, im Munde des Sakara vorkommt

b) Die Grantha Handschrift des häjayavema hest übrigens auch hier dastedhud

Palı dhitā 499

Im Mrcchakatika kommen wiederholt Formen von dem Kompositum amādhūdā vor Nom amādhūdā 94 95 157 288, Gen amādhūdāe 94 156 Wenn dhūdā 95 außerhalb des Kompositums erscheint, so ist diese Selbstandigkeit doch nur schembar, es ist nur die abgekurzte Form fur das unmittelbar vorher gebrauchte ajjādhūdā (jam ajjādhūdā ānaiedi | Ajjamittea dhūdā de saddāiedi) Ajjādhūdā ist immer nur die ehrenvolle Be zeichnung für die Frau des Carudatta, der Ausdruck ist offenbar nach amautta = āryaputra gebildet Die ursprungliche Bedeutung von dhūdā ist hier ganz verblaßt, wie schon der Gebrauch der Kurzform zeigt. Der Verfasser der Emlage im zehnten Akt hat es als Namen verstanden. Er spricht von einer ajja Cāludattassa rahuā ajjā Dhūdā und nennt die Frau in den in Sanskrit abgefaßten Buhnenanweisungen Dhütā, wahrend sie im dritten Akt ohne Namen nur als vadhu bezeichnet wird. Das ausschließliche Vorkommen von dhūdā in dem Titel ajjādhūdā in der Śaurasenī des Mrcch scheint mir zu beweisen, daß dieser Titel unverandert aus einem Dialekt, in dem das Wort für Tochter dhuda lautete, entlehnt ist. Ich wußte iedenfalls nicht, wie man auf naturlichem Wege die Entstehung eines dhūdā gerade in ajjādhudā neben sonstigem dhīdā erklaren konnte

Karpūram 1, 18, 6 findet sich in Konows Text der Vol. däsiedhüde Die Jaina-Handschriften lesen däsisude (A), däsiedhüde (C W), däsiedhüde (B), däsieputti (P), die Nägari Handschriften däsiedhue (O R), däsieputti (N), die sudindischen Handschriften däsiedhude (S), däsiedhue (U), däsiedhute (T) Die Überheferung ist auch hier wieder, wie man sieht, durchaus micht einheithen und eine Entscheidung nur auf Grund des übrigen Materiales möglich das für däsiedhie oder -dhide sprechen wurde. Bei einem Dichter wie Räjnäckhara, dem auch sonst Dialektfehler nachzuweisen sind, ist indessen die Möglichkeit, daß er die der S fremde Form nut ü verwendete, nicht zu bestreiten

Nur so ist endlich meines Erachtens die Form Instr däsiedhüäe zu erklaren, die in Madanas Pärijätamanjari (S 8 der Ausgabe von Hultzsch) erscheint Ein Tehler der Überheferung ist hier niturlich ausgeschlossen Es fragt sich allerdings, ob sich Madana und vielleicht auch Räjasekhara überhaupt deesen bewußt waren, daß sie einen Verstoß begingen, wenn sie dhädä oder dhää gebrauchten Bei den Grammatikern konnten sie darüber nicht viel lernen Vararuci z B lehrt ausdrucklich weder dhäää noch dhää Nach Bhämahr gehört das Wort für Tochter unter die in 4, 33 genannten dädhädayah, er bemerkt aber selbst michts weiter als duhitä | dhää dhääåi, und auch die Präkttamanjari sagt nur dhäää a duhitä malä!) Hemacandra lehrt in 2, 126 allerdings die fakultritve Substituerung von dhää für duhitr, dhää aber wird nirgends erwahnt, auch nicht unter den Besonderheiten der Sauraseni in 4, 260—286, wo wir es erwarten sollten Trotzdem schennt

<sup>1)</sup> So Cowell aber in dieser Form sicher nicht richtig

<sup>2)</sup> Nach Pischel zu Hem 2 126

500 Pah dhaa

mir aus dem angeführten Material mit völliger Sicherheit hervorzugehen, daß als echte Saurasenī-Formen nur d*ühidā, dhīdā* angesehen werden können

Fur the Mägadhi lehrt Prechel dhīdā und dhādā Selbstandig kommt das Wort uberhaupt nicht vor und im Kompositum findet sich nur V dāšiedhie Mrech 211, gabbhadāšidhie, ebd 287, Instr dāšiedhiāe, ebd 32 Also gilt auch fur die Mägadhi nur dhīdā oder dhīā

Die Ardhamägadhi hat dhäyä, ebenso nach Pischel die Mahärästri dhää Doch ist immerhin zu bemerken, daß Hemacandra 2, 126, 3, 35 neben dhää auch duhä gestattet, das sehon die Päiyalacchi 252 anfuhrt Sichere Belege für duhää fehlen Als handschriftliche Lesart findet sich duhää für dhää Häla 407, 741 in der Rezension des Sädhäranadeva In dieser Rezension sind vielfach altere Worter modernisiert

Fur die Jama-Māhārāstri lehrt Pischel dhūyā und dhīyā Wahrend aber Belege fur dhūyā haulig sind, ist als einzige Stelle fur dhūyā Jacobi, Ausgew Erzahl 68, 20 angegeben, wo der Voh dāsiedhie erscheint Es schemt mir zweifellos, daß dieses Schimpfwort aus der Buhnensprache entlehnt ist, wo es naturlich nur in der Prosa und daher, von Mrech ab gesehen, stets in der Saurasenī Form vorkommt Vorlaufig kann also auch für die Jaina Māhārāstri nur dhuyā als echtes Dialektwort anerkannt werden Daneben wird aber auch duhyā verwendet Jacobi, Erzahl 39, 15 Nom duhyā, 52, 5 Lok sippiyaduhyāe, 53, 15 putiaduhiyāannesanatiham Meines Erachtens ist duhiyā eine Entlehnung aus dem Sanskrit Die spateren Jaina Schriftsteller nehmen ohne Bedenken jedes Sanskritwort, nach den gelaufigen Lautregeln umgestaliet, in ihre Sprache auf

Die gewöhnliche Auffassung war, daß die Prakritformen aus sk. duhitd entstanden seien. Dabei laßt sich die Flexion, die das Wort in den verschiedenen Dialekten aufweist ohne weiteres begreifen. Im Pali zeigen noch die alten Endungen des r Stammes Sing Nom dhitā (passim), māradhitā Samyuttan 1, 4 3, 5, 15 17 19, devadhītā Jāt 5, 283 3, rājadhītā Jat 5, 283 23, Akk dhitaram (passim), kuladhitaram Jat 3 510, 24, rājadhītaram Jat 6, 167, 11, Gen dhītu Jat 5, 284, 14, 6, 366, 10, Mahāv 10 3. bhagandhitu Mahax 13, 16, Pl Nom dhitaro Jat 5, 283, 27, maradhitaro Samyuttan 1, 4, 3, 5, 14 21, rajadhitaro Jat 3, 3, 18, pulladhitaro Jat 5, 179 26, Akk dhītaro Jāt 5 285 28, 6 134 24, Vahāv 7, 52, māradhītaro Samyuttan 1, 4, 3, 5, 22, rājadhītaro Jat 5, 295, 3 mātudhītaro Jat 1, 253, 18, puttadhitaro Jat 5, 190, 23, dhitare Mahav App A. 32. amaccadhitare ebd 31 Als Stammform er-cheint dhitu dhituhetu Mil 117, dhitusannam Jat 3, 249, 10 dhitugamanam Mahiv 7, 53, dhitutthane') Mahay 35, 103 Daraus und aus Formen wie Pl Instr \*dhitāhi, Gen \*dhītānam, Lok \*dhītāsu, die nach Analogie der anderen r Stamme vorauszusetzen sind erklart sich die Überfuhrung des Stammes in die Flexion der weiblichen u Stamme im Abl oder Lok Sing dhituga Mahav 8,7.

<sup>1)</sup> Levart di tte

Palı dhita 501

Vom Nom Sing aus ist der Stamm andererseits in die Flexion der ä-Stamme übergetreten<sup>1</sup>). Sing Akk dhitam Mil 117, Gen dhitäiya Mahāv 5, 169, rājadhitāya Mahāv 5, 194, 6, 15, Pdīp 4, 270, 28, pesakāradhītāya Dhp Co 3, 176, 13, Lājadetadhitāya Dhp Co 3, 9, 20, Vok <sup>2</sup>) dhite Jāt 3, 21, 28, devadhītē Dhp Co 3, 8, 12, 9, 2, Pl Nom dhītā Mahāv 2, 18f, 11, 5, Akk detadhītā Jāt 1, 240, 3, Instr Luladhitāhi Cullav 1, 13, 1, detadhītāhi Pdip 4, 161, 17, puttadhītāhi Jāt 3, 254, 21, 510, 25, Mahāv 7, 85, Gen kuladhītāmam Cullav 1, 13, 1, rajadhītānam<sup>2</sup>) Jāt 3, 4, 7, Lok puttadhītāsu Jāt 1, 152, 8

Auch in der Sprache des Mahāvastu tritt der r-Stamm in den meisten Formen deuthen zutage Sing Nom dhītā (passim), māradhītā 3, 281, 15, 283, 15, rājadhītā 2, 65, 13, 3, 20, 5, 39, 11, karmāragrāmikadhītā 2, 89, 7, Akk dhītaram dhītaram 1, 180, 17, 2, 88, 16, 110, 184), 3, 9, 1, 20, 1, 23, 14, 24, 9, māradhītāram (M dhītarām) 3, 284, 17, māradhītarām (M dhītarām) 3, 284, 3, Nalinidhītarām 3, 146, 4, Instr dhītaram 3, 39, 17, dhītarāye 2, 111, 14, dhītuh 1, 36, 14, Gen dhītuh 1, 306, 8, 307, 3, Lok rājadhītare (C dhītāye) 2, 65, 17, Plur Nom dhītaro 1, 348, 12, 3, 24, 8, 146, 1, māradhītaro 3, 282, 4, 7, 13, 300, 4, Akk dhītaro 1, 356, 18, 3, 16, 4, 282, 1, māradhītaro 3, 285, 11, dhītarām 1, 356, 17, Gen dhītarānam 1, 356, 12, 2, 73, 5, 17, rājadhītām 2, 65, 6, 3, 148, 18, Nalinīdhītām 3, 146, 8, Instr dhītāye 3, 39, 7, rajadhītāye 3, 39, 19, Gen rājadhītaye 2, 66, 1

In den Mittelprakrits ist die ä Deklination fast ganz durchgedrungen<sup>5</sup>) Den alten r Stamm zeigen abgesehen von Ś duhudaram nur noch die in alten Jaina Werken vorkommenden AMg Formen Sing Akk dhäyaram, Plur Instr dhäyaräh

So einfach sich bei der Herleitung von dhita, \*dhūtā aus duhitd die Erhlarung der Tlevion gestaltet, so groß sind die lautlichen Schwierigkeiten, die die Stammsiloe 'oietet Nach der gewönnichen Annahme ist das u von duhitd geschwunden Wackernagel, Altind Gr. I., S. 163, verweist zur Erklarung auf Jacobi, ZDMG XLVII, S. 575ff. Ich wußte aber nicht, wie sich nich den dort aufgestellten Regeln duhitā zu dhitā hatte entwickeln sollen In den haufiger gebrauchten Formen wie Nom duhita, duhitarah, Akk duhitaram, duhitrh, Gen Sing duhituh lag der neue Akzent gerade auf dem u und hatte eher zu seiner Erhaltung beitragen mussen. Von Natur lang ist die vorletzte Silbe nur im Gen Plur duhitrnäm, durch Position im Instr Sing duhitrā, Dat Sing duhitre\*). Diß von diesen Formen der

<sup>1)</sup> Auch im Sanskrit findet sich einmal der Akk duhitam 11bh 4 72, 4

<sup>2)</sup> Jat 547, 462 piyadhiti, dem piyaputta von G 460 entsprechend

a) Lesart dhitánam 4) Lesart C rayadhitaram

<sup>5)</sup> Pischel a a O § 392

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Das y macht nach Buhler, Leitfaden, Schrifttafel, meist nicht Position, also kommen duhurbhyam, duhurbhyah nicht in Betracht

502 Pah dhtt1

Schwund des u ausgegangen sein sollte, ist doch ganz unwahrscheinheh Schon Bartholomae hat sich (ZDMG L, S 693) gegen die Anwendung der Jacobischen Regeln auf dhitä ausgesprochen und zugleich auf die Schwierieleiten lungewiesen, die die Lange des i bereitet!) Er will daher dhitä, dhäyä ganz von duhitä trennen Dhitä soll auf ein urindisches "dhitä zurückgehen, einen weiteren Angehörigen der durch lat films, lett dels "Sohn", kel dele "Kind" dära "Madchen" vertretenen Sippe Fur den Ausgang ver weist er auf sula "Sohn". Dis ü des neben dhiyä erscheinenden dhäyä könne ebensowohl durch duhiyä als durch suyö (lies suo) veranlist sein Die Pluralform p dhitaro und andere Formen nach der r- bzw u Klasse seien durch duhitä im Verein mit den übrigen Verwandtschaftswörtern hervor gerufen

Gegen die letzte Annahme ware an und für sieh nicht viel einzuwenden zumal sieh für die Umwandlung eines Verwandtschaftsnamens auf -ā in einen r Stamm auf indischem Gebiet selbst wenigstens ein sieherer Fall nachweisen lüft?) Mahävastu III, 295 6ff heißt es in Senarts Text

mahājano samāgamya striyas ca purusā pi ca | purusam paribhā anti kasmād ujihesi bhāryarām || ksatriyā brāhmanā vasyā sūdrā cātra samāgatā | purusam paribhāsanti kasya ujihesi bhāryarām ||

Pür bhäryanim le-en die Handschriften B und M in der zweiten Zeile bhäryan (B) und bhäryäyäm (M), in der vierten bhäryaram (B) bharyyaram (M) Die Lange in der Endung beruht offenbar ebenso wie in dem oben angeführten dhitarüm für dhitarüm auf falscher Sanskritisierung, man sin den Ausgang-äm im Akk Sing als obligatorisch für die Feminum an Bhäryaram aber zeigt, daß in dem Dielekt auf dem die Sprache des Vlahävistu berüht, nach dem Vluster von mälä-mälaram dhitä-dhitarüm auch bharjā')—bharjaram oder genauer wohl bharjalam, gebildet wurde Dis daraus sanskritisierte bhärgaram begeenet in Versen im Vlahävastu noch öfter, zum Tool neben bhäräm, so III e 6tf

pāpikām yads me ambe bhāryāram ānayssyass | na te ham pāpikām bhāryām pāmnāps parāmree || mama team pāpikām bhāryām amba anaystum seehass | na te ham pāpikām bhāryām pādenāps parāmree || Pur bhāryāram (C bhāryyāram) liest B bhāryarum und es hindert mehts

diese Lesart in den Text zu setzen Ebenso in III 9 1
tasya bhärgåram änesi Madrakaråjasya dhilaram

<sup>)</sup> Warum er pr dhuwl begreiflicher als Fortsetzer von duhu'l nennt, it mur nicht klar
) Fine weitere Parall le bil it auch solbi 'Freund des um Pali bekanntlich

zum Teil zum r-Stamm geword nat t

3) Diß re zu geword n war ergibt sich aus den nachber angeführten 641

Palı dhıtā 503

wo B wiederum bhāryaram liest Im ersten Band hat Senart mit Unrecht bhāryaram an mehreren Stellen durch bhāryām oder bhāriyām ersetzt<sup>1</sup>), I, 233, 17 upādiyāhi mamam adya bhāryām, I, 234, 8 upādiyāmi tatā adya bhāryām An der ersten Stelle liest B bhāryeram, C bhāryāram, an der zweiten hat B das richtige bhāryaram I 129, 2

etam śrutvā Kuśo rājā bhārīyām idam abratīt |

B N A haben bhāŋyāram, C M bhāryyāram, L bhāyyāram Man konnte bei der Übereinstimmung der Handschriften hier an eine Grundform bhaŋālam denken, die in Analogie zu bhattālam den Gatten gebildet ware! Schließ lich kann aber auch hier die Form mit der Kurze in der vorletzten Silbe gestanden haben, die in I, 233, 17, 234, 8, III, 295, 7 9 durch das Metrum gesichert ist

Trotz dieser Analogie glaube ich nicht, daß bei dhītā von einer Über fuhrung eines ursprunglichen  $\tilde{a}$  Stammes in die r oder u Flexion die Rede sein kann. Es bliebe bei dieser Annahme unerklarlich, daß sich die r Flexion, wie schon aus den angeführten Beispielen erhellt und durch die Inschriften bestatigt wird, fast durchweg gerade im Alt Prakrit erhalten hat und erst in den Mittel Prakrits die \( \bar{a} \) Flexion als die herrschende auftritt Es mußte also eine Ruckbildung zum Ursprunglichen stattgefunden haben \*dhītā-\*dhītr-dhītā, was gewiß micht wahrscheinlich ist. Aber auch davon abgesehen ist es doch kaum glaublich, daß es im Indischen zwei ganz ahnlich klingende Wörter für Tochter gegeben haben sollte. dhītā und duhitr, nicht etwa lokal geschieden oder zeitlich einander ab losend, sondern direkt nebenemander gebraucht, da ja das eine Wort das andere angeblich beeinflußt. Und aus welchem Grunde sollte ienes dhitä ım Sanskrit denn so völlig unterdruckt sein daß es auch nicht eine Spur hinterlassen hat Dazu kommt endlich noch die Umfarbung des Vokals von dhiyā durch duhiyā oder suo Man mag noch so sehr geneigt sein, die Sprache als ein Gebiet der unbegrenzten Möglichkeiten zu betrachten und wird doch vielleicht zugestehen daß diese Erklarung nicht gerade sehr wahrscheinlich ist

Pischel nimmt in Ś  $dhid\bar{a}$  Ausstoßung des u an setzt aber als Grund form meht duhitd sondern "duhitd an, da sich sonst das lange  $\bar{i}$  nicht er Laren lasse Dagegen hat Bartholomae, IF XXIII, 46 Anm., mit Recht eingewendet, daß eine Form "duhitd nicht nur nicht bezeugt, sondern sprachgeschichtlich ganz unwahrscheinlich sei. M  $dhu\bar{a}$  erklart Pischel aus  $dh\bar{u}d\bar{a} = {}^*dh\bar{u}t\bar{a} = {}^*dhukt\bar{a} = duhit\bar{a}$  Danach scheint Pischel das 'Um treten des Hauches' in die Zeit vor der Entstehung des Mittelindischen zu verlegen. Aber wie erklart sich die Ausstößung des i in  $duhit\bar{a}$ ' Wie der

<sup>1)</sup> Vgl die Noten I, 476, III 503

Das alle Wort für Schwester, sk. stasä kann bhaya nicht beeinflußt haben da es in dem ö tlichen Dialekt langst durch bhagani verdrängt war, vgl. W. Schulze, SBAN 1916 S. 4

704 Pah dhu

Ersatz des h durch  $L^*$  Und ist es wirklich wahrscheinlich, daß der gleiche Anlaut in  $dh\bar{i}d\bar{a}$  und  $dh\bar{u}\bar{a}$  auf so ganz verschiedene Weise entstanden ist.

Verlassen wir nun einmal die Welt der papiernen Konstruktionen und sehen wir uns in der Sprache selbst um Im RV kommen Formen von duhut im ganzen 65 mal vor Sing Nom duhut Vok duhutar, Akk duhi taram, Instr duhuta, Dut duhutre, Abl Gen duhutur, Lok duhutar, Dual Nom duhutarā, Plur Nom duhutaras, Vok duhutaras Die Formen sind nach Ausweis des Metrums drei bzw. viersilbig außer in 9, 113, 3

parjanyaı rddham mahısam tam süryasya duhıtdbharat | tam gandharvdh praty agrbhnan tam some rasam ddahur ındrüyendo parı srava ||

Hier fuhrt das Metrum auf zweisilbige Aussprache Schon Benfey 1) hat daher vorgeschlagen dhild zu lesen Graßmann Übers II. 513f . Hille brandt. Ved Myth I, 57, Arnold, Vedic Metre 102 wollen heber das tam vor súrvasva streichen, aber das tam im Anfang von Pada e und d spricht entschieden für die Beibehaltung Bartholomae, ZDMG L. 693 Anm 1 will súrvasya duhitá zu súro (oder súre, wie 1, 34, 4) duhitá korrigieren Dem gegenuber hat schon Oldenberg, Rgveda I, 53 betont daß gerade das spatere dhitā fur die Verschleifung von duhitā zu dhitā spreche Wurde die Form dhild im vedischen Sanskrit ganz vereinzelt dastellen so wurde man aber trotz der mittelindischen Formen immerhin die Möglichkeit zugeben mussen. daß in 9, 113, 3b eine überzahlige Zeile vorliege Diese Möglichkeit schwin det, wenn wir die Verhaltnisse im AV betrachten. Im AV sind Formen von duhitr 15mal belegt Sing Nom duhita Vok duhitar, Dat duhitre, Gen duhitur, Dual Nom duhitarau, Plur Vok duhitaras Von diesen Formen zeigen vier, also fast ein Viertel der Gesamtzahl\*) nach Ausweis des Metrums Schwund des u3)

2, 14 2 nir vo gosthād ajāmasi nir aksan nir upanasāt | nir vo magundyā duhitaro grhēbhyas catayāmahe\*) ||

Die Lesung dhitaro macht den Vers regelmaßig Bloomfield, SBE XLII 301, will dubitro lesen 'as in the dialects' Welche Dialekte in die-er oder einer analogen Form jemaß das a ausstoßen weiß ich micht

7, 12, 1 sabhd ca ma samıtıs cüvalüm prayd pater duhıtaran samıtıdane | yenä samgacchā upa mā sa sıksāc cdru vadānı pıtarah samadesu\*) ||

 <sup>\</sup>ach Bartholomae ZDMC L S 693 wo aber dus Zitat mel't richtig Lt
 Da dru der Belegstellen aus dem R\(\) stammen so ist es eigentlich sogar ein Drittel der Formen

<sup>3)</sup> De beiden Stellen AV 2 14 2 und 10 1 25 lat schon V Kuhn B itr z

<sup>1)</sup> Paipp b verd rbt und in d edtaylmast

<sup>3)</sup> Pupp in e und d'abseiclend

Palı dhıta 505

Das Metrum ist, so wie der Text jetzt lautet, vollig unregelminßig Die Strophe findet sich auch im Päraskara Grhyasūtra, 3, 13, 3, wo die erste Halfte lautet<sup>1</sup>)

sabhā ca mā samītis cobhe prazāpater duhītarau sacetasau

Sacetasau ist deutlich spatere Korrektur Henry, Livre VII de l'Atharva Véda, p 55, will in der ersten Zeile sabhā ca sā samitis cāvatām mā prajā pater duhitā samvidānā und in d nrsu statt pitarah lesen. Bei solchen gewaltsamen und zum Teil ganz willkurlichen Anderungen kommt naturlich ein Text heraus, von dem die Rsis nichts ahnten. Bloomfield, SBE XLII, 544, will ahnlich wie vorher duhitrau und pitrah lesen. Er verweist auf Am Journ Phil V, p 27, wo er vorschlägt, in RV 1, 127, 4 armbhir statt arámbhir zu lesen. Ob das richtig ist, ist zum mindesten sehr zweifelhaft aduhitrah und pitrah sind aber jedenfalls Unformen, die niemals bestanden haben. Mir scheint, daß hinter cāvatām ein mā weggefallen ist, das man wegen des vorhergelienden mā als überflussig ansah, und daß in d die spitere Form vadām ein alteres vadā verdrangt hat. Wie man aber auch über diese Anderungen denken mag, so kann es doch kaum zweifelhaft sein, daß in b virajāvater dhitarau samvidām ezu lesen ist.

6, 133, 4 sraddháyā duhtlá tápasó 'dhi jätá siása ŕsīnām bhutakŕtām babhúta |

số no mekhale matím á dhehr medhám atho no dhehr tapa ındrıyam ca ||

Die Unregelmaßigkeit des Verses schwindet, wenn in a śraddhāyā dhitā tapaso 'dhi jātā gelesen wird, in b ist naturlich susarsinām zu lesen und in c, wie schon Lanman, bei Whitney, Ath Veda Samh I, 381, gesehen hat, das no zu streichen

10, 1, 25 abhyaktáktá staramkrtá sartam bhárantí duritam pareht | yānihi krtyé kortáram duhitéta pitaram svam ||

Whitney meint, man könnte den ersten Pada in 8 Silben zusammen drangen oder auf 12 Silben ausdelnen, wodurch der Vers entweder uro brhati oder prastärapankli wurde Mit dem zweiten Vorschlage braucht man sich wohl micht ernstlich zu befassen. Ich kann mit Henry, Livres X, XI et XII de l'Atharva Veda, p 44, in dem Vers nur eine Mischung aus anu etubh (a, c, d) und tristubh (b) erkennen. Jedenfalls kann kein Zweifel daruber bestehen, daß die zweite Vershälfte in annstübh ist. Henry will das ira streichen, wodurch der Sinn, wie er meint, nur um so energischer wurde. Meines Erachtens wurde der Vers dadurch unverstandlich. Es ist dhieten pitarum einem zu lesen.

Aus der spiteren vedischen Literatur gehören zwei Stellen hierher, Ait Br 7, 13, 8 und 8, 22, 62)

<sup>1)</sup> Padas c und d weichen hier starker ab

<sup>2)</sup> Auf die erste verweist auch schon A Kuhn a a O, vgl auch Bloomfield,

508 Pal dhua

m den modernen Volkssprachen, wo das alte Wort fur Tochter allerdings vielfach durch Neubildungen verdrangt ist. Wo es erhalten ist, zeigt es auch hier in den nördlichen Dialekten i, in den sudlichen u als Stammvokal Tur Sindhi verzeichnen die Wörterbucher dhia. -u. für Paniabi dhi (obl. dhin), für Hindi und Hindustani dhi und dhina Im Linguistic Survey wird dhīā aus Magahī (Gayā), einem Bihārī Dialekt, angefuhrt (V2, Standard List). dhi aus Ahīri (Cutch), einem Bhīli Dialekt (IX3, S 67)1) In Marāthi dagegen finden wir dhur Im Ling Surv VII wird dhur, dhura, dhu spe ziell als Konkani Wort aufgeführt (S 209 und Stand List) Die Ansicht, daß das heutige Marāthī auf der alten Māhārāstri beruhe, gewinnt damit einen neuen Anhaltspunkt Franke, Pali und Sanskrit, S 136, hat endlich den in den Inschriften auftretenden Unterschied auch schon zur Bestim mung der Heimat des Pali verwendet, und mir scheint in der Tat die Über einstimmung des Pali mit den Dialekten der nordlichen Inschriften in dem Wort fur Tochter fur die Ansetzung des Pali nördlich der Narmada ent scheidend zu sein

Die Geschichte der Entstehung des û von M dhuā laßt sich aus den sudlichen Inschriften ohne weiteres ablesen Es wird wohl inemandem einfallen, duhuta einerseits von duhuta, andererseits von \*dhätā und weiter dhuā trennen zu wollen In duhutā hat sich zweifellos der zweite Vokal an den ersten assimiliert, wahrscheinlich zuerst in den Formen, in denen noch ein aus r entstandenes u in der dritten Silbe folgte Duhutā ist dann weiter zu dhutā \*dhuta geworden, gerade wie duhuta zu dhitā, dhuta wurde Daß die Neigung zur Ausstoßung des u durch die Stellung des Wortes im Kompositum verstarkt wurde, scheinen die Inschriften von Amarāvatī zu bestatzen.

Andererseits scheint die oben geaußerte Vermutung daß die Quan ittat des Stammvokals langere Zeit geschwankt habe ihre Bestatigung in den Inschriften von Mathura zu finden wo ja dhid und dhid nebenenander erscheinen Allzuviel ist aber auf die Schreibungen mit der Kurze nicht zu geben Die Prakrit Inschriften sind in der Schreibung der Lange gerade bei i und u sehr nachlassig, ich brauche nur daran zu erinnern daß in der allerdings erheblich alteren Asoka Inschrift zu Kalsi grundsatzlich wohl das lange ä, nicht aber das lange i und u bezeichnet wird. Es ist unter

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> Grierson, ZDMG I., S 9, ist der Anseht daß Beng Jh (LS V 1 Stand Lit Sudwestl Beng Sudwistl Beng Chakma Jh: Hanjong (Mymensingh) "Ana Assam Ji (LS V 2, S 402 J., Stand List Sibwagar 2! Kamrup 2tol.) Oriya jha Jho J (LS V 2, Stand List Jho) and dhla zuruckgehe Ich stimme mit W Schulze, SBAW 1016 S 7, wherein daß das nicht als bewiesen angesehen werden kann solange meht weittre Bi spiele für den Übergang eines dh in jh vor palatalem Vokal begebricht and Di Vokalisierung wurde soweit es sich um Beng und Assam handelt, keim Schwerig keiten machen, für Or solliten wir aber nach dem Zeignis der Udayagiri Inschrift 1346 is als Stammokal erwarten. Das in Beng gebrauchte duhaft ist naturheh aus dim Sk. entlebnt.

diesen Umstanden nicht unmöglich, daß die Aussprache dhitä schon zur Zeit der Mathurä Inschriften viel verbreiteter war als unser Material erkennen laßt, und meiner Ansicht nach sehließt selbst die durchgangige Schreibung mit der Kurze in dhutä die Annahme, daß auch sehon die Aussprache mit der Lunge bestand, nicht aus Hier können nur neue Funde weiter helfen

# Zu den Upanisads.

## II. Die Şodasakalavidyā.

- 1 Übersetzung von Chändogya-Upanisad 4, 4-9
- 4. 1 Satyakāma Jābāla redete seine Mutter Jabālā an 'Ich winsche das brahmanische Studium zu betreiben, Verehrliche Welchem Gesehlecht gehöre ich denn an' 2 Sie sprach zu ihm 'Das weiß ich nicht, mein Kind, welchem Gesehlecht du angehörst. Als Magd bin ich viel herumgekommen, da habe ich dich, als ich jung war, bekommen. Daher weiß ich nicht, welchem Gesehlecht du angehörst. Aber ich heiße Jabālā, du heißest Stiyakāma. Neine dich also Satyakāma Jābālā.
- 3 Er kam zu Häridrumata Gautama und sigte 'Ich will bei dem Ehrwurdigen das brahmanische Studium betreiben Ich möchte bei dem Ehrwurdigen als Schuler eintreten' 4 Der sprach zu ihm 'Welchem Ge schlecht gehörst du denn an, mein Lieber' Er sigte 'Dis weiß ich nicht, Ehrwurden, welchem Geschlecht ich angehöre Ich habe meine Mutter gefragt, die hat nur geantwortet Als Magd bin ich viel herumgekommen, da habe ich dich, als ich jung war, bekommen Daher weiß ich nicht, welchem Geschlecht du angehörst Aber ich heiße Jabälä, du heißest Satyakāma" So bin ich denn Satyakama Jābāla, Ehrwurden' 5 Er sprach zu ihm 'Das vermag niemand der nicht ein Brahmane ist, so öffen zu sagen Bringe das Brennholz herbei mein Lieber' Ich will dich als Schuler bei mir aufnehmen Du bist nicht von der Wahrheit abgegangen'

Nachdem er ihn als Schuler aufgenommen hatte sonderte er vier hundert magere schwachliche Kuhe ab und sprach zu ihm 'Geh diesen nach mein Lieber!' Der sigte indem er sie forttrieb 'Ich möchte nicht heimkehren, ehe es tausend geworden sind'

Eine Reihe von Jahren blieb er draußen Als es tausend geworden waren, 5. 1 da rief ihn ein Stier an 'Satyahāma' 'Ehrwurdiger! er widerte er 'Wir haben das Tausend erreicht, mein Lieber, treib uns zum Hause des Lehrers! 2 Ich will dir auch ein Viertel des Brahman kundtun' 'Möge der Ehrwurdige es mir kundtun' Er sprach zu ihm 'Die östliche Himmelsgegend ist ein Sechzehntel Die westliche Himmelsgegend ist ein Sechzehntel Die nördliche Himmelsgegend ist ein Sechzehntel Die sudliche Himmelsgegend ist ein Sechzehntel Die sturvahr, mein Lieber, ist

506 Pali dhua
annam ha prānah šaranam ha tāso rūpam hiranyam pašaio vivāhāh |

annam ha prānah saranam ha vīso rūpam hıranyam zasato vivāhāh |
sakhā ha jāyā krpanam ha duhitā jyotir ha putrah parame vyoman ||
desād desāt samolhānām sarvāsām ādhyaduhirnām |
dasādadāt sahasrānu Afreno nivskakanthināh ||

Böhthingk, Sanskrit Chrestomathie<sup>2</sup>, S 22, setzte für duhitä in 7, 13, 8 emfach kanya in den Text Garbe hat diese Anderung in der neuen Auf lage mit Recht gestrichen. Das Metrum laßt nicht den geringsten Zweifel daruber, daß dhītā und ādhyadhītrnām gesprochen wurde, duhitā und -duhitrnum sind nichts weiter als historische Schreibungen. Aus alledem folgt aber mit Sicherheit, daß dhītā nicht von duhitā zu trennen, sondern aus diesem entstanden ist. Fur die Erklarung der Ausstoßung des u ist zu beachten, daß duhitā ein haufig gebrauchtes Wort ist und daß bei fluch tigem Sprechen ein dhitd tatsachlich nicht weit von duhitt abliegt. Auch mag der Gebrauch von duhitr am Ende des Kompositums die Kurzung des Wortes begunstigt haben Dafur sprechen die oben geschilderten Ver haltnisse in der Sauraseni, sowie das Material, das die sudlichen Inschriften hefern1) Der eigentliche Grund für die Ausstoßung des u kann aber die Stellung im Kompositum nicht sein, da sich die Erscheinung zuerst 1ª gerade in dem selbstandigen Wort zeigt. Meiner Ansicht nach kann der Grund nur in dem Wortakzent liegen Das kann aber nicht der spatere Akzent sein Ganz abgesehen von den oben beruhrten Schwierigkeiten wird das schon dadurch ausgeschlossen daß die Ausstoßung des u schon in der Zeit der vedischen Lieder erfolgte Andererseits laßt sich diese Aus stoßung kaum begreifen wenn der vedische Akzent rein musikalisch war Die Stimmerhöhung muß vielmehr von Stimmverstarkung begleitet ge wesen sein, worauf auch die Behandlung des dh und bh im vedischen Sanskrit weist (Wackernagel, Altind Gramm I, § 218) So ist die Geschichte von dhilā fur die Beurteilung des vedischen Akzentes nicht unwichtig

Schwieriger ist es, über die Dehnung des i ins Reine zu kommen Es liegt nahe, darin eine Ersatzdehnung für den Verlust der vorausgehenden Silbe zu sehen Das vedische Material spricht andererseits für die Ent wicklung duhitä—dhitä—Am wahrscheinlichsten ist es mir, daß die Quantität des i lange Zeit schwankte, zumal in gewählter Aussprache duhitä ja immer noch neben den fluchtiger gesprochenen Formen bestand Erst in den Mittel Prakrits hat sich die Lange völlig durchgesetzt

Wie uns der Veda über die Entstehung des Anlautes von dhita aufklart, so ergibt sich die Geschichte der Entstehung des ä von dhaä nis den In schriften in Alt Prakrit. Sie geben uns zugleich auch auf die Frege nach dem Verhaltnis von dhita zu \*dhätä eine klare und unzweideutige

SBF XLII, 301 and Oldenberg Rgveda I, 53 Die zweite scheint bisher nicht besechtet worden zu sein

<sup>1)</sup> Suhe unten S 507

507 Pali dhut

Antwort. Das inschriftliche Material, in lokaler Anordnung, ist das folgende1).

I. Nördliches Indien. Kura Gen. Plur. duhitrnam, rajaduhitanam 5. Mathura Nom.2) dhita 107c. 119: dhita 32, 50, 112, 122; dhita3) 188; Instr. dhitara 34, dhitare 102, dhitra 66. Loweninschrift: Gen.4) dhitu 18. 22a. 36, 68, 70, 74, 75, 76, 102, 107, 107b, vitu5) 78, ditu 136, dhitu 24, 29, 37. 48. 121; Sanci Instr. dhitare 161: Gen. dhitave 252; im Kompositum Gen. sadhitikaye 382; Bharaut Gen. dhitu 718.

II. Südliches Indien. Kanheri Gen. dhutuya 1020, dhutua 1018; Kudā Gen. duhutuya 1041, 1048, 1054; Gen. Plur. duhutunam 1045; Köl Gen. duhutuya 1076; Nüsik Instr. duhutuya 1141, duhitā8) 1137; Gen. duhutuya 1127, dihitu 1132, 1134; Pitalkhörü Gen. duhutu 1192; Amaravati Gen. duhutuya 1206, 1252 (zweimal), duhutāya 1264; im Kompositum Gen. saduhutukasa 1210, 1229, 1277, saduhutakasa 1215, saduhutukava 1268; Instr. sadhutufkena] 1255, sadhutukafya] 1244; Gen. sadhutukasa 1220. 12737). 1303, sadhutukasa 1214, sadutukasa 1300, sadhutukafyal 1250. sadutukāva 1276: Udavagiri Instr. dhutunā 1346.

Die Inschriften von Kura 5 und Näsik 1137 können uns uber die Stammform des Wortes nichts lehren, da es sanskritisierende Inschriften sind. So fallen die Formen duhitrnam rajaduhstanam und duhitfrfa fort. Ganz vereinzelt steht die Form dihilu in den gleichlautenden Inschriften von Nāsik 1132 und 11348). Davon abgesehen finden wir in Nordindien ausschließlich die Formen mit 1. in Sudindien ausschließlich die Formen mit u in der Stammsilbe\*). Das stimmt zunachst genau zu den Ergebnissen, die wir oben bei der Untersuchung der mittelprakritischen Formen gewonnen haben, und bestatigt sie so zugleich Saurasenī und Māgadhī (dhīdā) gehen, wie zu erwarten, mit den nordindischen, Māhārāṣṭrī (dhūā) mit den sudindischen Inschriften zusammen. Die Ardhamägadhi (dhūyā) zeigt hier wie in zahllosen anderen Fallen den Einfluß der Mähärästri. Das inschriftliche Zeugnis stimmt weiter aber auch genau zu den Erscheinungen

<sup>1)</sup> Die Zahlen sind die Nummern der Inschriften in meiner 'List of Brähmi Inscriptions', we die vollstandigen bibliographischen Nachweise gegeben sind.

<sup>2)</sup> In allen Fallen ungrummatisch an Stelle eines Gen oder Instr. 3) Verschreibung für dhitā 4) Zum Teil in der Funktion eines Instr.

<sup>5)</sup> Verschreibung für dhitu

<sup>9)</sup> Verschrieben für duhitra, vgl [maltra in derselben Inschrift

<sup>7)</sup> Verbessert aus samatukasa

a) Die Inschrift ist eine Urkunde über die Schenkung der Dakhamitra, der Tochter des rajan Kşaharata kşatrapa Nahapana und Gattın des Uşavadata, der bekanntlich ein Saka war Vielleicht erklart sich daraus der Gebrauch der Form dilutu, die den nordlichen Formen jedenfalls naher steht, wenn sie auch nicht mit thnen identisch ist.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Die Schreibungen ditu in Mathura 136, sadhutukasa, sadutukava, sadutukava ın Amaravati 1214 1300 1276 erklaren sıch aus besonderen Dialekteigentumlichkeiten, auf die hier nicht eingegangen zu werden braucht

das aus vier Sechzehnteln bestehende Viertel des Brahman, das das Weite reiche heißt. 3 Wer mit solchem Wissen dieses aus vier Sechzehnteln be stehende Viertel des Brahman als das Weitereiche verehrt, der wird weite reich in dieser Welt Weitereiche Welten gewinnt, wer mit solchem Wissen dieses aus vier Sechzehnteln bestehende Viertel des Brahman als das Weitereiche verehrt. 6. 1 Das Feuer wird die ein Viertel kundtun.

Am nachsten Morgen trieb er die Kuhe weiter Wo sie sich gegen Abend befanden, da zundete er ein Feuer an, pferchte die Kuhe ein, legte Brennholz auf und setzte sich westlich vom Feuer, nach Osten gewandt, bei ihm nieder 2 Da rief ihn das Feuer an 'Satyakama' 'Ehrwurdiger' erwiderte er 3 'Ich will dir ein Viertel des Brahman kundtun, mein Lieber' 'Möge der Ehrwurdige es mir kundtun' Es sprach zu ihm 'Die Erde ist ein Sechzehntel Der Luftraum ist ein Sechzehntel Der Himmel ist ein Sechzehntel Das Meer ist ein Sechzehntel Dies furwahr, mein Lieber, ist das aus vier Sechzehnteln bestehende Viertel des Brahman, das das Un endliche heißt 4 Wer mit solchem Wissen dieses aus vier Sechzehnteln bestehende Viertel des Brahman, das das Unendlich in dieser Weit Unendliche Welten gewinnt, wer mit solchem Wissen dieses aus vier Sechzehnteln bestehende Viertel des Brahman als das Unendliche vereirt, der wird un endlich in dieser Weit Unendliche Welten gewinnt, wer mit solchem Wissen dieses aus vier Sechzehnteln bestehende Viertel des Brahman als das Unendliche vereirt. 7. 1 Eine Gans wird dir ein Viertel verkinden '

Am nachsten Morgen trieb er die Kuhe weiter Wo sie sich gegen Abend befanden, da zundete er ein Feuer an, pferchte die Kuhe ein, legte Brennholz auf und setzte sich westlich vom Feuer, nach Osten gewandt, bei ihm nieder 2 Da flog eine Gans zu ihm herab und rief ihn an "Satya-kāma" 'Ehrwurdige' erwiderte er 3 'Ich will dir ein Viertel des Brahman kundtun, mein Lieber' 'Moge mir die Ehrwurdige es kundtun' Sie sprach zu ihm 'Das Peuer ist ein Sechzehntel Die Sonne ist ein Sechzehntel Der Mond ist ein Sechzehntel Der Blitz ist ein Sechzehntel Dies fürwahr, mein Lieber, ist das aus vier Sechzehnteln bestehende Viertel des Brahman, das das Lichtreiche heißt 4 Wer mit solchem Wissen dieses aus vier Sechzehnteln bestehende Viertel des Brahman als das Lichtreich in dieser Welt Lichtreiche Welten gewundt, wer mit solchem Wissen dieses aus vier Sechzehnteln bestehende Viertel des Brahman als das Lichtreiche verehrt, der wird lichtreich in dieser Welt Lichtreiche Welten gewundt, wer mit solchem Wissen dieses aus vier Sechzehnteln bestehende Viertel des Brahman als das Lichtreiche verehrt 8, 1 Lin Taucher wird dir ein Viertel kundtun'

Am nachsten Morgen trieb er die Kuhe weiter Wo sie sich gegen Abend befanden, da zundete er ein Feuer an, pferchte die Kuhe ein, legte Brennholz auf und setzte sich westlich vom Feuer, nach Osten gewandt, bei ihm meder 2 Da flog ein Taucher zu ihm herab und nef ihn an "Satya-kāma!" Ehrwurdiger! erwiderte er 3 "Ich will dir ein Viertel des Brahman kundtun, mein Lieber" Möge mir der Ehrwurdige es kundtun "Er sprach zu ihm "Der Odem ist ein Sechzehntel Das Gesicht ist ein Sechzehntel Das Gehör ist ein Sechzehntel Die Denkkraft ist ein Sechzehntel Dies furwahr, mein Lieber, ist das aus vier Sechzehnteln bestehende Viertel des

Brahman, das das Stutzenreiche heißt 4 Wer mit solchem Wissen dieses aus vier Sechzehnteln bestehende Viertel des Brahman als das Stutzenreiche verehrt, der wird stutzenreich in dieser Welt. Stutzenreiche Welten gewinnt, wer mit solchem Wissen dieses aus vier Sechzehnteln bestehende Viertel des Brahman als das Stutzenreiche verehrt

9. 1 Er gelangte zum Hause des Lehrers Der Lehrer redete ihn an 'Satyakāma!' 'Ehrwurdiger!' erwiderto er 2 'Turwahr, du strahlest, mein Lieber, wie einer, der das Brahman kennt. Wer hat dieh denn unterwiesen?' 'Andere als Menschen', antwortete er, 'ich wunsche aber, daß der Ehrwurdige es mir kundtue 3 Denn ich habe von Leuten, die dem Ehrwurdigen gleichen, gehört, daß, von dem Lehrer erlernt, die Wissenschaft den geradesten Weg geht' De tat er ihm ganz dasselbe kund Dabei wich mehts ab

## 2 Erlauterungen

- 4, 4, 1 matsyam: Im PW wird das als Futurum von cas mit er aufgefaßt Allein in der Verbindung mit brahmacaryam ist sonst nur das Simpley belogt, so in der Upanisad selbst 4, 4, 3, 4, 10, 1, 8, 7, 3 Böhtlingk hat daher, wie ich glaube, mit Recht triatsyami in viratsami verandert Von ahrlichen Formen, die sicherlich ebenfalls alle auf Fehlern beruhen, fuhrt Whitney, Sk Gr § 1036 jijnasyamah (Mbh 3, 13274 C = 197. 1 B = 200. 1 K), didhaksyāmi (Ram), mīmāmsyant (Gobh Grh S) an, dazu weiter parijigrahīsyan Kaus Brāhm 2, 91)
- 4, 4, 2 bahv aham carantı parıcarını yauvane tram alabhe Es kann gar keinem Zweifel unterliegen, daß Jabala damit auf die uneheliche Geburt des Sohnes anspielt. Die alte Zeit, die sogar den Vyasa zu einem außerehelichen Sohn des Paräsara machte, sah darın offenbar kemen großen Makel Nach Sankara soll allerdings Jabālā hier erklaren, sie habe soviel mit der Bedienung der Gaste im Hause ihres Mannes zu tun gehabt, daß sie daruber den Namen seines Gotra vergessen habe, und es sei auch nachher keine Zeit gewesen, danach zu fragen, weil der Mann fruh gestorben sei bahu bhartrgrhe parıcaryazatam atıthyabhyagatadı2) caranty aham parıca rınî parıcarantılı parıcaranasılan aham parıcaranacıllalaya golradismarane mama mano näbhut | yaurane ca tatkāle trām alabhe labdharaty asmi | tadawa te pitoparatah | ato 'nathāham Diese abgeschmackte Erklirung, die von Ranga Rāmānuja wiederholt wird, beweist nur, daß Sankara an der außer chelichen Geburt des Satyakama Anstoß nahm und sich bemuhte, sie hinwegzuinterpretieren

Fur bravithā iti (Böhtlingk) ist, wie in der Ausgabe der Anand Sanskr Ser und der Benares Ausgabe bruvīthā iti zu lesen

4. 4. 4 somna Diese Form bieten die meisten Handschriften hier und an allen anderen Stellen der Up Sie findet sich durchweg in der Anrede

<sup>1)</sup> Vgl dazu die Bemerkung von Keith, Rigveda Brahmanas, S 356

<sup>1)</sup> Ranga Ramanuja liest besser tädibhyah

auch in der Mund Up (2, 1, 1 10, 2, 2, 2 3) und Pras Up (4, 7 10, 6, 2) Die Brh Ār Up hat somya in 3, 2, 13, aber saumya in 3, 1, 2, wahrend das Sat Br an den beiden entsprechenden Stellen (14, 6, 1, 3, 2, 13) saumya hest Bei der Übereinstimmung verschiedener Texte halte ich es nicht für gerechtfertigt, somya einfach durch saumya zu ersetzen, wie Böhtlingk es getan hat

4, 5, 1 reabhah Sankara sucht in eigenartiger Weise zwischen dem Stier und den im folgenden genannten drei Verkundern, dem Feuer, der Gans und dem Taucher, und den von ihnen verkundeten Teilen der Lehre eine Beziehung herzustellen Der Stier, dessen Lehre von den Himmels gegenden handelt, soll der in den Stier eingegangene Gott Väyn sein, da er mit den Himmelsgegenden zusammenhange täunderatä diksambandhini tustā satu rsabham anupravišyarsabhāpannānugrahāya Das Feuer, dessen Lehre sich auf Erde, Luft, Himmel und Meer bezieht, soll Agni sein, der den ihn selbst betreffenden Teil der Lehre verkunde ätmagocaram eia darśanam agnir abravit Die Gans soll Aditya, der Sonnengott, sein, da ihre Lehre von den himmlischen Lichterscheinungen handle hamsa ädituah sauklvāt patanasāmānyāc ca jyotrrisayam era ca daršanam protācāto hamsasyādstyatsam pratiyate Der Taucher endlich, dessen Lehre die Sinnesorgane betrifft, soll Prana sein, weil er als Wasservogel mit den Wassern zusammenhange madgur udalacarah palsı sa capsambandhat prānah sa ca madguh prānah svatisayam eta ca daršanam uvāca Nach Šankara sind es also Vāyu, Agni, Āditya und Prāna, die die Lehre ver-Sankara sind es also Vayu, Agm, Aditja und Fräna, die die Leine ver-kunden und zwar ein jeder von ihnen den jet, der das eigene Gebiet be trifft Ahnlich erklart Vedesa rsabhah als vull vo i äyur era vrsabharāpah san, agnih als agnir detatärāpah, hamsah als vull rivas caturmuhhah, mad guh als jalavāyasarāpo varunah, wahrend Rahna Rāmānuja sich mit der Bemerkung begnugt, in den Stier sei eine bestheel. mit der Hutung der Kuhe zufriedene Gottheit eingegangen gatām vider alsanena priladera tämšesädhisthitarsabbah

Deussen S 121, bezeichnet Sankaras Erklirung als wohl annehmbar, ich halte sie im Gegenteil für ganz unvahrscheinlich Allerdings lißt sieh einiges anführen, was die Deutungen verstradlicher macht. Väyu steht zu den Himmelsgegenden in einem nahen Verhaltnis, weil er ihr Sprößling ist thsöm (disäm) vägur vatsah Chänd Up 3, 15, 2, vägur disäm yathä garbhah Brh Är Up 6, 4, 22. Hamsa ist in der spiteren vedischen Zeit geradezu zu einem Namen der Sonne geworden, siehe z. B. AV 10, 8, 18. = AV 13, 2, 38, 3, 14, 11, 4, 21. Der Prän hat die engsten Beziehungen zum Wasser Nach Brh Är Up 1, 5, 13 ist dis Wasser sein Leib pränaspärbak sairiam. Nach der Lehre des Uddälnka Äruni wird der feinste Bestandteil des getrunkeinen Wassers zum Präna, denn aus Wasser besteht der Präna äpomagah pränah Chänd Up 6, 5, 2, 4, 6, 3, 5, 7, 1, 6. Und diese Anschauung hat schon in alterer Zeit bestanden, schon Jaim Up Br

3, 10, 9 steht der Satz prāno hyāpah Allein das alles genugt doch nicht, um Śankaras Deutung zu rechtfertigen Man mußte doch zum mindesten erwarten, daß in allen Fallen gleichmaßig eine allgemein anerkannte oder sofort zu erkennende Beziehung zwischen der Gottheit und ihrer Erscheinungsform auf der einen Seite und der verkündeten Lehre auf der anderen Seite bestande Allein davon kann höchstens im Fall der Sonne die Rede sein Tur Vāyu und Prāna fehlte die feste Verbindung mit der Erscheinungsform, weder tritt Vāyu gewöhnlich als Stier auf noch Prāna als Taucher In dem Fall Agnis anderseits ist es keineswegs ohne weiteres verstandlich, daß sich die von ihm verkundete Lehre auf seine eigenen Statten bezieht, denn wenn es sich auch wohl nachweisen ließe, daß Agni auf der Erde, im Luftraum, im Himmel und im Meere weilt, so sind be kanntlich charakteristisch für ihn doch nur drei, nicht vier Statten¹) Schließlich aber darf man doch nicht außer acht lassen, daß der Text selbst auch nicht mit einem Worte andeutet, daß die Verkunder Er scheinungsformen von Göttern sind

Nun laßt sich aber auch zeigen, daß man zu einer Zeit, die sich zwar nicht genauer bestimmen laßt, die aber sicherlich weit vor der Sankaras ließt, die vier Verkunder ganz anders gedeutet hat Maitr Up 6, 34 wird die Beibehaltung des Opferkultes gelehrt, weil man in dem Opferfeuer ein Symbol des mit dem Brahman identischen Ätman sieht Der Opferer soll, nachdem er die Spende in die Hand genommen, die Gottheit mit einem Mantra überdenken der in unserm Text lautet

hıranyavarnah sakuno hrdy ādıtye pratisthitah | madgur hamsas tejovrsah so 'sminn agnau yajāmahe ||

Ramaturtha erklart die drei Beindriter im dritten Pada madgur jala carah paksi | sa yathā jale immagna ina gacchati tathā hrdy ātmā jinarūpah sampūmo pi yathānadananabhāsanān madgusadrsah | hamso mānasasaro-whhanananahān paksi | sa yathā haddana tathādtige panusobrahmanipo yatah sa tejoursas tejasā śresthas tejobahula ity arthah Im An schluß daran ubersetzt Cowell 'Bright of hue as gold—like a bird—abiding in the heart and in the sun as a diver bird, as a swan—of mighty lustre—Him (the Soul) we worship in this fire' M Muller gibt tejoursah durch 'strong in splendour wieder, Deussen übersetzt 'Der Vogel welcher gold farbig im Herzen, in der Sonne wohnt, Taucher und Wanderer, glutregnend, inh iher im Feuer ehren wir' Wenn auch madgu usw hier selbstverstandlich im übertragenen Sinn zu nehmen sind, so halte ich es doch nicht für richtig, die Gans zu einem 'Wanderer' zu verfluchtigen, und die Auffassung von tejoursah als 'glutregnend ist grammatisch unmöglich, 'glutregnend' könnte höchstens tejoursah sein Aber auch ein Kompositum tejoursah im Sinne von tejasā wsah 'machtig durch Glut' ist, wenn auch vielleicht nicht un

Daß Vedesas Deutung wo sie von Sankara abweicht noch weniger auf Winscheinlichkeit Anspruch erheben kann braucht wohl kaum gesagt zu werden 1640\*\* Löder, Kleis Schifften

möglich, doch im höchsten Maße unwahrscheinlich Vergleichen wir nun die Reihe madguh, hamsah, tejovrsah mit der Reihe der Verkunder des Brahman in unserer Stelle reabhah, agnih, hamsah, madauh, so sehen wir, daß sich die beiden völlig decken, sobald wir tejoursah in zwei Worte tejo ersah zerlegen Sogar die Aufeinanderfolge der einzelnen Glieder innerhalb der Reihe ist dieselbe, die Maitr Up fuhrt sie nur in umgekehrter Folge auf Tejas ist in der Sprache der Brahmanas und Upanisads oft genug ein Synonym von agn: Hier erklart sich der Gebrauch des Wortes insbesondere noch durch die Rucksichtnahme auf das folgende so 'sminn agnau, der Verfasser suchte die Tautologie zu verschleiern. Ich übersetze den Mantra daher 'Der goldfarbene Vogel, der im Herzen und in der Sonne wohnt, der Taucher, die Gans, die Feuersglut, der Stier, der ist in dem Feuer hier Wir verehren (ihn in dem Feuer hier)' Daß zwischen diesem Mantra und der Chänd Up direkte Beziehungen bestehen, wird memand in Abrede stellen Nun ist aber nicht anzunehmen, daß der Mantra alter ist als die Maitr Up selbst. Wenn man ihm auch der Metrik nach vielleicht ein höheres Alter zubilligen könnte, so wird er doch durch die Sprache in eine spatere Zeit hinabgeruckt, der Gebrauch des a Stammes ersa anstatt des an Stammes vrsan ist in der Literatur erst seit Manu belegt. Die Maitr Up aber hat an anderen Stellen nachweislich die alteren Upanisads und insbesondere auch die Chand Up benutzt Es kann daher als völlig sicher gelten. daß der Verfasser des Mantra auch jene vier Namen für das Brahman aus der Chand Up genommen hat Er muß also den Stier, das Feuer, die Gans und den Taucher die dort auftreten, als Reprasentanten des Brahman gedeutet haben das Brahman wurde danach gewissermaßen sich selbst, verkunden

Es braucht kaum gesagt zu werden daß auch das eine spatere Deutung ist, nicht besser und nicht schlechter als die Sankaras Es fragt sich aber, ob nicht doch in dem Tevt etwas enthalten ist was zu so seltsamer Aus deutung Anlaß geben konnte Und da liegt in der Tat eine Vermutung nahe Der Taucher ist ein jalecara, er gehört mehr noch als andere Wasser vögel dem Wasser an weil er im Wasser untertauchend seine Nahreag sucht!) Den hamsa anderseits stellt sich der Inder mit Vorhebe als hoch am Himmel dahinfliegend vor In der Upanisad selbst (4 1, 2) wird von den nachtlich am Himmel dahinziehenden hamsas erzahlt, hamsä ädiccapathe yants, die hamsas ziehen auf dem Pfade der Sonne, heißt es Dhp 175 Zu dem nadgu und dem hamsa als den Bewohnern des Wassers und der Luft gesellt sich der Stier offenbar als das Tier der Erde Damit wird dann auch die merkwurdige Zusammenstellung der drei Tiere mit dem Feuer

<sup>1)</sup> Manu 5 13 numajatas ca mateydd in Kulluka numajiya ye mateydn Lhâ lanti tân madguprabhṛtin. Wie sehr fur den Inder der Taucher ein im Wasser nicht nur auf dem Wasser lebendes Tier ist zeigt auch d e angeführte Ausdeutung auf Varuna bei Velesa.

begreiflich. Fur dieses vierte Element fehlte es naturlich an einem Bewohner aus dem Tierreich; so wurde notgedrungen das Feuer selbst in die Reihe eingefugt. Aus den vier Elementen - prihiri, agni, akaisai) und apas in der Sprache der Upanisads - erscheint also ein Wesen, um die Natur des Brahman zu verkunden. Nichts hindert uns aber anzunehmen. daß der Verfasser der Upanisad Stier. Gans und Taucher noch als wirkliche Tiere betrachtete, die dem Schuler ihr Wissen mitteilen, so wie in den l'abeln Tiere die Menschen in der Lebensklugheit unterweisen. Jene Tiere sind nicht Representanten der Elemente, sondern nur mit Bedacht mit Rucksicht auf die Elemente gewahlt und, soweit möglich, ist auch bei der Verteilung der einzelnen Lehren auf die Verkunder darauf gesehen, daß eine gewisse Beziehung zwischen ihnen obwalte. Wenigstens erscheint es passend, daß das Tier der Erde die Lehre von den Himmelsgegenden und das Tier des ākūša die Lehre von Pener, Sonne, Mond und Blitz vortragt, denn 'ım akasa sind beide, Sonne und Mond, Blitz, Gestirne, Feuer' (Chand. Up. 7, 12, 1) Das ist aber noch keine Symbolik; die hat erst der Mantraverfasser hineingetragen, wenn er in madqu, hamsa, tejas, ersa Namen der Elemente sieht und sie weiter mit dem Brahman identifiziert Anderseits geht Oldenberg, Lehre der Upanishaden, S.170, meines Erachtens weit uber alles Beweisbare oder auch nur Wahrscheinliche hinaus, wenn er vermutet, daß hier die Umformung eines alten Marchens vorliege, in dem die Tiere zu dem Knaben von ganz anderen Dingen redeten. Wir haben nicht den geringsten Grund, dem Verfasser die Originalität der Erfindung abzusprechen.

4, 5, 2 pādam M. Muller, Böhtlingk und Deussen geben das Wort durch Fuß' wieder und könnten sich dafur auf Ranga-Rāmānuja berufen, der bemerkt ekaikasya hi goh pādasya catrāro 'rayarāh puralah khuradayam prihatah pārşnidrayam cātah pādas catuskalo bhavatı. Allein da sich der pāda hier aus vier kalās zusammensetzt und kalā hier nur 'Sech-

zehntel' bedeuten kann, so kann auch pāda hier nur durch 'Viertel' ubersetzt werden, wie Hertel, Weisheit der Upanischaden, S. 66ff, es getan hat prakāśaiān M. Muller ubersetzt das Wort mit 'endowed with splen

dour', Böhtlingk mit 'hell', Hertel mit 'sichtbar' Allein zwischen Namen und Wesen muß doch hier genau so wie in den folgenden Fallen ein innerer Zusammenhang bestehen Die disah aber haben nichts mit dem Licht zu tun, sondern sind ein Ausdruck für den nach allen Seiten sich erstreckenden Raum. vgl Brh Är Up 4, 1, 5 yām kām ca disam gacchati naivāsyā antam gacchati | anantă hi disah Deussen hat daher sicherlich recht, wenn er prakāsavān durch 'weitenhaft' wiedergibt. In genau demselben Sinn wird das Wort Chând Up 7, 12, 2 gebraucht sa ya ākāšam brahmety upasta ākāśarato var sa lokān prakāśavato 'sambādhān urugāyavato 'bhrsidhyatr | yāvad ālāsasya gatam tatrāsya yathālāmacāro bhavatı ya ālāsam brahmety upāste 'wer den Raum als das Brahman verehrt, der erlangt raumversehene Welten, weiteversehene, unbeengte, mit weitem Ausschreiten versehene. und soweit sich der Raum erstreckt, soweit wird ihm Umherschweisen nach Beheben zuteil, wenn er den Raum als das Brahman verehrt' Auch hier kommt es ausschließlich auf die Weite, nicht auf die Helle an, die Licht welten (tejasvato lokān bhasvato 'pahatatamaskān) gewinnt man durch Ver ehrung des tejas (ebd. 7, 11, 2) Auch für die epische und klassische Sprache steht die Bedeutung 'Freie, freier, offner Platz' fur praläsa fest. wie das PW zeigt, und schon RV 10, 124 6 steht prakāša unmittelbar neben dem weiten Luftraum ıdám svàr ıdam ıd asa vamam ayam prakasa urv antarı Asam Die Bedeutungsentwicklung ist auch nicht gerade auffallig, wenn man bedenkt, daß das von derselben Wurzel gebildete akāsa von Anfang an nichts weiter als den freien Raum bedeutet 1) Gewiß ist prakasavan bei der vorgeschlagenen Auffassung nicht viel anderes als das folgende ananta van Allem das spricht nicht gegen die Richtigkeit der Erklarung Auf die Helle bezogen, wurde prakāšarān dem folgenden jyotismān genau so nahe stehen Von dem Wissenden gebraucht, soll prakāšavān nach Sankara 'beruhmt' (prakhyātah) bedeuten Die angefuhrte Stelle aus der Chand Up legt es nahe, es vielmehr auf die ungehinderte Bewegungsfreiheit zu be ziehen, wie dem prakāšavato ha lokān jayati dort ākāšavato vai sa lokān abhısıdhyatı entspricht so dem prakāšarān bharati prakāsas atah dort yavad ākāsasya gatam tatrāsya yathakāmacaro bhavati

4,6,1 yatrābhisāyam babhuvuh Sankara yatra yasmin kale deše 'bhi sāyam nisāyām abhisambabhūvur ekatrābhimukhyah sambhūtāh, Ranga Rāmānuja yatra deše sāyamhāle 'bhibabhūtuh Schon im PW wird abhi sāyam richtig verbunden und auf abhipmātar in Brh Ār Up 6,4 19 ver wiesen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Die Angabe 'Licht, Helle im PW beruht auf einem Irrtum den Böhtlingk später berichtigt hat

4, 8, 3 ayatanaran 'das mit Stützen versehene')'. Śankara will das äyatana auf das manas beschränken (äyatanam näma manah sarvakaranopahrtanam bhoganam tad yasmin nade vidyata itu ayatanavan nama nadah). wahrscheinlich mit Rucksicht auf Chand. Up. 5, 1, 5: mano ha zu angtanam2) und entsprechend der spateren Überordnung des manas uber die indrivas. Allein davon kann hier keine Rede sein. Wie vorher die vier Himmelsgegenden als Weite (prakāśa), Erde, Luftraum, Himmel und Meer als Unendlichkeit (ananta), Feuer, Sonne. Mond und Blitz als Licht (ivotis) zusammengefaßt sind, so muß auch hier augtang die Zusammenfassung von Odem. Gesicht. Gehör und manas sein3). Daraus geht mit Sicherheit hervor, daß die Lehre von den pranas\*) als den ayatanas des Brahman bereits bestand. Diese Lehre vertritt auch Yājāavalkya in dem Gesprach mit Janaka von Videha, Brh. Ar. Up. 4, 1, 2ff., indem er der Reihe nach văc, prana, caksus, śrotra, manas und hrdaya fur die ayatanas des Brahman erklart, wahrend der ākāśa seine pratisthā ist5). Wenn aber an unserer Stelle auatana ohne nahere Erklarung fur die pranas verwendet werden konnte, so legt das die Vermutung nahe, daß der Ausdruck in diesem Sinne allgemein bekannt war, wenn er sich auch in der Folgezeit nicht gehalten hat. Mir ist das um so wahrscheinlicher, als auatana in der buddhistischen Terminologie als Bezeichnung der sechs Sinnesorgane und weiter dann auch der ihnen entsprechenden Objekte wiederkehrt. Man scheint augtana bei den Buddhisten mit Rucksicht auf den sparsa erklart zu haben, der als · die Vereinigung des Sinnesorganes, des Objektes und des auf diesen beiden beruhenden Erkennens gefaßt wird und so die Sinnesorgane und ihre Ob-

Hertels Übersetzung 'das Stutzende' ist grammatisch unrichtig und verfehlt den Sinn.

<sup>2)</sup> Šankaras Erklarung ist hier dieselbe wie an unserer Stelle undrijopahriänäm visayānām bhoktrarthānām pratyayarūpānām mana āyatanam āśrayah

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Wer das bestreitet, muß sehon annehmen, daß die Namen der vier Viertel dem Verfasser der Upanisad überkommen und von ihm neu gedeutet seien. In dem Fall konnte dyadnanen ursprunglich der 'Stutzenreiche' etwa in dem allgemeinen Sinne des fest Gegrundeten gewesen sein. Allein für eine solche Annahme hegt nicht der geringste Annah von.

<sup>4)</sup> Zu den genannten ist sicherlich noch die täc zu stellen, die hier nur wegen der Einstellung auf die Vierzahl fortgelassen ist.

<sup>\*)</sup> Wie die psychischen Organe die äyatanas des Brahman sind, so haben sie wiederum äyatanas in den korperlichen Organen Art Up 1, 2, 1ff wird auseinandergesetzt, wie die acht Lokapälas, die Atman geschaffen, weil es ihnen an Kraft fehlt, den Atman bitten "Ersinne einen Stutzpunkt für uns, auf den gestellt wir Speise essen mogen" (äyatanam nah nyajanih yasmin pratishitä annam adama) Atman fihrt, nachdem sie Kuh und Pferd abgelehnt, ihnen den Menschen vor und fordert sie auf, je nach ihrem Stutzpunkt in ihn einzufahren (yathäyatanam pravistata) Darauf geht Agni als väe in den Mund ein, Väyu als präna in die Nasenlöcher, Adutya als cakşus in die Augen, die Himmelsgegenden als svotra in die Ohren, die Krauter und Baume als loman in die Haut, Candramas als manas in das Herz, Mṛtyu als upöna in den Nabel, die Wasser als rötes in das Zeucungesched.

jekte als Ursprungsstätte, Sitz, Ursache hat So wird z B Digh N 1, 3, 71 von den sechs Beruhrungsgebieten, phassäyatanani, gesprochen und Buddha ghosa bemerkt dazu (Sum I, 124f) tattha cha mhassavatanan; nama callhum phassavatanam sotam ghanam pilha layo mano phassavatanan ti ımanı cha | sanıalısamosaranakaranapannallımailesu hı ayam ayalanasaddo rattatı l tattha kamboio assānam āyatanam gunnam dakkhināpatho ti sañjā tivam valtati | sangātitthāne ti attho | manorame āyatane sevanti nam vihan gamā ti samosarane | sati sati āyalane ti kūrane | arahhāyalane pannakulisu sammanlıtı vannattımatte | srayam ıdha sanyatıadıatthattave ve vuyalı | callhadisu hi phassavancamala dhamma saniayanti samosaranti tani ca tesam kāranan ti āyatanāni | idha pana cakkhuñ ca paticca rupe ca uppanati callhurinnam | tinnam samgati phasso ti imina nayena phassasisen'eva desanam aropetru phassam adım katra paccayaparamparam dassetum cha phassayatanāniti vuttāni Die völlige Verschiedenheit der Auffassung von avatana in den Upanisads und bei den Buddhisten schließt meines Er achtens den gemeinsamen Ursprung nicht aus, der alte Buddhismus wird hier wie in anderen Fallen den Namen aus der allgemein gultigen philo sophischen Terminologie der Zeit übernommen und ihm einen anderen Sinn untergelegt haben

4, 9, 2 brahmavid ua vai somya bhasi | lo nu trānusasasa Ebenso 4 14 2 brahmavid ua vai somya te mulham bhati | lo nu trānusasasa Es ist wegen der literarischen Zusammenhange vielleicht nicht überliussig auch auf die buddinstische Parallele zu dieser Außerung zu verweisen Als Moggallana seinen Freund Sariputta der von Assaji belehrt die Wahrheit erkannt hat auf sich zukommen sieht da fragt er ihn rippasannäm iho te avuso indrijami | parisuddho charvanno pariyodāto | lacci nu tram aiuso amatam adligato | Mahav 1 23 6 vgl ebenda 3 8

bhagavāms tv eva me kame bruyāt Sankara faßt me kāme als nach meinem Wunsch' bhagavāms tv eva me kame mamechayam bruyāt kim anyair ulktena naham tad ganayamity abhiprāyah Nach Vedes's soll me kāme zu meinem Heile bedeuten me mama kame subhartham wahrend Ranga Ramaniya in kāme den Sinn sucht 'wenn du es winschezt kāma cichayām sutyām me bhagavān era valsyatı mama kimartham itaraprā rīhanam ity arthah Die beiden letzten Erklarungen sind sicherlich falseh Von den europaischen Übersetzern hat Böhtlingk die Bedeutung des Satzes völig verkannt wenn er den Text zu bhagavims ti evam eko me bruyat verandert und übersetzt 'Jedoch könnte der Erhabene aber auch nitur er allein mir es auf diese Weise verkunden Daß das unrichtig ist geht schon daraus hervor daß Böhtlingk um die Gedankenverbindung mit dem Folgenden herzustellen gezwungen ist h durch 'auch wiederzügeben 'Auch hörte ich ja von Lehren usw M Wuller und Deussen schließen sich Sankara an, der erstere übersetzt käme durch' I wish', Deussendurch 'bitte ')

<sup>1)</sup> Hertels Übersetzung ist ganz frei

dem Sinne nach gewiß richtig, aber grammatisch ist kame, wie Deussen bemerkt, schwerlich haltbar Man könnte allenfalls eine Parallele dazu in RV 10, 128, 2 finden mamāntariksam urulokam astu máhvam ediah paratam kame asmin, aber daß die Ausdrucksweise auch hier als un gewöhnlich empfunden wurde, zeigt die Vulgata des AV (5, 3, 3), wo kdme asmın selbst gegen das Metrum zu kamayasman verandert ist Ebensowenig befriedigt Deussens Vorschlag, kamam zu lesen, da das Wort der Bedeutung nach nicht hierher paßt. Im Epos begegnet, wie das PW zeigt, öster ein lämaya in der Verbindung mit brüht oder prabrüht im Sinne von 'sage mir zu Liebe, sage, ich bitte', allem dies kamaya liegt von kame doch zu weit ab, als daß man es an unserer Stelle etwa einsetzen durfte, und dasselbe gilt von kamaye, das man etwa, in Analogie zu manye, als eine eingeschobene 1 Pers Sing auffassen könnte Fur weitaus das Wahrscheinlichste halte ich es. daß lämo zu lesen ist. Pan 3, 3, 153 lehrt den Gebrauch des Optativs zum Ausdruck eines Wunsches, wenn nicht Laccit dabei steht, als Beispiele gibt die Käsika kamo me bhuñiita bhavan, abhilaso me bhuñita bharan Lesen wir bhagarams ti era me kamo brayat, so ent spricht der Satz genau dem Mustersatz der Kāśikā, es ist nur der wichtigste Begriff bhaqaran era vorweggenommen Es erscheint mir auch ganz be greiflich, daß die Konstruktion spater verkannt und lämo deshalb zu läme verandert werden konnte

4, 9, 3 ācāryād dhana udyā uditā sādhistham prāpayatiti. So liest Böhtlingk und die Ausgabe in der Bibl Ind. auch Vedesa in seinem Kom mentar, wenigstens nach dem mir vorliegenden Druck Die Lesart prapa yatıtı beruht aber offenbar nur auf Konjektur Nach den Angaben der Ausgabe der Anand Sanskr Ser bieten die Handschriften des Textes zur Halfte prapatiti, zur Halfte prapad iti, dasselbe Schwanken zeigen die Handschriften von Sankaras Kommentar Die von Ranga Ramanujas Kommentar begleitete Ausgabe der Anand Sanskr Ser hat nur prapad itt ebenso nach Böhtlingk die Benares Ausgabe und die Tubinger Hand schriften Ein Prasens prapati ist für diese Zeit ganz unwahrscheinlich, wenn es auch seinen Reflex in Pr pavadi, pavat hat Ebensowenig paßt der Aorist prāpat hierher Und die Bedeutung verbietet überhaupt an eine Form des Aktivs von prap zu denken Sankara erklart allerdings ācāryād dhawa vidyā vidita sādhutamatvam prāpnoti und Ranga Ramanuja und Vedesa schreiben ihm das nach der letztere sogar, obwohl er mapayati hest Danach mußten die Worte bedeuten 'sie erreicht den Zustand der richtigsten sie wird die richtigste' Allein dieser Sinn befriedigt nicht sādhistham kann auch schwerlich im Sinne eines abstrakten Nomens stehen, und prapnots wird in dieser Verbindung sonst kaum gebraucht. Die Über setzer legen denn auch alle das Kausatıv zugrunde M Muller und Hertel betrachten sādhistham als Objekt, M Muller 'that only knowledge which is learnt from a teacher leads (prapayats) to real good. Hertel der prapayed

lesen will 'nur die Wissenschaft könne zum Besten (= völlig zum Ziele) fuhren, die man aus dem Munde seines Lehrers empfangen habe' M Muller hat den beabsichtigten Sinn sicherlich verfehlt, aber auch Hertel kann ich nicht zustimmen Abgesehen davon, daß sadhistham nicht 'das letzte Ziel' bedeuten kann, handelt es sich, wie aus dem Schluß der Erzahlung klar hervorgeht, nicht darum, daß Satyakāma glaubt, noch nicht der Weisheit letzten Schluß gehört zu haben, sondern nur darum, daß der richtige Weg bei der Erwerbung des Wissens die Belehrung durch den Lehrer ist. Insofern geben Böhtlingk und Deussen, die sädhistham als Adverb zu fassen schemen, die Worte richtig wieder 'daß ein von einem Lehrer erlerntes Wissen am besten zum Ziele führe' (prāpayati), 'daß das Wissen, welches man vom Lehrer lernt, am sichersten zum Ziele führt' (prapayati) Allein das hier vorausgesetzte prāpayati hat, wie schon bemerkt, in den Hand schriften gar keine Stutze Die überlieferte Form, von der wir ausgehen mussen, ist prāpad, wofur auch prāpati nur eine schlechte, wenn auch altere Konjektur ist Gegen Hertels Vorschlag prapad zu prapayed zu verbessern erhebt sich das Bedenken, daß man nicht einsieht, wie eine so klare Form wie präpayed in der Überheferung zu präpad entstellt werden konnte Ich glaube, der Fehler sitzt etwas tiefer Ait Br 6. 1. 3 erscheint em Wort prapad 'Gang, Weg' Es wird dort erzahlt, daß der Schlangen seher Arbuda Kādraveva alle Mittage auskroch, um den Göttern bei einem Somaopfer in Sarvacaru Hotrdienste zu leisten Daran wird die Bemerkung geknypft sa ha sma venopodāsarpat tad dhāpv etarhv arbudodasarpan; nama prapad astr 'der Gang, auf dem er auskroch, besteht noch heute unter dem Namen Arbudodasarpam Dieses prapad suche ich auch hier Acāryad dhawa viduā viditā sadhisthaprapad iti, worthch 'von dem Lehrer erlernt, ist die Wissenschaft eine, deren Weg (oder Gang) der geradeste ist , wurde allen Anforderungen genugen Ich glaube freilich daß wir in noch engerem Anschluß an die Überlieferung sädhisthamprapad 'deren Weg am geradesten ist' zu lesen haben Bahuvrihis mit adverbialem Vorderglied sind haufig genug, dennoch weiß ich zur Zeit aus dem Sanskrit eine ganz genaue Parallele nicht anzufuhren wohl aber aus der Sprache der Asoka Inschriften Im zweiten Saulenedikt findet sich das Bahuvrihi cilamthitiku. cilam thitikā auf dhammalim bezogen, 'von langer Dauer'1) Naturlich steht eine solche Bildung unter dem Einfluß der danebenstehenden verbalen Aus drucksweise Man sagte cilamthitika, weil man gewohnt war, cilam citthati zu sagen2) Ebenso wird man sadhisthamprapat gebildet haben weil man sadhu prapadyate, sadhistham prapadyate 'er geht gerade, am geradesten'

<sup>&#</sup>x27;) Daneben und immer in den Felsen Fülkten erscheint auch die Form ohne Anusvara

<sup>4)</sup> Aus demselben Grunde hat man im Sanskrit und Pah Tatpurusas gebild t wie etramsibiti. langer Aufenthalt, R\u00e4ntar 3, 105 dhucanthiti best\u00e4ndige Dauer\*, Dip 147 gasan atthi dhucanthiti.

sagte, die Verbindung sädhu ett ist im RV öfter belegt. Es erscheint mir nun aber auch ganz begreiflich, daß man eine soliche Bildung und insbe sondere das seltene Wort prapad spiter nicht mehr verstand und darum prapad zu präpad veranderte. Ahnlich ist auch das Wort nisprapad 'das Herauskommen' verderbt worden in Chänd Up 5, 10, 6 ato vai khalu durnisprapataram. Das letzte Wort ist sicher nicht mit dem PW zu durnisprapatanam oder mit Böhtlingk zu durnisprapatanam, sondern zu durnisprapatlaram zu verbessern 'daraus ist schwerer (oder sehr schwer) herauszukommen'.

atra ha na kımcana x iyayetı Böhtlingk hat das iti mit Recht gestrichen Fur die Übersetzung verweise ich auf die folgenden Bemerkungen

#### 3 Die Lehre

Die Anschauung, die der hier vorgetragenen Lehre ihr besonderes Geprage verleiht, geht, wie schon Deussen erkannt hat, bis in den Rgyeda zuruck Hier heißt es im Purusasükta von dem Purusa, der alles ist, was war und was sein wird (10, 00, 3, 4)

> etdvān asya mahimdto jydyāmš ca pūrusah pddo 'sya visvā bhulāni tripdā asyāmrlam divi ]] tripdā ūrdhva ud ait purusah pddo 'syehābhavat punah | tato visvan vy akrāmat sāšanānasané abhi ||

'So gewaltig ist seine Größe und noch größer als dies ist Purusa Ein Viertel von ihm sind alle gewordenen Dinge, drei Viertel von ihm das Un sterbliche im Himmel Mit drei Vierteln erhob sich Purusa nach oben, ein Viertel von ihm ward wieder hienieden Von da breitete es sich nach allen Seiten aus zu dem was ißt und was nicht ißt'

Sicherlich sind die Viertel hier nicht im mathematischen Sinne zu ver stehen. Die drei Viertel stehen dem einen Viertel nur als der unendlich größere dem kleineren Teil gegenüber. In diesem Sinne wird der Ausdruck auch spiter noch gebraucht. Wenn man auch noch soviel opfert heißt es Dhp 108, so ist alles das doch nicht ein Viertel soviel wert wie ehrfurchts volles Benehmen gegen Redliche sabbam pi tam na catubhägam et abhirdana uppugatesu espyo?) Allein man hat nichher die Viertel buchstablich genommen, genau so wie im Fall der Vac. Von ihr wird in RV. 1, 164, 45 in ahnlichen Ausdrucken gesprochen wie von dem Purusa, drei Teile von ihr sind im Verborgenen niedergelegt, den vierten reden die Menschen

catrári vák parimitā padáni táni vidur brāhmand ye manisinah | guha trini nihita néngayanti turiyam vacó manusyd vadanti ||

Die Legende des Sat Br (4 1 3,16) weiß die vier Viertel hubsch gleichmaßig zu verteilen und teilt, in völliger Verkehrung des ursprung

<sup>1)</sup> Haufiger noch ist spater der Ausdruck das ist nicht ein Sechzehntel soviel wert wie , kalam narhati sodasim, siehe PW unter kala und Dhp 70 Jat 481, 8 usw

lichen Sinnes, je ein Viertel den Menschen, dem Vieh, den Vögeln und dem kleinen Gewurm zu

Die Idee von dem viergeteilten Purusa hat sich auch sonst noch als fruchtbar erwiesen. Im Verein mit der Vierteilung der Vac hat sie die Lehre von der vierfußigen Gäyatri veranlaßt, die uns in zwei verschiedenen Fassungen in Chand Up 3, 12 und Brh Ar Up 5, 14 vorhegt1) Der Zu sammenhang wird hier durch die ausdruckliche Berufung auf RV 10, 90. 3 in Chand Up 3, 12, 5f sichergestellt Ein solches außeres Zeignis fehlt in unserem Fall Daß aber tatsachlich die Vierteilung des Purusa das Vorbild der sodasakalatiduā gewesen ist, zeigt sich noch deutlich in der Anordnung des Stoffes Wie in dem Lied so stehen auch hier noch drei Viertel dem einen Viertel gegenüber Inhaltlich ist allerdings eine starke Veranderung eingetreten Drei Viertel des Purusa sind das Unsterbliche ım Himmel, ein Viertel von ihm hat sich als die irdische Welt ausgebreitet, Himmelswelt und Erdenwelt bilden den Gegensatz. In der Upanisad sind drei Viertel als die gesamte außere Welt, Himmel und Erde umfassend, dem einen Viertel als dem menschlichen Organismus gegenübergestellt Diese Isoherung und Individualisierung des Menschen ist einer der cha rakteristischen Zuge, die das Denken der Zeit der Upanisads von dem der rgvedischen Periode unterscheiden. Man könnte daran denken in der Lehre vom Brahman wie sie Chänd Up 3, 18 vorgetragen wird, die Mittelstufe zwischen dem Purusasükta und unserer Upanisad zu finden Dort wird zunachst die Verehrung des Brahman als manas und als akasa empfohlen und dann mit Rucksicht auf diese beiden das Brahman in je vier Viertel zerlegt vac prana calsus und srotra auf der einen Seite entsprechen in der ublichen Weise auf der anderen agni vauu aditua und die dis Das macht einen einfacheren altertumlicheren Eindruck als unsere Upanisad, wenn auch im Grunde kein großer Unterschied besteht dem manas ent spricht in unserer Upanisad das äyatanatat, dem äkasa die ubrigen drei Viertel Ich zweifle auch nicht, daß Deussen recht hat wenn er auch diese Lehre auf die Vierteilung des Purusa zuruckfuhrt aber in der Form hat see such von threm Urbild viel weiter entfernt als unsere Upanisad, indem der Gegensatz zwischen den drei Vierteln und dem einen Viertel völlig aufgegeben ist. So mussen wir in jener Brahman Lehre wohl eher eine Nebenform als die Vorstufe der sodasakalaridya erkennen

Wie aber die Vierteilung des Purusa den Anstoß zu der Lehre von den Vierteln des Brahman gegeben hat, so ist für die weitere Zerlegung jedes Viertels in vier Teile die Sechzehnteilung, die als so charakteristisch empfunden wurde, daß sie der Lehre ihren spiteren Namen gab, sicherlich noch eine andere Idee von Einfluß gewesen, die Sechzehnteilung Prajä-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Auf die Finzelheiten kann hier nicht eingegangen werden. Ich kann nich Daussens Auffissung nicht in allen Teilen ausehließen. Seine Fiklierung von Chänd. Up 3. 12. 5 ersel eint mit grinzelheln nicht möglich.

patis Sie findet sich zu frühest ausgesprochen wohl in einem Mantra des Yajuryeda, Väj S 8, 36<sup>1</sup>)

yasmān na jālah paro anyo asti ya ātiteša bhuvanāni višvā | prajāpatih prajayā samrarānas trīni jyotimsi sacate sa sodaši || bibon ist als prajulajų anderer, der reworden, der in alle Weson e

'Der höher ist als irgendein anderer, der geworden, der in alle Wesen eingegangen ist, Prajapati, mit Nachkommenschaft beschenkend, gesellt sich sechzehnteilig den drei Lichterscheinungen<sup>2</sup>)'

Sat Br 7, 2, 2, 17, 9, 2, 2, 2 ist von dem sodašakalah prajāpatih die Rede Der Ursprung der Sechzehnteilung ist völlig klar Die Texte sprechen unumwunden seine Gleichsetzung mit dem Mond aus, die im Grunde nur eine andere Ausdrucksform fur seine so unendlich oft hervorgehobene Identifizierung mit dem Jahr ist Nach Kaus Up 2,9 soll man in der Vollmondsnacht den aufgehenden Mond mit dem Spruch verehren somo rājāsi meaksanah pancamulho 'si prajāpatih 'du bist Komg Soma, der weitschauende, du bist der funfmundige Prajapati Brh Ar Up 1, 5, 14 heißt es sa esa samvatsarah prajāpatih sodašakalah | tasya rātraya eta pañcadasa kalā dhrurawāsya sodasi kalā | sa rātribhir evā ca pūryate 'na ca ksīyate | so 'māvāsyām rālrım etayā sodasyā kalayā sarvam ıdam prānabhrd anupravisya tatah pratar jayate Jener Prajapati ist das Jahr, ist sechzehn teilig Die Nachte sind 15 Sechzehntel von ihm, unveranderlich ist sein sechzehntes Sechzehntel Wahrend der Nachte nummt er zu und nummt er ab Wenn er in der Neumondsnacht mit jenem sechzehnten Sechzehntel in alles dies, was Leben hat, eingegangen ist, wird er am nachsten Morgen wieder daraus geboren' Der unveranderliche Teil der hier als der sech zehnte bezeichnet wird, wird aber auch von den anderen als der siebzehnte unterschieden und so öfter von dem saptadasah prajapatih gesprochen (Sat Br 5, 2, 2, 3, 17, 10, 4, 1, 16, 13 2, 2, 13, Kaus Br 16, 4) Man hat dann diese Sechzehnteilung auf die Tiere (sodasakala var pasavah Sat Br 12, 8, 3 13, 13, 3 6 5, auch Tandya M Br 19, 5 6, 6, 2), auf den mensch hchen Leib und den Purusa im Leibe (Sat Br 10, 4, 1, 172), 11, 1, 6, 36, Chand Up 6 7, 1, Prasna Up 6) auf dieses All (sodašakalam va idam sarvam Sat Br 13, 2, 2, 13, 5, 1, 15, 6, 2, 12, Kaus Br 16, 4, 17, 1) und schließlich auf das Brahman übertragen. So erklart sich die wunderliche Auseinandersetzung in Jaim Up Br 4, 25, 1f sac casac casac ca sac ca val ca manas ca [manas ca] val ca calsus ca srotram ca srotram ca calsus ca sraddhā ca tapaš ca tapaš ca sraddhā ca tām sodasa | sodašakalam brahma | sa ya evam etat sodasakalam brahma seda tam evastat sodasakalam brahma-

 <sup>1)</sup> Mit veranderter erster Vershalfte auch Vaj S 32, 5 Fur weitere Nachweise und Varianten siehe Bloomfields Konkordanz

<sup>\*)</sup> Namlich dem Feuer, der Sonne und dem Blitz Savana (zu Taitt Br 3 7, 9, 5) urt, wenn er das Bewort sodas nur mit Rucksicht auf die rituelle Verwendung des Mantra erklart etannämaksgraho biutes

<sup>3)</sup> Mit Hinzuziehung des prana als des siebzehnten Teiles

pycti 'das Seiende und das Nichtseiende, das Nichtseiende und das Seiende, Rede und Denkkraft, Denkkraft und Rede, Gesicht und Gehör, Gehör und Gesicht, Glaube und Kasteining, Kasteining und Glaube, das sind sechizehn Sechizehnteilig ist das Brahman Wer dies sechizehnteilige Brahman in dieser Weise kennt, zu dem kommt dies sechizehnteilige Brahman 'Inhalt lich hat das hier gelehrte Brahman mit dem unserer Upanisad nichts gemein, aber der Form nach ist es ihm gleich, und deutlicher als jenes verrit es, woher ihm diese Form uberkommen ist. Wir durfen also wohl sagen, daß beide Vorlaufer und Wegbereiter des Brahman, Purusa und Prajapati, ihm das außere Gewand gehehen, in dem es in unserer Upanisad erscheint.

Nach Deussen betrifft nun die Offenbarung, die die Tiere und das Feuer dem Satvakāma zuteil werden lassen, nur die Erscheinungsformen des Brahman, nicht aber sein Wesen selbst. Das ist gewiß vom Standpunkt spaterer Erkenntnis aus richtig, allein was in dem Text berechtigt uns zu der Annahme, daß der Verfasser schon diese scharfe Linie zwischen Erscheinung und Wesen gezogen habe? Ich bin überzeugt, daß er mit seiner Auseinandersetzung das Wesen des Brahman genau so gut erschöpft zu haben glaubte wie der Verfasser von Chand Up 3, 18, wenn er, wie schon erwahnt, das Brahman fur manas und akasa erklart Deussen meint, daß das Wesen des Brahman mitzuteilen dem Lehrer vorbehalten geblieben sei. und wenn auch nicht gesagt werde, was dieser dem Satvakama mitgeteilt habe, so sei es doch schwerlich nochmals die Lehre von den padas des Brahman gewesen, sondern wahrscheinlich die Wissenschaft von Brahman selbet und dem Wege zu ihm, in deren Besitz sich Satvakama im folgenden Absolutt befinde Er übersetzt die Worte tasmai haitad evorica daher 'da legte er ihm dasselbe (das Brahman) aus' Allein unca kann nicht 'auslegen' bedeuten Die Worte tasmas hovaca können hier keinen anderen Sinn haben als vorher, wo sie die Reden der Tiere und des Feuers einleiten, und etad ere ist nicht 'das Brahman', sondern allgemein 'gerade dieses, ganz dasselbe' Ebenso erklart Sankara ıty ukta ācāryo 'bravīt tasmas tām era dawatair uktām vidyām, und noch deutlicher druckt sich Ranga Rāmānuja aus eram ukta ācāryas tasmai satyakamāyaitad era sodašakalabrahmavınanam evovaca | tad evanyunanalırıktam uvacely arthah der Lehrer dem Satyakama ganz dasselbe verkundet wie die Tiere und das Feuer, so entspricht er damit genau der Bitte des Schulers bhagarams tv eva me kāmo brūyāt Auch in diese Worte legt Deussen einen falschen Sinn, wenn er ubersetzt 'aber Ew Elfrwurden mogen es mir, bitte, erklaren', es braucht wohl kaum bemerkt zu werden daß brugat der regelmaßige Ontatis Pras zu dem Perfekt unden ist Satsakama bittet den Lehrer nicht, ihm das Gehörte zu erklaren, sondern es ihm noch einmal vorzutragen, weil man der Ordnung gemäß nur von dem Lehrer und nicht von Fremden Unterweisung empfangen darf Auf keinen Fall darf man einwenden, daß sich Satyakama in Chand Up 4, 10-15 im Besitz eines

höheren Wissens befindet Es wurde schließlich nichts hindern, anzuneh men, daß Satyakāma sich dieses höhere Wissen spater selbst erworben habe Allein solche Überlegungen sind ganz mißig Es kann nicht scharf genug betont werden, daß die einzelnen, durch die Wiederholung der Schlußworte gekennzeichneten Abschnitte der Chänd Up selbstandige Stucke sind, und daß es daher ganz falsch sein wurde, die Angaben des einen mit denen des anderen in Einklang setzen zu wollen

Außer Deussen haben die Übersetzer die Worte tasmar hartad erovaca denn auch richtig aufgefaßt, der sich anschließende Satz atra ha na kimcana tinana aber ist bisher allgemein mißverstanden worden. Aus Sankaras Erklarung selbst ist nicht viel zu entnehmen, er umschreibt nur in der ge wöhnlichen Weise die finite Verbalform durch das Partizin atra ha na kımcana sodasakalavıdyāyāh kımcıd ekadesamātram apı na tīyāya na viga tam ity arthah Er wird das aber wohl so verstanden haben wie Anandagiri angibt na vigatam kim tu pürnaiva vidya väyvädibhir acaryena copadisteti śesah Dasselbe meint Vedeśa atra derebhyah śravane na kimcana riyaya nāpagatam na kācid dhānir abhūd ity arthah. In demselben Sinne ubersetzt M Muller 'nothing was left out', Böhtlingk 'hierbei fiel nichts aus', Hertel 'dabei ging nichts verloren' Allein abgesehen davon, daß es mir sehr fraglich ist, ob viyāya uberhaupt die angenommene Bedeutung haben kann, sieht man doch nicht ein, warum betont werden sollte, daß der Lehrer nichts ausgelassen habe Das mag Deussen gefühlt haben, wenn er aber selbst ubersetzt 'daber fiel nichts daneben', so ist das ein Ausdruck. der nur im Hinblick auf das biblische Gleichnis vom Saemann verstandlich ist und unmöglich das indische tīyāya wiedergeben kann<sup>1</sup>) Vivāya ist wörtlich 'ging auseinander' und das ist hier von dem Auseinandergehen in der Lehre gebraucht, genauso wie sein Gegenstuck samiyāya 'ging zusammen' in derselben Verbindung mit einem Lokativ Sat Br 10, 6, 1, 1 von dem Übereinstimmen in der Ansicht gebraucht wird te ha varsvängre samäsata tesām ha taisvānare na samiyāya 'die berieten sich über den Vaisvanara, sie kamen über den Vaisvanara nicht zusammen', 'iis de vaisvanaro non convenit', wie das PW übersetzt. Es wird also nochmals mit allem Nach druck versichert, daß Haridrumata Gautama dem Satyakāma genau das selbe mitteilte wie die Verkunder im Walde, und das hat seinen guten Grund für das naivere Denken der alten Zeit lag in dieser vollkommenen Übereinstimmung die Gewahr fur die Richtigkeit der Lehre

<sup>1)</sup> Die Frklarung im PW auch nicht das geringste ist entschwunden, vorloren gegangen (von der Lehre) bedarf wohl kaum der Widerlegung

## Zur Geschichte und Geographie Ostturkestans.

Unter den Papierhandschriften, die Heir Prof von Le Coo in Quzil aus gegraben hat, befindet sich eine Anzahl von Blattern mit Formeln für die sogenannten samahalarmans, die Kamitelverhandlungen, die mehr oder minder genau den in Pali erhaltenen kammaväcäs entsprechen. Die Mehr zahl der Blatter gehört wohl Handschriften an, in denen diese Formeln gesammelt waren wie ia auch im Pali Sammlungen der Lammaväcäs vor hegen Die Blatter sind vielfach verstummelt, manche Bruchstucke werden sich aber wohl noch zusammensetzen lassen. Bisweilen sind auch Bruch stucke einer und derselben Formel in Resten verschiedener Handschriften erhalten, so daß die Erganzung möglich ist, und schließlich wird auch die Wiederkehr derselben Wendungen und Ausdrucke in verschiedenen For meln die sichere Herstellung des verlorenen Textes gestatten Jedenfalls mussen diese Handschriftenreste im Zusammenhang behandelt werden Wenn ich trotzdem im folgenden ein paar einzelne Blatter veröffentliche, so hat mich dabei nicht der Wunsch geleitet, eine Probe dieser Gattung von Schriften zu geben Ich teile sie vielmehr deswegen schon jetzt mit, weil sie Angaben enthalten, die für die mittelalterliche Geschichte und Geographie Ostturkestans nicht ohne Wert sind und daher allen, die sich fur die damit in Zusammenhang stehenden Fragen interessieren zuganglich sein sollten. Auf den eigentlichen Inhalt der Texte werde ich daher auch nur insoweit eingehen als es fur das Verstandms jener Angaben notwendig ist

Das erste Blatt (Nr 1) stammt aus einer zierlichen Handschrift, 12,5 cm lang, 5,3 cm hoch Die Blattzahl ist durch Beschadigung des linken Randes verschwunden. Die Schrift ist im wesentlichen mit der des Revisors der alten Dramenhandschrift<sup>1</sup>) und derienigen der spateren Dramenhandschrift2) identisch Ich möchte sie als den archaischen Typus der nördlichen turkestanischen Brahmi bezeichnen. Von der späteren Schrift unterscheidet sie sich vor allem in den Zeichen für ya und ma In der archaischen Schrift erscheint das alte dreiteilige ya mit einer meist deutlichen Schleife am linken Ende Die mittlere Vertikale ist oft etwas nach links gerichtet und am oberen Ende nach rechts umgebogen, oft wird diese Vertikale aber auch geteilt so daß ein nach unten offener Winkel entsteht Beide Formen finden sich in dem vorliegenden Bruchstuck ebenso wie in der Dramenhandschrift nebeneinander. In der spateren Schrift zeigt das va drei gleichmaßige, nach rechts umgebogene Zacken Das archaische ma laßt noch deutlich den Zusammenhang mit dem alten Brahmi Zeichen erkennen Allerdings ist der untere Teil des Buchstabens oft schon zu einer Horizontallime zusammengeschrumpft, aber immer wird the Feder doch noch zunachst von links nach rechts und dann zuruck von

<sup>1)</sup> Bruchstucke buddhistischer Dramen S 12ff

<sup>2)</sup> Sitzungsber d Berl Akad d Wiss 1911, 5 389 ohen S 191

rechts nach links gefuhrt. In der spiteren Schrift wird die untere Lane stets ganz selbstandig gezogen und steht mit der mittleren Horizontale überhaupt nicht mehr in Verbindung. Auch das archaische na steht der alten indischen Brähmi Form noch ganz nahe, in der spateren Schrift werden die beiden Kurven tief hinabgezogen und mit der mittleren Grundlinie verbunden. In dem archaischen ka wird die Querlinie meist noch zu einer Kurve nach rechts ausgezogen, die Gewohnheit, diese Kurve eckig zu gestalten und bis an die Vertikale heranzuziehen, wodurch das typische Rechteck der spiteren Schrift entsteht, zeigt sich erst in ihren Anfangen. Nun ergibt sich aus einem der im folgenden veröffentlichten Blatter, daß alle Eigentumlichkeiten der spateren Schrift in der ersten Halfte des siebenten Jahrhunderts bereits völlig ausgebildet waren. Wir werden die Entstehungszeit der Handschrift, der das vorliegende Blatt angehört, daher micht unter den Anfang des sechsten Jahrhunderts hinabrucken durfen

Trotz des gefalligen Außeren ist die Handschrift mit wenig Sorgfalt geschrieben. Tehler finden sich fast in jeder Zeile. Ich habe davon abge sehen, sie zu berichtigen, zumal es meht sicher ist, ob sie einfach der Nach lassigkeit des Schreibers entspringen oder auf eine Verwilderung der Sprache im Munde der turkestanischen Mönche zurückzufuhren sind. Der Text, so wie er auf dem Blatt steht, lautet.

## Vorderseite

- 1 upāvāsa ksamaty era sanghasya tasmāt-tusn(1)m era(m) dhār(ā)m(1) || [sama]nm(ā)[harat]v (āyusmām)
- 2 adya sanghasya varsopagamanam mam āpy-adya uthannāmno bhilso varsopagamanam aham-i[ttha]
- 3 nnāma blislisu varsopagacchāmi purimām trin māsa Hippukanagaram gocaragrāmam upaśrāya Kucima
- hārājňā Yasuyaśasā dānapatınā Dharmarāmatihāre svakalayanam prati samskaļraļ
- 5 exam dvir api trir api || srunotu bhadanta sangha ayam itthamnama utsahati san(gha)
- 6 (pr)āptakale ksamate [ā]j[ñ]a ca sanghasya yat sa itthamnāma bhiksu sanghasya pravara[ka]
- nyeta esä j[ñ]ā(pt)ı (srunot)u bhadanta sangha ayam ıtthamnāma bhilsu utsahaftlı

### Ruckseite

- sya pravā[ra]ta [m] (t)tthamnāma bhīlsum pravaravaka sammanyat(e) [ya]sy (a)yu(sma)
  - mate m etthamnāmasya bh(s)l.su sanghasya pravārapalam ksa maty eva sanghasya tas(m)a
- s (t tu)snım etam=aham dhārayāmı || samanvāharatv āyusmān adya san ghasya

- 4 pravāranā mam āpy adya pravāranā aham stthamnāma bhsksur bhada futa]m
- s sangham pravārayāmi drstena šrutena parišankayā avavadatu mām sangha s anukampām=upādāya paššan āpattim yathādharmam pratikarişyāmi evam dvi[r a]

Das Blatt entstammt einer Handschrift die eine Sammlung von Tormeln enthielt. In der ersten Zeile schließen öffenbar die Formeln fur die Uposatha Feier. Dann folgen in Zeile 1—5 die Formeln fur das Varso pagamana darauf die Pravärana Formeln. In derselben Reihenfolge werden die drei Feiern auch im Vinaya des Pali Kanons behandelt. Ebenso folgen in einem anderen Blatt (Nr II) in der gewöhnlichen spateren Schrift die Formeln fur Kapitelverhandlungen wahrend der Regenzeit auf die des Uposatha wenn sich auch im einzelnen Abweichungen im Text zeigen Leider liegt von diesem Blatt zur Zeit nur ein Stuckehen vom rechten Ende vor

| J 102                |                                    |
|----------------------|------------------------------------|
| Vorderse             | ite Ruckseite                      |
| 1 /// (u)posathah    | kr 1 /// [sa] evam dvir=api        |
| 2 /// ksah krtah sa  | 2 /// sapta rātrır adhı            |
| 3 /// (sam)[gha]sy   | a varşopa s /// (a)dhıtısthamı ba  |
| 4 /// (aha)m 1tthan  | nnamā bhi 4 /// nam d[v]ir-api tri |
| 5 /// (goca)ragrāme  | ım upa 5/// samghah ayam e         |
| s /// [y] - evam     | dvir api 6 /// (kara)niyena i      |
| 7 /// (sa)pta ratrir | adhiti 7 /// (sam)ghah evamna      |

Die hier in Z 3.—6 der Vorderseite erhaltenen Worte gehören zweifellos derselben Varsopagamana Formel an die das erste Blatt bietet doch war der Schluß der Formel her augenscheinlich kurzer gefaßt. Das ba in Z 3 der Ruckseite ist sicherlich zu bähihsinan zu erganzen. Das beweist, im Verein mit den in Z 2 erhaltenen Worten sapta rätira adhi. daß sich an die Varsopagamana Formel hier noch die Formel schloß mit der der Mönch um die Erlaubnis zu bitten pflegte die für die Regenzeit vorge schriebene Residenzpflicht aus einem oder dem anderen Grunde auf sieben Tage zu unterbrechen

Historische Angaben enthalt nur die Varsopagamann Formel in der Fassung von Nr I Der Anfang laßt sich soweit er micht erhalten ist mit Sicherheit herstellen 'Der Bruder soll bedenken') Heute findet für den Orden der Eintritt in den Ruhestand der Regenzeit statt Auch für mich den Moneh N N findet heute der Eintritt in den Ruhestand der Regenzeit statt Ich der Moneh N N, trete in den Ruhestand der Regenzeit und zwar für die fruheren') drei Vonate, indem ich die Stadt Hippula als Ort,

<sup>1)</sup> Lies samar väharatu

<sup>1)</sup> Fur die Bedeutung von purima verwe se ich auf Mal lvagen 3 2 2

wo ich meinen Lebensunterhalt suche<sup>1</sup>), erwahle." Die Konstruktion der folgenden Worte ist nicht ganz sieher. Das ya des zweiten Blattes laßt darauf schließen, daß nochmals ein Gerundnum auf ya gebraucht war. Die Instrumentale Kucimahārājāā usw. lassen ein Part. Perf. Pass. erwarten, das wohl nur in pratisamskara... stecken könnte, wenn auch die erhaltenen Reste nicht recht dazu stimmen. Ich möchte daher vorlaufig ubersetzen: 'indem ich die eigene Höhle in dem Dharnārāmavihāra¹), die von dem Mahārāja von Kuci Vasuyaʿas, dem Gabenherrn, wieder ınstandgesetzt ist, bewohne'. Es ist sehr wohl möglich, daß sich die Formel noch einmal in einer anderen Handschrift inden wird und die Übersetzung danach etwas berichtigt werden muß; fur die historischen Angaben, die die Stelle enthalt, wird das auf keinen Fall von Bedeutung sein. Die Formel schließt in der gewöhnlichen Weise: 'So (soll man) zum zweiten und zum dritten Male (sprechen)'

Es ist, soviel ich weiß, das erste Mal, daß in einer Sanskrit-Handschrift aus Turkestan der Name des Landes erscheint, der heute Kućā lautet. Die hier gebrauchte Form stimmt aufs beste zu der Schreibung des Namens bei Huen-tsang 屈支 K'u-či, in alter Aussprache K'ut-či (Karlgren K'yust-t'się)?) Die Namensform Kuci war offenbar auch Varähamihira bekannt, der Brh. Samh. 14, 30 unter den Völkern des Nordostens die Kucikas erwahnt!) Die Angabe des sanskrit-chinesischen Wörterbuches Tan-yu-tsaming, daß der Name des Landes im Sanskrit 佩支派 Kucina gelautet habe\*), bestatigt sich nicht, und es ist in der Tat schwer einzuschen, wie man zu dieser Form gelangt sein sollte Da die alte Aussprache der chinesischen Zeichen Ku-či-nang war, so darf vielleicht die Vermutung geaußert werden, daß damit der Gen Plur von Kuci, Kucinām '(das Land) der Kucis' wiedergegeben werden sollte Unklar bleibt es auch, woher die worderne Namensform Kwaä, chim 屬克 K'n t'v, stammt Sie meß peden-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Vgl Rājagaham gocaragāmam katvā, Childers, P D unter gocara, auch ekam undavārumkarukkham gocaragāmam katvā. Jat IV. 8, 9

<sup>2)</sup> Sicherlich ist im Text Dharmārāmavihāre zu lesen

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Fur andere chinesische Schreibungen verweise ich auf den für die Geschichte Kueis wichtigen Aufsatz von Sylvam Lévi, Le Töcharen B', langue de Koutchia, JA XI, 2, S 311ff (im folgenden mit L oder Lévi zutert) und Watters, On Yuan Chwang's Travels in India I, S 58 Alle Angaben über die alte Aussprache der chi nesischen Namen berühen auf den Mitteilungen Prof F W K Mullers, dem ich dafür zu größtem Danko verpflichtet bin

<sup>4)</sup> L S 344 Daß die Kucikas die Bewohner des turkestanischen Kuei sind, ist haum zu bezweifeln, zumal, wie Lévi bemerkt, daneben die Cinas und die Khajsas erwahnt werden Sir George Grier-on, Ling Surv of India, Vol IX, p 6, will allerdings die Cinas auf die Shins von Gligti beziehen, was mir wenig währscheinlich dunkt In den Ikhajsas sieht er das ofte erwahnte Volk im außersten Nordwesten Indiens Sollte aber nicht Khaja hier und an anderen Stellen vielmehr auf die Bewoliner Kashgars gehen?

<sup>5)</sup> L S 344, Watters a a O S 58

falls bereits im Ausgang des 16 Jahrhunderts gebrauchlich gewesen sein, da Benedict Goës die Hauptstadt des Landes Cucia nennt<sup>1</sup>)

Der Stadtname Hippuka, dessen Lesung völlig sicher ist, ist bisher un bekannt Er ist auffallig genug, da die einheimische Sprache bekanntlich ein h nicht kennt Der Dharmärämavihära, der sich in der Nahe von Hippuka befunden haben muß, könnte alleinfalls mit 连拉 Ta mu, in alter Aussprache D'at-mu oder D'ar mu (Karlgren D'āt-muo), identifiziert werden, das sich in einer in das 4 Jahrhundert zurückgehenden Aufzahlung von Klöstern in Kine findet (L. S. 338)

Ein Königsname Vasuyasas scheint in den von Levi zusammenge stellten chinesischen Berichten nicht vorzukommen. Wenn meine Schatzung des Alters der Handschrift richtig ist, so muß Vasuyasas vor dem Anfang des 6 Jahrhunderts gelebt haben. Nach den Chinesen führte die in Kuci regierende Dynastie seit dem Jahr 91 n Chr. bis zum Ende des 8 Jahrhunderts den Familiennamen [4] Po Weiß. In den chinesischen Quellen erscheint daher dieses Po fast immer als erster Bestandteil der Königs namen. Um so seltsamer ist es, daß von den vier Königsnamen, die bis jetzt in Texten in Sanskrit oder in der einheimischen Sprache zutage ge treten sind, keiner mit einem Wort für Weiß zusammengesetzt ist

Eine besondere Klasse bilden die Formulare für Ankundigungen von Schenkungen, die Laien an den Orden gemacht haben Ein leidlich er haltenes Blatt (Nr III) in der gewöhnlichen spateren Schrift, 6,8 em hoch, 21,2 cm lang, mit der Blattzahl 46, gestattet mancherlei Ergänzungen in schlechter erhaltenen Stucken, und mag daher hier seine Stelle finden, obwohl es selbst keine historischen Angaben enthalt

## Vorderseite

- il tadartham avasambodhayamı yad ayam subharucırodăradıptoryıtavısata rıma
- 2 lavipulāyatanamahapradānadātā dānapatir=imam āryasamgham pravara ma[ti]
- s nayarınayanıyamasampanno-nekagunaganavaso vararımala(h):
- ra(vatrā)pyasampanno vāsavādibhir amaravarair abhyarcito bhagavacchrā(valanām)
- s sam[gham=o]nena sucina pranist]ena prabhūlen=ūnnapānena pratimana yati (tad asmā)
- s d=(ru)crat-p(r)adanad=[ya](t=su)ca(r):(tam ta)d bharat(v)=elesam da-[napa]t:[n]am (t)[ss]:vtasva[rga](lokasy ä)

#### Ruckseite

1 vũ(p)(a[y](e) sabra[h]m(en)[d]r(o)[p](e)ndra yama[var]u[na] dhan(eŝ)va(rū)d(syagato) [b](o)[dh](s)[t]ra(yāvāpta)

<sup>1)</sup> Yule, Cathas, 5 573

- 1 ye ye [c]=(ā)smāt-kulād-abhya!(i)[t](ā)\$\*tesāmm=apy=abhsplsilān(ā)m=arth(ā)nām prass[ddha](ye)
- [pa](ñcaga)tyupapannānām sateānām caturnāmm ahāraparijňātāyai bha-(catu)
- s yac-ca l(1)mcid-di(ya)te tat-sarvebhyah samam diyatām-iti ||
  mālsaryasy-ai -
- mālsaryasy\*at 🔾 5 tā — dhanam\*aparamıtapretaduhlhāduvajram sraddhāsasyām[b]utrstir\*
- bharasukha ... [la]dam mok sasambhārabhūtam dārīdryavyādhīvaidyas=trdašapurapatham duradīva ... ...

Der Toxt dieses Blattes, mit Ausnahme des Schlußverses über das Geld, kehrt in einem anderen Blatt (Nr IV) wieder, von dem etwas mehr als die rechte Halfte und außerdem ein kleines Bruchstuck erhalten ist Die Höhe des Blattes betragt 6 1 cm, die Lange ursprunglich etwa 42 cm Die Schrift zeigt den spateren Typus

### Vorderseite

mahādānapalı Kucıśvara Kucımahārājā(ā) [s]p(e)na s(ar)-dha(m) Kuc[ı]

(sa)nghah sangāt-sangham tınırmuktam dāntam sāntam yıt[e]ndr(1) yamm— ksetram pādacar — y svarga——

- vam punyabhısyanda eva ca sukhasy-opacayo ya tvā r [8]
- e U U - vastugı - - U - [6] tathā pañcagatisthānām sarteram praninām api pujayai varlatu sada

# Ruckseite

- 2 (m-avasambodhayāmi ya)d-ayam subharu(cırodāradıplorjıtavisadavımala vip)ulāyatanamahapradanadata dānapatir imam-āryasangham prava ramatinayavinaya 1)
- s (niyamasampanno nekagu)naga[n](avāso varavimalahira]vairāpyasam panno vasavadibhir amaravarair abhyarcito mbhagavacchravakasam gham-ane[k]e

<sup>1)</sup> naya ist spater in ganz kleiner Schrift unter der Zeile eingefügt

- (na sucină pranîtena prabhūten=ānnapānena prati)[m](ā)nayata¹) tadasmād=rucirapradānād=yat=sucaridam tad=bhavatv=etesām dānapatīnām vi bistas:a.)-
- 5 (rgalol asy = ā.āptaye sabrahmendropendra)... (yama.arunadhaneś.a)rādijagato bodhitrayāvāptaye—ye c=āsmāt=l,[u]lād=abhyatitas=teṣā(m=a)p[y]= abhivsi(tānām=a)-

Der Prosatext, der die Ruckseite des Blattes fullt, laßt sich übersetzen wie folgt: 'Daher tue ich kund und zu wissen, daß dieser Gabenherr, der Spender schöner, herrlicher, hochherziger, glanzender, machtiger, lauterer, reiner, umfangreicher, ausgedehnter2) großer Gaben, der mit vorzuglicher Einsicht, Lebensklugheit, Bescheidenheit und Zuruckhaltung begabt ist, der eine Statte zahlreicher Tugenden ist, der mit trefflicher lauterer Scham und Scheu3) begabt ist, dem Indra und die ubrigen höchsten Götter huldigen,\* diesen Orden der Edlen, den Orden der Hörer des Erhabenen mit mannigfachen4), reinen, schmackhaften, reichlichen Speisen und Getranken Das Verdienst nun, das aus dieser herrlichen Spende herruhrt, möge diesen Gabenherren zur Erlangung der vorzuglichen Himmelswelt gereichen, einschließlich der Welt Brahmans, Indras, Upendras, .... Yamas, Varunas, Dhanesvaras und anderer Götter's), zur Erlangung der dreifachen Erleuchtung. Und auch denen, die aus diesem Geschlecht dahingegangen?) sind, moge es zur Erlangung der gewunschten Ziele gereichen Den Wesen, die in den funf Daseinsformen befangen sind, möge es zur richtigen Erkenntnis in betreff der vier Nahrungsstoffe gereichen\*) Und was immer gegeben wird9), das soll gleichmaßig allen gegeben werden.'

Die vorhergehenden acht Slokas sind zu luckenhaft überliefert, als daß sie eine Übersetzung gestatteten. Das Erhaltene laßt aber deutlich

<sup>1)</sup> na 1st spater unter der Zeile eingefügt

<sup>2)</sup> Obwohl auf beiden Blättern äyalana steht, ist doch offenbar äyala zu lesen

<sup>3)</sup> hiravatrāpya entspricht Pali hirottappa

<sup>1)</sup> anekena scheint hier fur das anena des ersten Blattes eingetreten zu sein

<sup>4)</sup> Lies pratimānayati

 <sup>1)</sup> Das sabrahma- beginnende Kompositura soll offenbar visistasvargalokasya naher erklären, olwohl es hinter aväptaye steht

<sup>&#</sup>x27;) Lies abhyatītās

Lies abhyadias
 Lies -partyladiyai bhavatu Ich bin nicht sicher, daß ich die Stelle richtig verstehe Das Wort pañcagaiyupapannanam berulit auf Konjektur, ist aber so gut

verstehe Das Wort pañeagatyupapannanam berulit auf Konjektur, ist aber so gut wie nicher Das caturnām bezieht sich officibar auf die ver aldara. Die zum Teil nur auf dem ersten Blatt erhaltene Lesung caturnāmm ahāraparijāātāyai ist similos. Ich vermute, daß caturnām āhāraparijātāyai zu lesen ist und dies für caturnām āhārānām (oder caturāhara)parijātādyai stelt.

<sup>1)</sup> Lies diyate.

erkennen, daß den Versen im wesentlichen dieselben Gedanken zugrunde liegen wie dem folgenden Prosastuck Den wichtigsten Teil des Textes bildet die den Versen vorangehende Prosa Allerdings ist gerade an dieser Stelle das Blatt so beschadigt, daß sich der Zusammenhang des Textes nicht mehr erkennen laßt. Wir können nur feststellen daß hier ein König von Kuel der die Titel 'der große Gabenherr, der Herr von Kuel, der Mahārāja von Kuci' erhalt, und nochmals der Name des Landes erwahnt war Wir können aber, wie ich glaube, auch den Namen jenes Königs er mitteln Dieser Name muß zwischen Kucimahārājā und s dh gestanden haben s dh 1st, wie aus einem im folgenden veröffentlichten Bruchstuck hervorgeht zu särdham zu erganzen. Davor steht sp. na, das \* 15t zwar an der Inken Seite etwas beschadigt, aber völlig sieher Da särdham einen vorausgehenden Instrumental verlangt, so ist sp. na zu spena!) herzu stellen, dieser Instrumental stimmt durchaus zu dem vorhergehenden Kucımahārājā(ā) Der Name des Königs muß also auf -spa ausgelautet haben Nun hat Levi, S 319ff, in außerst scharfsinniger und völlig über zeugender Beweisfuhrung dargetan, daß der Vater des zur Zeit der An wesenheit von Huen tsang in Kuci regierenden Königs den Namen Suvar napuspa true Das ist weiter durch ein Holztafelchen in einheimischer Sprache bestatigt worden, das nach den Regierungsjahren eines Königs Swarnabüspe datiert ist (L S 320) Levi hat ferner gezeigt daß ein Sohn dieses Suvarnapuspa Hampuspa hieß Wir haben also unter den Namen von Angehörigen der Dynastie von Kuei zwei Namen auf puspa und das legt die Vermutung nahe, daß auch in unserer Stelle spena zu puspena herzustellen ist. Ein Blick auf die Handschrift macht das zur Gewißheit, der Rest des untergeschriebenen u ist noch deutlich zu erkennen. Es fragt sich jetzt weiter ob puspena zu Surarnapuspena oder zu Haripuspena zu erganzen ist Gegen das letztere spricht der Abstand zwischen Kuci maharājū(ā) und puspena der nur durch drei nicht durch zwei alsaras ausgefullt werden kann So gelangen wir zu der Lesung Suiarnapuspena Tatsachlich ist nun genau an der Stelle wo wir es erwarten sollten das außerste Ende des untergeschriebenen u von su noch sichtbar Ich glaube demnach die Lesung Swarnapuspena so wenig im Grunde von dem Wort erhalten ist als gesichert bezeichnen zu können

Die Nennung des Königs hat in einem Formular wie dem vorliegenden nur einen Sinn wenn es der zur Zeit der Niederschrift regierende König war Suvarnapuspas Regierungszeit fallt in den Anfang des 7 Jahrhunderts Aus dieser Zeit muß also auch die Handschrift stammen, der unser Blatt angehort und da sie den spateren Schrifttypus zeigt, so können wir jetzt, wie schon oben bemerkt, behaupten daß dieser Typus bereits zu Anfang des 7 Jahrhunderts in den Sanskrit Handschriften verwendet wurde

<sup>1)</sup> Der Gebrauch des dentalen na anstatt des zerebralen na 1st in den Texten dieser Art ganz gewohnlich

Das Ergebnis der Untersuchung ist somit für palaographische Fragen von nicht zu unterschatzender Bedeutung

Einer Sammlung von Formeln muß auch die Handschrift angehört haben, aus der das folgende 6 cm hohe Blatt mit der Blattzahl 18 stammt (Ar V) Leider ist von ihm nur ein kleines, bis zum Schnurloch reichendes Stuck vom linken Ende erhalten Auf welche samphakarmans sich die beiden ersten der hier gegebenen Formeln beziehen bleibt unklar. Die dritte scheint wiederum die Ankundigung einer Schenkung zum Inhalt zu haben, wenn sich auch der Text im einzelnen weit von dem oben veröffentlichten entfernt. Das einzige Wort, das hier für uns in Betricht kommt, ist cimaharājā in Zeile 4 der Ruckseite, das sicherlich zu Kucimahārājā zu erganzen ist und so noch einmal bestatigt, daß Kuci und nur dies der Sanskritname des Landes ist. Der Text, der in schöner Schrift vom spateren Typus, aber keineswers fehlerfrei geschrieben ist, lautet

```
Vorderseite
```

```
1 m 1tthamnāma bhiksuh dharmikesu ///
2 sāmmici evam dvir api tri ///
```

s rmikesu sanghakarma ///

s vam dvir api trir api - || lr ///

## Ruckseite

ı || tadartham avabodhayamı ///

2 sauratyanayarinayadi []

s yam māyāmarıcıjala ///

e cımaharaja särdham ga ||| s pänabhutam suränäm sara[ny] ///

e cintyam varam lokadāridryaduh[kh] ///

Weiter fuhrt uns das nachste Blatt von dem ein Bruchstuck vom Innen Ende vorliegt (Ar VI) Der Innke Rand ist teilweise abgerissen, so daß auch die Blattahl verschwunden ist Die Höhe des Blattes betragt 73 cm und da das Schnurloch etwa 9 cm vom Rand entfernt hegt, so muß die Lange des Blattes sehr betrachtlich gewesen sein. Um das Schnurloch herum ist, besonders auf der Vorderseite, ein ungewöhnlich großer Raum freigelassen. Die Schrift zeigt den spiteren Typus ist aber ungelenk und unregelmäßig. Die Sprache ist Mönchs Sanskrit schlimmster Art. Der Text lautet.

### Vorderseite

```
ı tadartham+avasam(bodha)[yjämı yad+ayam mahütmü [s] ///

ı sya Kucımahürüjfiğü Suvarındetena śrüddha p[r]asüdavüm [p]r ///

ı [1]ınü sürdham trayah ü ü aı ///

- [r] na Kauceyanarendra ///
```

[k]ārabalasamanvāgatah mahāk tetra ///

### Ruckseite

- (u)panımandrapayatı tad=asman madhu[r] ///
- nī sasanah bhaktımatanam dırankasa /// nām astārīmsates-ca gandhafrī l ///
- ı thā sariesām Kucilisayaparıpālakānām de ///
- s nām bhiksusam[qhas][y]a [ca] prsthānupannānām deta[tā] ///

Die Formel bezieht sich offenbar auf die Ankundigung einer Einladung an den Orden, darauf weist insbesondere das Wort upanimandrapayati, das naturlich schlechte Schreibung für upanimantrapanati ist Im Anschluß an die eigentliche Ankundigung werden wahrscheinlich ahnlich wie in Nr III und IV Wunsche in betreff des Verdienstes, das durch die Einladung erwachsen ist, ausgesprochen1) Doch ist hier im folgenden nur von Göttern (divaulas) die Rede, die der Lehre des Meisters ergeben sind2), von den 28 Gandharvas<sup>3</sup>), von allen Gottheiten, die das Reich von Kuci (Kucivisaya) schutzen, von den Gottheiten, die (dienend und beschutzend) hinter dem Mönchsorden hergehen. Ob der Einladende naher bezeichnet war, laßt sich nicht sagen Lobende Beiwörter wie (purusa)kārabalasamanvagatah, 'mit Energie und Kraft versehen', werden ihm beigelegt, und zu diesen Beiwörtern wird auch das mit Kauceyanarendra 'der König' oder 'die Könige von Kuci' beginnende Kompositum gehört haben Im Ein gang scheint gesagt zu sein, daß der Betreffende die Einladung zusammen mit dem König hat ergehen lassen4) Etwas Ahnliches muß auch im Anfang von Nr IV gestanden haben, und die Vermutung drangt sich auf, daß es ublich war, wenigstens formell den König an der Schenkung zu beteiligen, um ihm einen Anteil an dem Verdienst zu sichern Allein wie man sich den Zusammenhang auch konstruieren mag, eine Tatsache ist jedenfalls, daß hier der Mahārāja von Kuci Suvarnadeva genannt ist. Den Namen dieses Königs hat Levi, S 316ff , in funf Holztafelchen in der einheimischen Sprache von Kuci nachgewiesen. Viermal erscheint der Name hier im Datum an das sich die Worte schließen or sacakare aksa Tattestation sur bois a ete declaree', wie Lévi übersetzt. Die vier Stellen lauten nach Levi

> 1 (vollstandig) 1ka se ksuntsa warsaññe mem ne 1 la ol ne swarnate pi ksu ne or saca kare äksa

<sup>1)</sup> Mit dem Anfang tad asman madhur vergleiche man tad asmad rucirapra danad yat sucaritam usw in Nr III und IV

<sup>2)</sup> Es wird wohl (sarva) jū (a) šasanabhaktimatanam (für bhaktimatam) zu lesen sein 3) Diese werden uns spater in ähnlichem Zusammenhang noch wieder begegnen

<sup>4)</sup> tīnā sārdham wird zu mahadanapatīnā (fur patinā) sardham zu erganzen sein Um die davor stehenden Nominative sräddha prasadavam in die Konstruktion ein fugen zu können, mußte man annehmen, daß dahinter eine Phrase wie z B ituddigunaväcisabdälamkriena weggefallen ist

2 (Fragment) 1Lam se Lsumntsa pinkce mem ne orocce pi lante swarnate pi ksam (n)

s (Fragment) [1]Lam se ksuntsa tricem mem ne i lante swarnate pi ksu ne oršacā

4 (Fragment) pi lante swarna

re āksa

Nur einmal erscheint in einem Bruchstuck der Name in anderem Zusammenhang

5 (Fragment) trasy ne oroce pi länte swarnate pinka ri ofr safcäkare

Mit diesem Swarnate hat Lévi den Komgsnamen identifiziert, der in chinesischen Berichten als 蓝色 Su fa te erscheint Lévi hat ferner gezeigt, daß Su fa te der Sohn des Suvarnapuspa war, und berechnet, daß er zwischen 618 und 627 zur Regierung gekommen und im Jahr 646 gestorben ist

Da die Schrift unseres Blattes dieselbe ist wie die von Blatt Nr IV, das aus der Zeit des Suvarnapuspa stammt, so ist an der Identität des hier genannten Suvarnadeva mit Swarnate, Su fa te nicht zu zweifeln Auffallen aber muß die Form, die der Sanskritname in der einheimischen Sprache angenommen zu haben scheint. Die Vertretung des d durch t ist allerdings ganz der Regel entsprechend aber ein im Stammauslaut von Lehnwörtern stehendes va fallt sonst nicht ab, sondern erscheint als p, so in Kuc sıntāp, sındhāp = saındhava 'Steinsalz' (JA X, 18, 124, 139) und ebenso nach Dr Sieglings freundlicher Mitteilung in Toch asrap = asrava, gaurap = gaurava, Sañjip = Samjiva usw Danach mußten wir als einheimische Namensform Swarnatep erwarten, und mir scheint, daß diese in der Tat in dem Datum vorliegt Fur Lsum (Lsun, Lsu vor ne) hat Levi die Bedeutung 'Regierungsjahr' wahrscheinlich gemacht, nachdem Konow, JRAS 1914, S 352f gezeigt hat, daß Lsum den in Dokumenten aus Khotan vorkommenden Lsana entspricht und offenbar daher entlehnt 1st kann Levis Bedeutungsansatz als sicher gelten ne ist Postposition mit der Bedeutung 'in', keu ne heißt also in dem Regierungsjahr' Wenn davor der Name des Königs gewöhnlich mit Hinzufugung seines Titels steht, so sollten wir erwarten, daß Titel und Name im Genitiv stehen Nun laßt sich oroccepi auch ohne weiteres als 'des großen' fassen Ganz analoge Bildungen finden sich, worauf mich Dr Siegling hingewiesen hat, MSL AVIII, S 386 starcelaunassem lamilletse 'des viertagigen Fiebers'. ebd S 411 piltassept kwamrmatse 'der Anschwellung der Galle', wortlich 'der galligen Anschwellung', Stein, Serindia Bd IV, Tafel CLII, Blatt Ch 00316b alyekem 'des anderen' In den Man Rem Vol I von Levi heraus gegebenen Blattern finde ich zwei weitere Beispiele menkiskammkvalamnepi onolmettse wasampat 'die Upusampad einer weniger als 20 Jahre alten Person' (S 358), prūtimol sassepi sularitse al salūe ne 'in der Rezitation des

Prätimoksasūtra' (S 367), wobei zu beachten ist, daß prātimoksasse wie derum eine adiektivische Ableitung von prätimoksa ist Dem Ausgang epi in der Sprache von Kuci entspricht, wie mir Dr Siegling mitteilt, im Tocharischen der Ausgang des Genitivs auf -ap oder yap, Beispiele sind pekantāp 'des Malers', bodhisatvāp 'des Bodhisattva', risakyāp 'des Rsi' Diß das folgende Wort lante im genitivischen Sinne als 'des Königs' genommen werden kann, zeigt eine Stelle aus dem Pratimoksa Man Rem I, S 358 lante kercuen ne vam 'er geht in den Palast des Königs' Ist aber oroccept lante Genitiv, so kann Swarnatem nichts anderes sein. Nun konnte man vielleicht auch hier das Suffix pi finden wollen, das in oroccepi er scheint, ebensogut aber laßt sich Suarnaten in Swarnaten und i zerlegen, und da, wie oben bemerkt, Swarnatep als Stammform zu erwarten ist, muß das sogar als das Wahrscheinlichere gelten. Im Tocharischen ist das Ge nitivsuffix 1. das nach Vokalen als y erscheint, bei Lehnwortern nach Dr Sieglings Mitteilungen haufig, Beispiele sind Kāsyapi, mahiswari, Pun yavāni, Bhādrāy, Visnuy, Lumbiniy In der Spriche von Kuci weiß ich allerdings diese Genitivbildung sonst nicht zu belegen, und ich muß auch gestehen, daß ich die Schwierigkeiten, die der Text von Levis funftem Holztafelchen meiner Auffassung bereitet, nicht zu lösen vermag Anderseits uberzeugt mich aber auch Levis Deutung nicht. Ich halte es für ganz unwahrscheinlich, daß in einem solchen Reiseausweis gesagt sein sollte 'der König schreibt', außerdem ware statt pinka dann pinkam zu erwarten Wie immer aber auch die zwei Zeilen zu lesen und zu erganzen sind daran wird man festhalten mussen, daß orocem lante Swarnatem auch hier ein Genitiv ist

Die Herstellung des Namens zu Swarnatep wird schließlich auch noch durch zwei unabhangige Zeugnisse gestutzt. Die oben angeführten Zeichen der chinesischen Namensform sind nach Γ W K Müller ursprunglich Suvar-dep (Karligren Suo ψ-at(ψ-ab) d idp) gesprochen worden Also auch in der chinesischen Schreibung, die sicherlich die einheimische Namens form, nicht die des Sanskrit wiedergeben wollte, zeigt sich im Auslaut ein p. Drau tritt als zweites Zeugnis der Name eines anderen Königs von Kuci, der, wie wir sehen werden, Artep lautete Daß der zweite Bestandteil dieses Namens der gleiche ist wie der von Swarnatep wird kaum bestritten werden.

Ich glaube den Namen des Königs Suvarnadeva noch auf einem anderen Blatt nachweisen zu können das aber nicht aus Qyzil, sondern aus der Ruinenstatte von Sorčuq stammt (Nr VII) Dem Blatt, das 7,5 cm hoch ist und etwa 29 cm lang gewesen sein muß, fehlt das linke Ende bis zum Schnurloch und ein Streifen auf der rechten Seite. Die eine Seite enthalt in guter spaterer Schrift ein paar Verse aus einem Buddhastotra, die andere Seite war zunachst leer gelassen. Spater ist dann von anderer Hand darauf die Varsopagamana Formel geschrieben. Was von dieser erhalten ist, lautet

```
1 /// tarsopagamanam mam-ā[p]y adya Bu[d]dha . ///
2 /// m v[s]hār[e] varsām upagacchām purimām trim māsām'\
Imara[ka]{m} [g]{o}[ca]ra[g]r(āma)///
3 /// varnadetena — Sanmirena ca dānapatinā svakalaya[na]{m} ///
4 /// r-api trir api vācyam ||
```

Der Text laßt sich leicht nach der in Nr I erhaltenen Formel erganzen Die Formel ist hier aber fur den persönlichen Gebrauch zurecht gemacht Statt des ublichen itthannamnah ist in Zeile 1 der Name des Monches, der mit Buddha beginnt, eingesetzt Was den Namen des Vihara betrifft, in dem der Mönch die Regenzeit zu verbringen gedenkt, so laßt sich nur sagen. daß er an vorletzter Stelle ein m aufwies, das über dem m stehende Zeichen ıst ganz unsicher Als gocaragrāma2) wird Imaraka genannt Der letzte Buchstabe ist in seinem oberen Teil beschädigt, aber es ist sicherlich ka. micht kr. da von einem übergeschriebenen i Spuren sichtbar sein mußten Da die Formel hier, wie schon bemerkt, für eine bestimmte Persönlichkeit zurecht gemacht ist, so ist es sehr wahrscheinlich, daß diese Person ein Insasse des Vihāra von Šorčuq war, wo das Blatt gefunden ist Daraus ergibt sich weiter, daß wir den Ort Imaraka wahrscheinlich in der Nahe des heutigen Sorčug suchen mussen Instandgesetzt war die Hohle von dem danapati Sanmira und einem Zweiten, dessen Name auf -rarnadera ausging Da in Nr I der Konig selbst als Einrichter der Höhle genannt wird, so ist es wohl nicht zu kuhn, zu vermuten, daß auch hier die an erster Stelle genannte Persönlichkeit der König, und zwar Suvarnadeva, war. und ich will nur noch bemerken daß die Lucke zwischen gocaragrama und arnadesena, die sich auf Grund der Verse auf der Vorderseite berechnen laßt, genau durch die Silben meupasraya Kucimaharana Su ausgefullt cem wurde

In mancher Hinsicht ahnlichen Inhalts wie die im Vorhergehenden behandelten Blatter, aber doch von etwas anderem Charakter sind die folgenden Bruchstucke (Nr VIII) Es liegen zunachst funf Blatter vor, 4,3 cm hoch, 11,2 cm lang, die einer und derselben Handschrift angehören Alle funf tragen auf der Ruckseite Blattzahlen Deutlich lesbar sind die Zahlen 50 54 und 58, auch die Zahl 55 auf dem vierten Blatt kann als sicher gelten, wenn auch das Zeichen für den Zehner fast zerstört ist Auf dem funften Blatt ist der Zehner völlig verschwunden, der Einer, in seinem oberen Teil beschädigt, ist wahrscheinlich: 7, allenfalls aber 9, so daß das Blatt nur mit Wahrscheinlichker als 57 bezeichnet werden kann. Nur Blatt 50 ist vollstandig erhalten. In Blatt 54 sind Stucke aus dem oberen und dem unteren Rande herausgerissen. In Blatt 55 fehlt ein Streifen in der Mitte, doch laßt sich der Tevt zum Teil erganzen. Von Blatt 57 und 58 ist nur die linke Seite erhalten. Die Schrift zeigt den spateren Typus und

<sup>1)</sup> Darse drei Worte sind spater unter d r Zeile nachgetragen

<sup>1)</sup> Das Wort ist arg verstummelt, die Lesung aber vollkommen sicher

macht einen ziemlich plumpen Eindruck Zum Teil ruhrt das daher, daß Buchstaben, die fast verlöscht waren, spater nachgezogen sind Das ist insbesondere auf der Ruchseite von Blatt 57 geschehen Es scheint auch, daß der Schreiber sich nicht einer Rohrfeder, sondern eines Pinsels bedient hat

- 50 V 1 addhyesato āryāsangha Kuciśvarasya Kucimah(ā)
  - 2 rājā Artepasy ārthaya ddhesāmttu tathā caturnam ma
  - s hārājno Dhrtirāstra Virudhala Virupalsa Vai
  - ı śravanasy ārthāya tesămttu tathā Vyaghrasya visaya
  - s parīpālakasy ārthāya tesamttu Kapīlasyā mahā
  - R 1 yaksasy arthāya ddhesāmttu Manībhadrasyā Purna[bha](d)ra
    - 2 sy arthaya tesāmttu Janarsabhasya mahāyaksasy ārthā
    - s ya tesāmttu sarvesām sımaparıpālakanam¹) deva
    - 4 tānam arthāya tesāmttu sariesām sangharāmapari
  - s palakanam deratanam arthaya ddhesāmttu rty eva
  - 54 V 1 ntahpu[ra](vargasya) krten äddhyesathäh tathä Bharukarā
    - 2 ja") Sakarā [H] cyukarājasya Garramperkagaušura[s]y e
      - s ramādīnam³) sarvvesām gaušuramahātmanām sarvves(ā)m⁴) rājo
      - ı pasthāyakanam sarvvesām ıkānām sarvvesām
      - s Kucivisayasamını na dana[pat]ı
    - R 1 nā(m) sucaritacarinā(m)5) yesam 1 paribhūm t
      - 2 jivitopakarana te rma amrtopa
      - s gah syād amrtapada yā sanam nīrviedā
      - 4 ya viragāya nirodhāya nirvvānāya sam
    - s varttamtu ntyasya ca bhrksunisamghasya vr[d]dh
  - 55 V 1 pramukhābh[āv](a)t samghana [p]r(a)pt[ā]nam ku(śa)-
    - 2 [l]ānam dharmānām praptih syā balaiaišara
    - s dyatāy astu<sup>6</sup>) ye ce samahasy opa
    - s sthānakarmāni sampradyukta tad upasthā
    - s nakarma ksipprajanmaksa(ya) (s)tu—tathā Mai
    - R 1 treyaprāmukhānam mahāsa(tvānām bo)dhisatvana(m) kr
      - ten āddhycsatha yad anena (addhycsa)nena ksippram-a
      - s nuttară sammyaksambo(dhim) buddhyantu-ta
      - 4 [thā Brahmānasya Saham(pateh Sa)klrasya ca?) dere
      - s ndrasya caturnāmñ = ca ma[h]ā(rajānā)m astātīmša[t]i

2) Über ja ist spater räji 1 geschrieben

\*) få oder få ist uber der Zeile nachgetrager \*) facari ist unter der Zeile nachgetragen

1) Vor stu ist über der Zeil spater noch ein gel eingefügt

<sup>1)</sup> ka ist unter der Zeile eingefügt

<sup>\*)</sup> Über en ist spater itze geschrieben. Das nī hat eine ungewöhnliche Form.

\*) en oder en ist über der Zeile nachgetragen.

<sup>7)</sup> ea hat eine abson kriicke Form. Viell icht stand ursprunglich ein anderer Buchstabe da

```
57 V 1 upatrapo upa rg[o] upabhāsapras
2 tatha Brahmanāsya Sahampatisya¹) Šal.(krasya ca detendrasya)
3 caturnañ²) ca mahārāyā[n](ā)m (astā)
4 timša[dga]ntarvva[1]umbhandanāga
5 nām lrtenam dahesathāh tatha hipp
R 1 tr ahitadhyasayapravritac[i]tta
2 ladha vacanavibhi²) nirgatatia¹)
5 tadavacokāta [a]nya
4 ya dāhesathah yat anena dāhesat[e](na) (Ku)
5 cimaharayīā Artepasy ārthāya dāhe[sa]
```

58 V 1 ntu pranitat pranitata

```
2 jñadevatā 5) nāgaradevat[ā]
```

s lašālasāmicis tu

4 tā 1ha samgharame sarvva[t](t)ra

s parsgrhita de(1a)[ta] tāsām=apy

R 1 natapujabhi nirila ntu tath āne
o nena yā gatir ga(n)[q](ā)vālukap

3 ddhanām sa gatir astu sa

4 addhuesantı ärvasamaha da

s harāyna Artepasy arthāya

Zur Erganzung dieses Textes kann ein anderes Bruchstuck dienen (Nr IX) Es ist das linke, bis zum Schnurloch reichende Stuck eines ur sprunglich etwa 7,8 cm hohen und sicherhich ziemlich langen Blattes Auf der Vorderseite steht in schöner spatierer Schrift, die aber stark abgeneben ist, ein Sutratext der uns hier nicht weiter angeht Auf der Ruckseite gegen den oberen Rand hin hat ursprunglich in sehr großer dunner Schrift weinigstens eine Zeile gestanden Sie ist aber fast unleserlich, nur das Wort (ä) jusmanta ist zu erkennen Spater hat ein anderer in großer, aber un regelmaßiger Schrift auf diese Seite das Folgende geschrieben

(Kucıma)

```
dh (n)u(t)tar ///
neng ojaiantāsa syuh bala ///
```

2 nena ojatamasa syun oma /// 3 rvañ ec amam Kucivisayakrisna ///

4 Kucisvarasya Kucimaharā(jūah) ///

5 rajno-ntapuravargasy arthuy-a(d)dhy(e)[s]a(tha) ///

s [n]ā sariesām gaušuramahātmānā [s] ///

Die beiden letzten Zeilen dieses Textes kehren in Nr VIII in 54 V 1 und 3 wieder, die Variante arthäya für kriena ist inhaltlich belanglos Wir

<sup>1)</sup> sya ist unter der Zeil nachgetragen und nicht ganz sieler 1) Imks von ra außerhalb der Zeil steht am Rande noch ru

<sup>3)</sup> Cemeint ist wohl cacana liblier Zwischen bl.; und dem käta der folgen len Zeile ist spider cara einze figt.

<sup>4)</sup> no 1st spater emgefügt

<sup>\*)</sup> Zwischen dem und dim kila dir folgen lin Zeile ist später my i gesehrt ben

können also den verlorenen Anfang des Textes von Nr. VIII 54 nach dem Bruchstück Nr. IX erganzen.

Der Schlussel zum Verstandnis des Textes liegt in dem Wort adhyeşatha, das in den Schreibungen addhyesatha (55 R 2), addhyesathāh (54 V. 1). ddhesathāh1) (57 V. 5, R. 4) vorliegt. Ich glaube nicht, daß man darin eine 2. Plur. Pras. sehen darf; alhyesatha ist offenbar imperativisch gebraucht und falsche Sanskritisierung eines volkssprachlichen ajihesatha 'bittet". Auf einen Imperativ weist auch das in 50 V. 2, R. 1, 5 auftretende ddhesāmttu, fur das 50 V. 4, 5, R. 2, 3, 4 sogar tesāmttu erscheint. Beides scheinen Verderbnisse von adhyesantu zu sein, doch könnte man auch an adhyesatu denken und āryāsamahah als Subjekt erganzen. In 50 V.1 scheint addhyesato arvasanaha fur adhyesatv arvasanahah zu stehen und den Schluß des Satzes zu bilden; 'die Gemeinde der Edlen soll bitten'. Ob dieselbe Konstruktion etwa auch in 58 R. 4 anzunehmen ist, wo die Handschrift addhyesanti aryasamgha2) bietet, bleibt zweifelhaft, da der Zusammenhang des Textes nicht erkennbar ist 3). Nach Dharmasamgraha XIV ist die adhyesanā die funfte der sieben anuttarapūjās; im Bodhicaryāvatāra 3, 4 wird sie erklart als die Bitte an die Buddhas, die Leuchte der Lehre fur die leidende Menschheit anzuzunden

> sarvāsu dikşu sambuddhān prārthayāmi kṛtāñjalıh | dharmapradīpam kurvantu mohād duhkhaprapātinām\*) ||

Hier ist indessen das adhyezana offenbar im allgemeineren Sinne zu verstehen Wiederholt wird gesagt, daß die Bitte 'wegen' oder 'zugunsten' (krtena, arthäya) gewisser Personen erfolgen soll, und es werden verschiedene Ziele angegeben So soll die Bitte für den Harein des Königs erfolgen; für den König selbst, verschiedene andere Fursten, königliche Beamte und Gabenherren, damit ihre guten Werke sie zu dem Unsterblichen führen; für andere zur Erlangung des Nirväna; für den Nonnenorden zur Erlangung der kusala äharmas, für diejenigen, die mit Dienstleistungen für den Orden beschaftigt sind, auf daß diese ihre Dienstleistung ihnen zur baldigen Vernichtung der Wiedergeburten gereiche, für Mnitreya und die übrigen Mahäsattvas Bodhisattvas daß se um dieser Bitte willen bald die höchste

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Allenfalls kann man das Zeiehen für den Vvarga als Interpunktionszeichen betrachten und addhyegathä, däkegathä lesen, doch kommt sonst der Doppelpunkt in der Handschrift als Interpunktion nicht vor

in der Handschrift als Interpunktion nicht vor
 i) Vielleicht darf man aus der zweimaligen Schreibung ärydsamgha schließen, daß der Text nicht für Mönche, sondern für Nonnen bestimmt war

 $<sup>^{3})</sup>$  In 57 R 4 muß yatanenaddheşat . . wohl zu yad anenādhyeşanena verbessert werden

<sup>4)</sup> De la Vallée Poussur, Bouddhisme, Études et mat/raux, S 107f, und O. Frunke, Eine chunes-sehr Tempel-Inschrift aus Idikutšahr, S 60f, haben gezegt, daß die adhyrenna des Bodhie der sechsten Andachtsubung des Si fang kung kü, der Bitte, das Rad der Lehre rollen zu lassen, und dem k'uan it ing, der Ermalnung und Bitte, gewisser buddhistischer Wörterbucher ent-pricht

vollkommene Erleuchtung erlangen Einen breiten Raum nehmen die Bitten für die Götter ein Genannt werden Brahman Sahampati, der Götterkömig Sakra, die vier Mahärājas Dhrtarāstra, Virūdhaka, Virūpāksa und Vaisravana, der Schutzer des Reiches Vyāghra, der große Yaksa Kapila, Manibhadra und Pūrnabhadra, der große Yaksa Janarsabha, die 28 Gandharvas, die Kumbhāndas, die Nāgas, die die Grenzen schutzenden Göttheiten, die Stadtgottheiten, die den Sanghärāma schutzenden Göttheiten usw 1) Es sind also Furbitten maningfachster Art, zu denen her in ermüdenden Wiederholungen aufgefordert wird. Bei der Luckenhaftigkeit des Textes und der alles Maß übersteigenden Fehlerhaftigkeit der Sprache wie der Schreibung bleibt im einzelnen manches unklar. Es verlohnt sich indessen kaum, naher darauf einzugehen, Wert haben für uns im Grunde nur die historischen und geographischen Namen, die hier erseheinen.

Siebenmal kommt der Landesname Kuci vor Zweimal wird von dem Kucireiche (Kucivisaya 54 V 5, Nr IX, Z 3) gesprochen In 50 V 1, Nr IX, Z 4 wird der Kuciświra Kucimaharāja erwahnt Derselbe Ausdruck ist uns schon in Nr IV begegnet, es war offenbar der offizielle Titel des Kömigs In Nr VIII wird uns auch der Name genannt In 50 V 1f findet sich Kucisvarasya Kucimah(a)rājā Artepasyārthaya, in 57 R 4f (Ku)cimahārayāā Artepasyārthāya, in 58 R 4 (Kucima)hārāyāa Artepasyaust sit sicherlich nur der nach der Sanskritweise gebildete Genitiv des Namens, der in der einheimischen Sprache Artep lantete, und ich habe schon oben gesagt, wie durch dieses Artep die Richtigkeit der Herstellung des Namens Suarnatep bestatigt wird Worauf der erste Bestandteil des Namens zuruckgeht, vermag ich micht zu sagen Ebenso bleibt die Zeit des Artep vorlunfig unbestimmt, unter den Königsnamen, die die chinesischen Quellen beten, habe ich keinen gefunden, der sich mit Artep vereinigen heße

In 54 V 1 wird ein König von Bharuka (Bharukarāja)\*) genannt Selbstverstandlich muß Bharuka in Ostturkestan gesucht werden und wahrscheinsich sogar in der Nahe von Kuei. Da der König als rajam bezeichnet wird, wahrend der Kueikönig stets den Titel mahārāja erhalt, so war er vermutlich ein kleinerer Furst und stand vielleicht in einem Abnangischeitsverhaltnis zu dem Kueikönig. Ich glaube, daß wir unter Berucksichtigung dieser Verhaltnisse die Lage von Bharuka mit Sicherheit.

<sup>1)</sup> Auch in der Liste der Schutzgötter von Auei im Candragarbhasutra er seheinen zwei großo 2 aksas und ein Kumbhanda, ein bestimmter Nagarbja im König reich von Auei wird in einem anderen Text des Mahasaminpäta erwähnt (Lévi, S 343f) genauere Übereinstimmung in den Namen zeigt sich aber nicht.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Bharukardja, das sieh grammatisch nicht konstrueren 1981, ist später zu Bharukardjud (für jääh) verbesert worden. Allerdings ist auch diese Form noch nicht richtig, aber es ist zu belenken, daß in dem Sanskrit der Mönche sogar mahärdja als in Stamm ficktiert wird.

bestimmen können. Huen tsang berichtet uns, daß ihn eine Reise von mehr als 600 Li in westlicher Richtung von Kuci durch eine kleine Sandwuste nach einem Reiche 股底池 Poluka brachte Eine chinesische Note zum Text bemerkt, daß alte Namen fur Po lu ka Ki mo oder Ku-mo seien Man hat angenommen, daß die letzteren Namen nur eine Wiedergabe des in zentralasiatischen Ortsnamen so haufigen turkischen Wortes fur 'Sand' gum seien, und hat dementsprechend in Po lu ka ein Sanskritwort Bālukā wiederfinden wollen1) Ich will auf die Frage der Identifizierung von Po lu ka mit Ku mo und weiter mit dem heutigen Aksu oder einem Ort im Distrikt von Aksu nicht weiter eingehen Die Zuruckfuhrung des chinesischen Namens auf Bālukā ist aber sicherlich falsch, ganz abgesehen davon, daß das Wort fur 'Sand', wie gerade aus 58 R 2 hervorgeht, auch in der zentralasiatischen Aussprache des Sanskrit välukä, nicht baluka lautete Die alte Aussprache der drei chinesischen Zeichen war Bar ruk ka (Karlgren B'udi(b'udô) lu(o)k kaja), die beiden ersten Zeichen verwendet Huen tsang auch zur Wiedergabe der beiden ersten Silben von Bharulaccha oder Bharulacchapa2) Es scheint mir danach vollig sicher zu sem, daß der chinesische Name auf Bharuka zuruckgeht und dieses Bharuka mit dem Bharuka unserer Fragmente identisch ist

Auf Bharukarāja folgt in der Handschrift Sakarā Sakarāja oder Sakarājāo zu erganzen ist. Man wird zunachst an einen Saka König denken, aber es ist im Grunde doch recht unwahrscheinlich, daß hier das Volk der Sakas erwahnt sein sollte Die Schreibung des Namens mit dem dentalen s wurde zum mindesten ungewöhnlich sein, und da Bharuka ein dem Kucireiche benachbarter Staat war, so wird auch Saka der Name eines Landes oder einer Stadt in der Nahe von Kuci gewesen sein

Der folgende Name H cuularānasua ist leider verstummelt, doch ist von dem ersten alsara genug erhalten, um jeden Zweifel an der Lesung h auszuschließen Der Vokal bleibt indessen unbestimmt, es kann a oder jeder andere durch ein übergeschriebenes Zeichen ausgedruckte Vokal ge-Wesen sein Das zweite alsara muß cyu gelesen werden, die Lesung cpu ist unwahrscheinlich, da die rechte Vertikale beim pa nicht so hoch hinaufgezogen zu werden pflegt. Es ist daher kaum möglich, H cyuka etwa mit dem in Nr I erscheinenden Hippula zusammenzubringen Dem widerspricht auch, daß H cyula einen besonderen rajan hatte, also offenbar wieder em Vasallen oder Nachbarstaat von Kucı war, wahrend aus Nr I zu schließen ist, daß Hippuka eine Stadt innerhalb des Gebietes von Kuci war Dazu kommt, daß es nicht unwahrscheinlich ist, daß jene Stadt in unserem Text selbst unter dem Namen Hippuka erwähnt ist. Die funfte Zeile der Vorderseite von Bl 57 bricht mit tathahipp ab Die Worte mussen den Anfang eines Satzes bilden Da die meisten Satze in diesem Abschnitt

<sup>1)</sup> Watters, On Yuan Chwang I, S 64f \*) Watters, ebd II, S 241, 325

des Textes mit  $tath\bar{a}$  beginnen, muß  $tath\bar{a}$  für  $tath\bar{a}$  verschrieben sein und das nachste Wort mit hipp beginnen Über dem pp hann kein Vokalzeichen gestanden haben, ebenso ist es ausgeschlossen, daß unter dem pp ein r gestanden haben sollte, das die Verdoppelung des p veranlaßt haben könnte Dagegen ist es nicht ummöglich, daß ein untergeschriebenes u weggebrochen ist Ein mit hipp beginnendes Sanskritwort gibt es nicht, die Erganzung des hipp zu Hippuka liegt also jedenfalls nahe

Bei der Unbestimmtheit des Vokals der ersten Silbe von H cyulka ist eine völlig sichere Identifizierung kaum möglich, aber eine Vermutung möchte ich doch nicht unterdrucken Nichts lindert ums Hocyula zu lesen, das entweder der Name selbst oder eine adjektivische Ableitung von Hocyu sein könnte, wie eine solche z B auch in Kauceyanarendra (oben S 534f) vorliegt. Dieses Hocyula oder Hocyu aber wurde sich öhne Schwie rigkeiten dem Namen gleichsetzen lassen, den die sonst als Idiqut Sähri, Qarayoja, chines Kao c ang, bekannte Hauptstadt des spateren Uiguren reiches in den alten uigurischen Texten führt, namlich  $Xoco^1$ ). Es würde dann dem Bharuharäja im Westen der Hocyukaraja als der König des östlichen Nachbarstaates von Kuci gesenüberstehen \*

Es bleibt endlich noch der Garramperkagausura, was entweder 'der gausura von Garramperka', oder, wenn Garramperka adjektivische Ableitung wie das obenerwahnte Kauceya sein sollte, 'der gausura von Giramper' oder 'Geramper' oder 'Geramper' bedeutet Ich weiß diesen Namen nicht zu lokalisieren')

Der Garrampeikagausura wird nur als der erste aller gausuramahātmans erwahnt (54 V 3 = Nr IX Z 6) Ihre Bezeichnung als die gausura Edlen, hire Zusammenfassung zu einer ganzen Gruppe und ihre Anfuhrung liniter den drei rājans beweist, daß die gausuras an Rang erheblich hinter dem rajan zuruckstanden. Wir können den Titel bis in die ersten nachchrist lichen Jahrhunderte zuruckverfolgen. In der Form gusura findet er sich bereits in den von Stein in Nija gefundenen Kharosthi Dokumenten (Kharosthi Inscriptions, Part I Nr 187 320 328 401). Sogar die Verbindung mit mahātman kehrt dort wieder gusura mahativana Nr 216 295, gusura mahatva Nr 415 2). Der Titel war also sowohl im Norden wie im Sudon Turkestans im Gebrauch.

Vielleicht war er sogar in Indien bekannt. In Sanci ist auf einer Steinsaule der Anfang einer Inschrift erhalten, die aus palkographischen Grunden etwa ins 5 Jahrhundert gesetzt werden muß (Fleet, Gupta In

Siehe z B F W K Muller Zwei Pfahl Inschriften aus den Turfan Funden
 S 12

<sup>&</sup>quot;) Der Name klingt an Urumta an, allein nach Bretschneider Mediaeval Res-arches Vol II p 28, at Urumta ein daungarischer Name der in den ehmesischen Annalen erst im Jahre 1717 erschenich.

<sup>\*)</sup> Auch in Nr 234 wird ura mahatra zu gusura mahatra herrustellen sein

scriptions, Nr 73) Der erhaltene Text lautet . ¹ whārasiāmīgo surasimhabalapultrarudra Tleet macht den Rudra zu einem Sohn des Gosūrasimhabala, allein man wird zugeben, daß ein aus vier Wort stammen zusammengesetzter Name ein Unding ist Aber auch ein Doppel namo, Gosūra und Simhabala, ist wenig wahrscheinlich, jedenfalls durfte ein Name Gosūra in Indien ganz vereinzelt dastehen So drangt sich die Vermutung auf, daß gosūra ein Titel ist und zwar das volksetymologisch leicht umgestaltete gusūra oder gausūra, das hier in Verbindung mit vihā rasrāmin erscheint, wie es in dem Kharosthī Dokument Nr 187 neben tiharagala steht.

Konow, SBAW 1916, S 819, hat gusura mit dem ersten Bestandteil des Namens des Kusankönies, der auf Munzen als Kozoulo Kadphizes, Kozola Kadaphes, in indischer Sprache Kujulakasa, Kujulakaphsa oder Kuyulakarakaphsa erscheint, und weiter mit Kusuluka, Kusulua, dem Beinamen der Satrapen Liaka und Patika, zusammenbringen wollen Die Schwierigkeiten, die die lautlichen Verschiedenheiten dieser Identifi zierung entgegensetzen, sind betrachtlich, aber, wie Konow gezeigt hat, nicht unuberwindlich, etwas Mißtrauen erweckt allerdings, daß man zu der Annahme gezwungen ist, daß kein einziger der drei Konsonanten des Wortes seinen ursprunglichen Lautwert gewahrt haben sollte Allein abgesehen davon glaube ich, daß wir jetzt wenigstens das kujula in Kujula Lasa usw endgultig von gusura trennen mussen Der Nachfolger des Kozou lo Kadphizes ist Ocemo Kadphises in indischer Sprache V ima Kathphisa") Die beiden Namen unterscheiden sich nur in ihrem ersten Bestandteil Fur gusura steht es letzt fest, daß es ein Titel war Wer annimmt, daß kujula = gusura sei, wird notwendigerweise annehmen mussen, daß auch vima em Titel sei Daß das im höchsten Maße unwahrscheinlich ist, braucht kaum gesagt zu werden Noch schwerer wiegt vielleicht ein zweites Der erste Kadphises bezeichnet sich auf seinen Munzen als Kusanayavuga, Khusana jaŭa 'als Kusan uabvu , in spaterer Zeit als mahārāja rājarāja oder rajātīraja Es ist aber doch kaum anzunehmen daß er noch als unab hangiger Herrscher den dem gusutg entsprechenden viel tiefer stehenden Titel gebraucht haben sollte, und auch yabyu ist keineswegs mit gusura identisch, wie die Kharosthi Urkunde Nr 401 zeigt, wo ein yapyu Bhimasena neben dem gusura Kusanasena erscheint \* Schließlich möchte ich auch noch darauf hinweisen, daß in den Munzlegenden die Titel stets im Genitiv stehen, kujula aber niemals eine Endung zeigt. Auch das scheint mir zu beweisen, daß kujula mit dem Titel gusura nichts zu tun haben kann Ob kujula nun mit dem turkischen güilü 'stark' zusammenhangt, wie Hultzsch glaubt (ZDMG LXIX, 176), oder mit dem turkischen güzel 'schön', wie Konow annimmt, ist eine Frage auf die ich nicht eingehen möchte

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Die ersten drei algaras die Fleet a(†)ku hiest, sind ganz unsicher <sup>5</sup>) Rapson Actes du XIV \*Congrès International des Orientalistes Tome I p 210 <sup>5</sup>402 Later Kleins Sebities

Ahnliche Bedenken bestehen gegen die Verbindung von gusura mit Kusulula In der Tavila-Tafel<sup>1</sup>) steht Lsaharatasa Cukheusa ea ksatrapasa Laako Kusuluko nama tasa putro Paftaffol, in der Löwen-Inschrift von Mathurā<sup>2</sup>), mahaksatratasa Kusuluasa Patikasa Nach dem Wortlaut der Tavila-Tafel bildet Kusuluka einen Bestandteil des Namens, und schon dadurch wird eine Gleichsetzung mit dem Titel gusura erschwert Noch unwahrscheinlicher aber wird diese Identifizierung, wenn wir sehen, daß Liaka daneben den Titel eines Satrapen, Patika sogar den eines Groß-Satrapen fuhrt Ich möchte es daher vorzeien, wenigstens vorlaufig in Kusuluka. Kusulua einen Familiennamen zu sehen

Was den Ursprung des Wortes gusura-gausura betrifft, so laßt sich mit Sicherheit wohl nur sagen, daß es nicht indisch ist. Herkunft aus dem Turkischen ist von vornherein nicht unmöglich, da die Dokumente, in denen gusura zuerst erscheint, auch den Titel yapyu enthalten, der nach allgemeiner Ansicht aus dem Turkischen stammt. Unter den zahlreichen turkischen Titeln, die uns überliefert sind, zeigt aber hochstens das in den Orkhon Inschriften3) auftretende kül čur, mpers quil čūr4), chines L'ue lu čuo, l'ue čuo5), einen gewissen Anklang an gusura Allein die lautliche Übereinstimmung zwischen den beiden Wörtern ist doch nicht groß genug. als daß ihre Identitat ernstlich in Frage kommen könnte. So ist die Herleitung aus dem Iranischen schließlich das wahrscheinlichste Lautlich wurde av gaosāra gut zu gušura—gaušura stimmen, aber gaosāra kommt nur als Beiwort von nmana vor und man sieht nicht ein, wie ein Wort mit der Bedeutung 'reich an Rindern' zu einem Titel hatte werden können So bleibt mir wenigstens der Ursprung und die Etymologie von gusuraaausura dunkel \*

## Zur Geschichte des I im Altindischen.

Durch seine Altindische Grammatik hat sich Jakob Wackernagel um die indische Philologie ein Verdienst erworben, für das die Vertreter dieser Wissenschaft ihre Dankbarkeit, wie ich meine, nicht besser bezeugen können als dadurch, daß sie aus dem Gebiet ihrer engeren Studien Steine zum Ausbau des großen Werkes beitragen, so klein auch die Zahl der Lucken ist, die der Meister gelassen Möge der verehrte Mann, als dessen Schulerich mich betrachte, obwohl ich nicht zu seinen Trußen gesessen, den folgenden bescheidenen Beitrag in diesem Sinne freundlich entgegennehmen

<sup>1)</sup> Konow, Khar Inser S 28 1) Fbd S 48

<sup>2)</sup> Thomsen Inscriptions de l'Orkhon déchiffrées, S 130, 155

F.W.K. Müller, Fin Doppelblatt aus einem manichäuschen Hymnenbuch (Mahrzämag) S 14

<sup>4)</sup> Chavannes, Documents sur les Tou kine (Tures) occi lentaux, Index, & 339f

ImPah geht bekanntlich d, dh im Inlaut zwischen Vokalen in l bzw lh uber In den in altprakritischen Dialekten abgefaßten Inschriften des nordlichen Indien schien das Zeichen für la nur ganz vereinzelt vorzu-Lommen Ich habe JRAS 1911, S 1081ff, gezeigt, daß das ein Irrtum ist, der auf falschen Lesungen beruht Das Zeichen fur la gehört bereits der altesten Form der Brähmi an, wie sie in den Inschriften des Asoka vorhegt Es findet sich in den Asoka Inschriften zu Delhi Toprā, Delhi Mirath, Radhia, Mathia, wahrscheinlich auch in der Jaugada Inschrift, in spaterer Zeit ferner in Inschriften zu Mathura, Sanci, Kudā, Kārlē, Nāsik, Amaravatī, Bhattiprolu Das I muß also in fast allen altprakritischen Dialekten vorhanden gewesen sein Nur in der Sprache des außersten Nordwestens scheint es zu fehlen, wenigstens ist ein Zeichen fur la in der Kharosthi Schrift die in jenem Gebiete bis etwa zur Mitte des 3 Jahrhunderts n. Chr. ublich war, bis jetzt nicht nachgewiesen worden. Die Bedingungen, unter denen l erscheint, sind dieselben wie im Pali. Allerdings findet sich neben l uberall auch d So steht z B ın den Asoka Inschriften neben dulı , dalıauch dudi, neben duralasa, pamnalasa auch duradasa, pamnadasa Allem das d ist in diesem Fall nicht immer ganz sicher Da sich das Zeichen fur la nur wenig von dem fur da unterscheidet, so bedurfen die Lesungen der Nachprufung am Steine selbst oder an Abklatschen, ehe man etwas Bestimmtes über die Verteilung von d und l sagen kann. Ein besonderes Zeichen für Iha gibt es nicht Es wird vielmehr dha geschrieben, doch findet sich gelegentlich auch die Schreibung la, also mit Verlust der Aspiration, so z B in den westlichen Höhleninschriften Asālamitasa (10661)) = sk Asādhāmstrasya, bhat Āsālamstena (1110) neben Asādhamstāye (1098) Denselben Übergang eines d in l zeigen ferner die literarischen Alt Prakrits in den Fragmenten der buddhistischen Dramen') Hier erscheint das l sowohl in der Alt Sauraseni wie in der Alt Ardhamagadhi. Schon fruh aber wird das l aufgegeben oder wenigstens in der Schrift micht mehr von lgeschieden So findet sich in den westlichen Höhleninschriften auch schon Asālhamītāya (10413)), in einer und derselben Inschrift (1105) erscheint der Name eines Distriktes als Māmāda und Māmāla In einer Inschrift zu Amaravatı (1248) wird der Name des bekannten Königs Siri Pulumāvigeschrieben, wahrend er in den Inschriften zu Näsik (1122-24) Siri Pulumarı oder Sırı Pulumdyı lautet In den Kupferplatten von Hîra hadagallı (1200) und Mayıdavolu (1205) erscheint altes f regelmaßig als d, altes d aber als l, so gula = sk. guda, pulā (pulā) = sk. puda

Der Weg der in der Zeit der Alt Prakrits beschritten ist, wird in den

Der Weg der in der Zeit der Alt Prakrits beschritten ist, wird in den literarischen Mittel Prakrits fortgesetzt. Die Grammatiker lehren wie

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Die 7ahlen sind die Nummern der Inschriften in meiner List of Brahmi Inscriptions

<sup>)</sup> Bruchstucke bu ldhistischer Dramen S 37, 44

<sup>2)</sup> In derselben Inschrift aber auch podl

Pischel, Grammatik der Prakrit Sprachen § 226, 240, ausfuhrlich ausein andersetzt, den Übergang von d in l und fugen nur eine, ubrigens stark varuerende, Liste von Wörtern hinzu, in denen angeblich das d erhalten bleibt. Die nordindischen Schreiber kennen aber das Zeichen für la gar nicht mehr, sie schreiben dafür vielmehr la, wahrend die sudindischen Handschriften das alte la vielfach bewahrt haben. In den sudindischen Handschriften wird sogar umgelicht das Gebiet des l oft zu ungunsten des l erweitert. So wird z B in den Telugu Handschriften der Vikra morvasi in den Prakrit Abschnitten überhaupt nur la geschrieben 1), auch in den Malayälam Handschriften des Bhäsa findet sich nur selten einmal

Die Neigung, das la durch la zu ersetzen, macht sich ubrigens auch in den Pah Handschriften bemerkbar Unendlich off it werden Wörter mit I geschreben, für das wir ein I erwarten sollten Daß umgekehrt gelegentlich auch einmal fehlerhaft I anstatt I erscheint, ist nicht zu leugnen Wenn Childers nebeneinander daliddo und daliddo anführt so ist die erste Form sicherlich falsch Das cela neben dem gewöhnlichen cela, das Muller, Grammar of the Pah language, S 27 zitiert wird durch die Überein stimmung von cela bei Panin und acelaka in Handschriften des bild dististischen Sanskrit kanons als falsch erwiesen. Von einem weitgehenden Eintreten des I für I kann aber im Pah so weing die Rede sein wie in den Alt Prikrits der Inschriften und Handschriften. Wo hier regelmäßig ein I auftritt laßt es and das Vorbandensein eines alten d schließen

Man darf die hier nur fluchtig skizzierten Verhaltnisse im Prakrit bei der Beurteilung des Auftretens eines l für d im Sanskrit nicht außer acht lasson In der uns erhaltenen Rezension des Rgveda gilt für d und dh aus nahmelos dasselbe Gesetz wie im Pali. Die übrige vedische Literatur kennt das I nicht, in Paninis Lautsystem hat es keine Stelle. Nun finden wir aber soit dem Atharvaveda anstatt des zu erwartenden döfter ein I. Wacler nagel vergleicht in seiner Grammatik I 221 mit dem Übergang von d in I den vedischen Übergang von d in l Ich meine daß die Entwicklung des I nicht eine Parallelerscheinung als vielmehr die Fortsetzung des Wandels von d in list Es erscheint mir unmöglich die Geschichte dieses lim Sans krit von der vollkommen klaren Geschichte des entsprechenden I im Prakrit zu trennen zumal zahlreiche Wörter des klassischen Sanskrit die ein solches I enthalten, sicherlich einfach aus der Volkssprache übernommen sind. Wir durfen aber auch nicht vergessen, daß die Belege für das aus dentstandene I fast ausschließlich nordindischen Handschriften entstammen. die auf kein hohes Alter Anspruch machen können Das Bild andert sich völlig wenn wir die alten indischen Palmblatthandschriften heranziehen die uns im Sande von Turkestan erhalten sind. Hier ist das Mittelglied I häufig genug Die Reste der oben erwahnten etwa aus der Mitte des zweiten

<sup>1)</sup> Sube d Ausgabs von Pischel Monatsber BAW 1875 S 618ff

Jahrhunderts n Chr. herruhrenden Dramenhandschrift mit ihrem nicht schr umfangreichen Sanskrit Texte enthalten allerdings nur ein Beispiel niladruma 'Nestbaum'i) Höchstens 200 Jahre junger ist eine Palmblatthandschrift von Kumäralätas Kalpanamanditika, die im nordwestlichen Indien geschrieben sein muß und von der umfangreichere Bruchstucke vorliegen In dieser Handschrift wird stets dh geschrieben badham gadham, vimudha, adhya, ebenso d in Verbindung mit y pidyate 392). kudyāntargato 46, tādyata 214 Fur d aber erscheint haufig I, so stehen nebenemander badisam 37. vikridita- 105. kadebara- 106. 108. 205. nadi-128, vridam 163, abhipiditah 232, und talākam 123, vilulitam 153, ayogulān 166, kalātrānām3) 188. nalinī 235, tādanajam 188, aber tālitas, tālita 214

Die Praxis des Schreibers dieser Handschrift stimmt genau zu der der Inschriften bis in den Anfang der Gupta Periode In der Felsen Inschrift des Rudradaman zu Junagadh4), wahrscheinlich aus dem Jahr 151 oder 152 n Chr, finden sich drdha 1, drdhatara-16, aragādhena 8, midha 3, api dayıtva 15, tadalam 1, vaidurya 14, pranadya 9, aber -ppranalı 2, prana libhir 9, pālikatrāt 1, vyāla 10, in der Saulen Inschrift des Samudragupta zu Allahabads) (um 360 n Chr.) virudhā 18, kridatā 14 vridita 27 vyā lulitena 8, Kaurālaka 19, Saimhalakādibhis 23, lalitair 27, lalita 30, in der kaum viel spateren kurzen Felsen Inschrift zu Tusame) - alına (alı ) 1 Keme der drei Inschriften enthalt ein I, das auf I zuruckgeführt werden mußte Fleets Annahme7), daß das Zeichen fur la dem sudlichen Alphabet entlehnt sei, ist durch den Nachweis des la in den Asoka Inschriften hin fallig geworden Es ist indessen leicht begreiflich wie Fleet zu seiner An sicht gelangen konnte Wahrend das la im nördlichen Indien nach dem Ende des 4 Jahrhunderts verschwindet ist es in den Sanskrit Inschriften des Sudens immer gebrauchlich geblieben. Wie es in der alteren Zeit ver wendet wurde, möge die Inschrift Pulikesins II zu Aiholes) (634/35 n Chr ) zeigen Hier erscheint das lin den Eigennamen Kalidasa 18, Alupa 9, Cola 15, Colanam 14, Kerala 15 Nala 4 Malava 11, Kaunalam 13, und den Wörtern -antaralam 13 alı 8 aıalı 9 kalaratrık 4 vulina 12. vigalita 11 Die meisten dieser Schreibungen sind richtig oder konnen wenigstens richtig sein Bedenklich ist Mālava da der Name in der Inschrift des Samudragupta mit l geschrieben wird Sicher falsch ist Lalarātri denn die Todesnacht ist eigentlich die Nacht der alles vernichtenden Zeit, kāla aber begegnet schon im RV 10 42, 9, hat also sicherlich altes le) Der Fehler könnte allerdings in diesem Fall auf volksetymologischer Um-

<sup>1)</sup> Oben S 195

<sup>2)</sup> Die Zahlen beziehen sich auf die Seiten der Handschrift

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Lies kalatraṇām <sup>4</sup>) Ep Ind VIII 42ff <sup>5</sup>) Corp Inser Ind III 6ff <sup>9</sup>) Ebd S 276 4) Ebd S 270 7) Ebd 8 4

<sup>\*)</sup> Ep Ind VI 4ff

<sup>1)</sup> Auch in der Inschrift selbst steht Lale in Zeile 16

deutung beruhen Man konnte den Ausdruck als 'die schwarze Nacht' verstanden haben, dann ware die Schreibung, wie wir sehen werden, richtig Nun bietet die Inschrift aber auch schon in drei Wortern ein I. fur das I zu erwarten ware in mault 1, lalana-6, rilola 14 Es zeigt sich also, daß man uber die Verteilung der beiden I Laute schon nicht mehr recht im klaren war Diese Unsicherheit nimmt im Lauf der Zeit immer mehr zu Als Beispiel moge das die sorgfaltig in kanaresischer Schrift geschriebene Praśasti auf Mallisena zu Śravana Belgola¹) (um 1150 n Chr.) veranschaulichen Wenn hier kuliśa 10, kalā 45, sakala 32 144 162 167 171 213, bala 28 125 geschrieben wird, so kann hier kein auf d zuruckgehendes l vorliegen, da schon im Rgveda kuliša, kala, bala erscheint Ebenso unmöglich kann l auf d zuruckgehen, wo es sich um ein erst sekund ir in den Inlaut getretenes I handelt wie in trailolya 111 195, vilasat 45 vilasa 118 milaya 125 Anderseits wird für ein sicher altes I gerade wieder I geschrieben in mauli- 46 145 Die völlige Unzuverlassigkeit der Inschrift Schreibung neben alhila 66 164 195, nikhila 57 steht alhila 135, neben salala salala 62, neben alam 28 alamirta 142 168, alamalam 171, neben bala bala 134, neben mala 191 194 rimala 65 71 145, nirmmala 3 139 mala 187 190 205, neben kamala 137 140 210 kamala 146 Das selbe Durchemander herrscht soweit meine Kenntnis reicht, auch in den nungeren sudindischen Handschriften Es wird vermutlich gelingen, mit Hilfe der Inschriften den Zeitpunkt genauer zu bestimmen wann diese anschemende Regellosigkeit eingesetzt hat und ebenso das Gebiet ihres Auftretens scharfer zu umgrenzen unter Heranziehung der dravidischen Sprachen wird man vielleicht auch die Grunde der Verwirrung ermitteln Vorlaufig aber wird man gut tun, die sudindischen Schreibungen für alle sprachlichen Fragen beiseite zu lassen

Wenn nun wie wir gesehen das I im Sanskrit im Norden noch bis gegen das Ende des 4 Jahrhunderts gebraucht wurde so fallt es einem sehwer zu glauben, daß es bereits in vedischen Texten durch I verdrangt sein sollte Wenn in der kanna Rezension der Vajastneyssamhnta regelmaßig I, Ih an Stelle von d dh erscheint, so halte ich es fur hochst wahr scheinlich daß ursprunglich in der Schule der Kannas dasselbe Gesetz galt wie im Rgveda und daß erst in unseren Handschriften I, Ih durch I Ih ersetzt wurde Ebenso wird auch im Sänkhayana Srautasütra in den Mantras I für altes I geschrieben Es laßt sich wie ich glaube, sogar zeigen daß zur Zeit der Abfassing des Vajasaneys Pratisäkhya in der Schule der Känvas noch I und Ih gesprochen wurde Das mag zunachst paradox klingen, da das Prätisäkhya in 4,143 gerade den Übergang von d, dh in Ih 'nach der Meinung einiger' ichtt dadhau lahhe elsen In 8 45 leißt es aber, nachdem vorher das ganze Lautsstem (varnasamgraha) ausein-

<sup>1)</sup> I p Ind III 189ff

andergesetzt ist tasmin lalkankvämüliyopadkmäniyanäsikyä na santi Mādhyandinānām In dieser Form ist das Sūtra sinnlos, denn naturlich ist das l in der Madhyandina Rezension ganz gewöhnlich, und zufallig kommt auch Ih in upa valhāması (VS 23, 51) vor Es können selbstverstandlich, wie auch der Kommentator bemerkt, nur die aus d. dh entstandenen I Laute gemeint sein. Ist das aber der Fall, so mussen diese Laute in dem Sütra sich in der Aussprache von dem gewöhnlichen l unterschieden haben und bei der Niederschrift des Prätisäkhva auch durch besondere Zeichen ausgedruckt gewesen sein. Erst spatere Schreiber wußten offenbar mit diesen Zeichen nichts mehr anzufangen und haben sie durch la, lha ersetzt Die Verlegenheit der Schreiber zeigt sich zum Teil auch noch in den Lesarten der Handschriften, nach Weber, Ind Stud 4, 327 schreibt A tasminn riha-, B tasmin lla Ist aber in 8, 45 ursprungliches lalha durch lalha verdrangt worden, so durfen wir dasselbe auch fur 4, 143 annehmen So tritt die Form, in der das Sütra 8, 45 auftritt, ent schieden für die Annahme ein, daß zur Zeit der Abfassung des Prätisäkhya auch m der Kānva Schule noch l, lh galt Sollte dies Sūtra, wie Weber vermutet, ein spaterer Einschub in dem Werk sein, so wurde das die vor getragene Argumentation naturlich durchaus nicht entkraften, im Gegenteil, das Sütra wurde dann nur zeigen, daß auch nach der Abfassung der Prātiśākhya noch I, Ih gesprochen wurde

Eine ahnliche Erklarung gilt offenbar auch fur sal itt und phal itt in AV 20, 135, 2 3 Da sonst phat als schallnachahmendes Wort erscheint, so ist sicherlich phal its auf phal its (fur phat its) und wahrscheinlich auch sál iti auf sal iti zuruckzufuhren Die Worte gehören aber den Kuntāpasuktas an, die bekanntlich erst spater dem AV angefugt sind, und es ist ganz verstandlich, daß ein ursprungliches lim ihnen durch lersetzt wurde, da dem AV das l fremd ist. Alles was sonst aus den Samhitas für ein auf d zuruckgehendes l angefuhrt wird, scheint mir sehr zweifelhafter Natur zu sein Mehrere Male (1 3 1-5 6-9, 18 2 22) findet sich im AV ein schallnachahmendes båll it. Gowiß liegt es zunachst nahe, dies nach Analogie der oben angeführten Wörter als båll its aufzufassen. Allein belegt ist ein bat nirgends1) Auch der Padapatha weiß nichts davon, er betrachtet bal als Grundform Ebenso steht bal in der Wiederholung des Pada bahre te (TS bahrs te) astu bal iti in K 13, 9 und im Samhita und Padapātha in TS 3 3, 10, 2, obwohl hier bad stehen mußte, wenn bat die Grundform ware So werden wir also doch wohl ein lautmalendes bal an erkennen mussen AV 8, 6, 2 kommt als Name eines Damons pramīlinvor, das von mamila gebildet sein und etwa der 'Einschlafernde' bedeuten wird Von der Wurzel mil findet sich aber auch schon im RV 1, 161, 12 sammilya KZ XXVIII, 298 wollte v Bradke mil auf \*mid , \*mizd zuruckfuhren und mit mis 'mit den Augen zwinkern' in Verbindung bringen

<sup>1)</sup> Das im R1 gebrauchte baf hat eine ganz andere Bedeutung

und fragte, ob sich damit auch midam 'leise' in KS 29, 2 vereinigen ließe Bartholomae, IF III, 184, und Wackernagel haben v Bradkes Erklarung gebilligt, mir erscheint sie unannehmbar, da ich es für ganzlich ausge schlossen halte, daß schon im RV d zu l geworden sein sollte, noch dazu in der Verbindung mit y, und nirgends eine Spur von dem vorauszusetzenden l erscheint, auch die Inschrift von Junagadh bietet unmilita Auf midam ist gar nichts zu geben. So hest allerdings die Handschrift des Kāthaka, die Kap S aber hat nīdam, was v Schroeder in den Text aufgenommen hat, und da das Wort den Gegensatz zu uccash 'laut' bildet. so durfte selbst Bloomfields Konjektur nīcam nicht ganz von der Hand zu weisen sein Aber selbst in dem Fall, daß midam die richtige Lesart sein sollte, steht es doch der Bedeutung wegen mil so fern, daß der Gedanke eines Zusammenhanges der Worter nicht einleuchtet Vom AV an findet sich ferner il 'stille halten' RV 1, 191, 6 hest die Mullersche Ausgabe tisthatelayatā su kam, wahrend die Aufrechtsche ilayatā bietet1) Im AV . wo der Vers 1, 17, 4 erscheint, zeigt der Text in allen Handschriften das dentale l An keiner anderen Stelle der vedischen Literatur habe ich die Schreibung mit 1 gefunden, Panini 3, 1, 51 spricht, vorausgesetzt daß er dieselbe Wurzel im Auge hat2) von elayati. Ich kann unter diesen Um standen slavata im RV 1 191, 6 nur als falsche Lesart betrachten3) und damit fallt auch ieder Grund dahin ilayati von id 'Labung' abzuleiten. das meines Erachtens auch wiederum der Bedeutung nach mit il kaum zu vereinigen ist. In den Yajuhsamhitas findet sich endlich flamda 'Nahrung gewahrend' (MS 4, 2, 1 7, TS 7, 5 9, 1) und schon im zehnten Buch des RV (94, 10) steht in Aufrechts Ausgabe ilavantah, wahrend die Mullersche Ausgabe ılaıantah hest Wackernagel sieht in ıla eine Nebenform von ıda Mır scheint ila vielmehr eine Nebenform von ira zu sein, das als selbstandiges Wort und in den Ableitungen fravant, anira, anira, bereits ım RV erscheint und das iedenfalls nicht aus ida entstanden ist4) Daß die Inder selbst ila so aufgefaßt haben, schemt mir aus der angeführten Stelle der TS hervorzugehen tābhya slāmdenérām latām avārundāha ılā fur alteres ira ist zu beurteilen wie mluc, labh, loman, lohita usw im zehnten Buch des RV gegenuber den Formen mit rin den alteren Bücherns)

<sup>1)</sup> Im PW wird ausdrucklich bemerkt, daß mehrere Handschriften so lesen

<sup>2)</sup> Nach der Lasika ist ila prerane gemeint

<sup>3)</sup> Auch RV 7, 97, 6 schwanken die Handschriften zwischen nilavat und nilavat Richtig ist auch her nilavat siehe Oldenberg Rgveda, zur Stelle

<sup>4)</sup> Auf die Frage des Bedeutungsunterschiedes zwischen 193, 181 und 193 182 kann ich luer nicht eurgehen Daß in spaterer Zeit auch 1912 zu 18 geworden ist, soll natürlich nicht geleugnet werden siche z. B. Amara 3. 3, 42 geh
ßürdez ir 194 185.

<sup>\*)</sup> Sieho Wackernagel a a O I, 215 Wackernagel führt auch VS 10 22 (so zu les in) turdell dyuktasch an Daß das mildverstanden werden kann zeigt die Lassung, in der Wackernagels Worte ber Macdonell Verbe Grimmar, S 45 wiedergegeben werd in Selbstverständlich stell turdell der Regel gemäß nur in der känva Rezens on, die Madhyandina Rezenson hat turdell.

Ich glaube, daß wir unter diesen Umstanden nicht das Recht haben, den Übergang eines aus d entstandenen l in l schon für die vedische Zeit anzunehmen

Fur die nachvedische Zeit mussen wir l aus l erklaren, wenn im Sanskrit oder im Prakrit daneben ein d erscheint oder wenn durch alte nördiche Inschriften oder Handschriften in Sanskrit oder in Prakrit oder durch das Pali die Schreibung mit l gesichert ist. Ich brauche indessen nach dem, was ich bereits oben bemerkt habe, kaum zu betonen, daß aus dem Auftreten eines l für l in einem Sanskrit Texte nicht etwa zu folgern ist, daß dieser Text erst nach dem Ende des 4 Jahrhunderts entstanden sein musse. Für Asvaghoss steht der Gebrauch des l durch die alten Handschriften fest, in unsern Handschriften des Buddhacarita oder des Saundarananda aber findet sich kein l. Die Schreiber haben also das l durch l, zum Teil vielleicht auch in puristischer Weise durch d ersetzt. Gewisse Falle verlangen aber auch noch, wie ich im folgenden an einem Beispiel zeigen möchte, eine besondere Erklarung

Das in nachvedischer Zeit gebrauchliche Wort für 'Zeit', kala , kommt im RV nur an einer einzigen Stelle vor (10, 42, 9) Im AV wird es haufiger, in der Sprache der Brahmanas verdrangt es, wie schon im PW bemerkt wird, das alte Wort rtu mehr und mehr Das gleichlautende Adiektiv kala 'schwarz' ist der vedischen Sprache vollkommen fremd Es findet sich zuerst bei Pänini und dann unendlich haufig in der epischen und klassischen Literatur Im Pali sind beide Worter vorhanden, kala 'Zeit' wird stets mit l, kāla 'schwarz' im allgemeinen mit l geschrieben. Man hat diese Schreibung für die Etymologie von kāla 'schwarz' bisher ganzlich unbeachtet gelassen, wohl weil man annahm, daß kāla eine willkurliche Erfindung der Schreiber sei, bestimmt, das Wort von kala 'Zeit' zu unterscheiden Nun hest aber auch eine sehr alte turkestanische Papierhandschrift des Prätimoksasütra der Sarvästivädins, die den Text noch in ganz prakritischer Form enthalt, in Nihs 13 kāla (śuddhiya kāla elakalomā) Die spateren Handschriften bieten dafur samtlich kāda 1), wahrend das Wort fur 'Zeit' auch hier überall in der Form kala erscheint Man brauchte auf diese Schreibungen vielleicht nicht allzuviel zu geben, wenn diese buddhistischen Texte auf Texte in der Pali Sprache zuruckgingen Es last sich aber mit völliger Sicherheit nachweisen, daß sie, soweit sie Übersetzungen sind, direkt auf den Schriften in der östlichen Volkssprache beruhen Auch in dieser muß also kāla 'schwarz' neben kāla 'Zeit' ge golten haben, und wir können in Sk kāla 'schwarz' nur eine Entlehnung aus der Volkssprache sehen mit der gewöhnlichen Ersetzung des I durch I Das hat wester zur Folge, daß die Vergleichung mit gr xalls, lat caligo, ksl lalu usw 2) aufgegeben werden muß Ich furchte allerdings, daß man

<sup>1)</sup> Vgl JA XI, 2 496

<sup>2)</sup> Bechtel Hauptprobleme, S 304f , Leumann, Etym Wtb

sich schwer entschließen wird, auf eine Gleichung zu verzichten, die zum festen Bestand der vergleichenden Grammatik zu gehören schien, und daß sie sich daher auch noch weiterhin ihres Daseins erfreuen wird ahnlich wie die Gleichung danda- εδένδρον, die immer wieder auftaucht, obwohl Lidén, Studien zur altind. und vergl. Sprachgeschichte 80 danda- richtig zur Wurzel dal- gestellt hat ¹).

So sicher mir aber auch die Zuruckfuhrung von kāla- 'schwarz' auf Lada- zu sein scheint, so kann ich doch nicht die Berechtigung der Frage bestreiten, wie es denn kommt, daß Pānini an zwei Stellen (4, 1, 42; 5, 4, 33) kala- gebraucht. Daß erst im Lauf der spateren Überlieferung ein ursprungliches kāda- durch kāla- ersetzt sein sollte, ist bei einem Text wie der Astādhyāyī wenig wahrscheinlich. Ebenso unwahrscheinlich ist aber auch die Annahme, daß in den Sütras ursprunglich Läla- gestanden haben sollte, fur das dann spater kāla- eingetreten ware, da Pānini, wie schon bemerkt, das I in seinem Lautsystem nicht anerkennt und es daher auch in seiner Sprache nicht verwendet haben wird. Wir werden also zu dem Schlusse gedrangt, daß Pānini, dessen Zeit niemand bis in das 4 Jahrhundert n Chr hinabrucken wird, bereits lāla- sprach. Nun gehört Pānini dem außersten Nordwesten Indiens an; Huen-tsang berichtet uns. daß sein Geburtsort Śalātura in Gandhāra lag Ich habe schon oben darauf hingewiesen, daß sich in diesem Gebiet das l nicht nachweisen laßt2). Wenn also ein Wort mit l aus einem der sudlichen oder östlichen Dialekte in die Sprache von Gandhara aufgenommen wurde<sup>3</sup>), so konnte das kaum anders als unter Ersetzung des l durch l erfolgen. Alles aber spricht dafur, daß das dem ganzen Veda unbekannte lala- aus der Volkssprache stammt: da es in der Literatur zuerst in den buddhistischen Texten erscheint, so ist es jedenfalls nicht unwahrscheinlich, daß es sich von der Mägadhi des östlichen Indien aus ausgebreitet hat In die Sprache von Gandhära wurde es als kāla- ubernommen, und in dieser Form erscheint es daher auch bei Panini Die Ubersetzer des buddhistischen Kanons anderseits haben, ohne sich um die panineische Wortform zu kummern, käla- durch käda- wiedergegeben, da sie gewohnt waren, jedes I der östlichen Sprache zu d zu sanskrittsieren.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Vielleicht ist es nicht überflüssig, zur Stütze von Lidéns Auffassung darauf hinzuweisen, daß Manu 3, 299 renudala der Bambusstock' ist, siehe auch Gaut 2, 43

<sup>3)</sup> Sowett ich sehe, kennen auch die modernen indischen Sprachen dieses Gebetes kein f. Bemerkenswert ist, daß nach den Angaben Sir George Grenomi. Ling betes kein f. 246 auch im Lalndå das f. das in der Schrift übrigens nicht von f. grschieden wird, im Norden in der Nachbarschaft der dardischen Sprachen versehwindet. In Hazara oder im Gibbal Lande hört man es nicht im übrigen ist die Verteilung der beden f. Laute im den neumdischen Sprachen, die sie besitzen, eine andere als im den Alt. und Mittelpraktism int Ausunhunder Paskiel. Vig Konow, ZDWG LXIV, 116f.

<sup>\*)</sup> Derartige Entlehnungen aus einer Sprache oder Mundart in die andere sind auch in neuerer Zeit ganz gewöhnlich

Fur l, dessen Herkunft aus l durch ein im Sanskrit daneben erscheinendes d bewiesen wird, hat Wackernagel bereits ein reiches Material beigebracht. Ich möchte im folgenden an einigen Beispielen zeigen, wie mit Nutzen auch die Schreibungen mit l im Sanskrit oder Prakrit für die Feststellung der Herkunft des l herangezogen werden können

Daß nachved nala-'Rohr' auf ved und nachved nadá- zuruckgeht, hat man langst erkannt, da in RV, 8, 1, 33 nalah erscheint Zu nada- gehört naturlich auch AV und spater (auch in der Handschrift der Kalp ) nadi-'Rohre', nachved nāla- 'Röhre', SB pranādī, nachved pranālī- 'Abzugsröhre', wofur die Junagadh Inschrift wiederum das Mittelglied näli-, manäli bietet Zu beachten ist, daß in der Inschrift neben pranali , pranalibhir pranādyā erscheint, das zeigt, daß das im Rgveda den Wechsel zwischen d und l regelnde Gesetz auch in der spateren Zeit noch gilt1) Eine Ableitung von nada- ist ferner auch nachved nalina- 'Wasserrose', gebildet wie phalina-, barhina , also eigentlich 'mit hohlem Stengel versehen', die alte Schreibung nalini- ist in der Kalp erhalten 'Rohr' bedeutet sicherlich auch der alte Königsname Nala, der SB 2, 3, 2, 1 2 noch Nada- lautet, man mag damit Namen wie Venu usw. vergleichen Das Pali hat in der ganzen Gruppe die richtige Schreibung noch vielfach bewahrt nala 'Rohr', nāli- 'Röhre', Nalini, Nalinikā- Nom pr (Jāt 545, 235, 526, 1), daneben finden sich freilich überall auch die Schreibungen mit I, wie aus Childers Worterbuch zu ersehen ist Zusammenhang mit nalika 'Art Pfeil' ist möglich, aber unwahrscheinlich Mit nalada 'Narde' hat nada kaum etwas zu tun Ganz fern zu halten ist narāca 'Art Pfeil', da altes d im Sanskrit niemals zu r werden kann

Die Schreibung päli- in der Junagadh-Inschrift beweist, daß nachved palı zum mindesten in der Bedeutung 'Damm' einen alten Zerebral enthalt Im Epos und in der spateren Literatur erscheint haufig die Wurzel lal- 'tandeln', mit dem Kausativ lālayati in der Bedeutung 'hatscheln' Tur das Palı gibt Childers lalatı an In der Inschrift des Samudragupta steht aber zweimal lalita , was auf lad- als ursprungliche Form der Wurzel Weist Genau in dieser Form erscheint die Wurzel in Paninis Dhatupatha (9, 76) lada vilāse Erst Spatere haben wie Westergaard bemerkt, lala psāyām hinzugefugt, was Ksīrasvāmin Purusakāra und andere dalayor ekatiāt fur uberflussig halten Unter den Wurzeln der zehnten Klasse (32, 7) fuhrt der Dhatupatha ferner lada (ladayatı) upasevayam an Der Dhātupātha kennt also lalatı, lālayatı unzweiselhast in der Form ladatı, lādayati, wie es mit der Wurzel lal ipsāyām (auch 33, 14) steht, braucht uns hier nicht zu beschaftigen Die Formen des Dhatupatha sind aber auch genau diejenigen, die wir bei Pānini, der das l ignoriert, erwarten mussen Sie sind auch in der Literatur belegt Nach dem kleineren PW. findet sich

Ein Abglanz der alten Verhaltnisse zeigt sich z B auch noch Raghuv 18, 4,
 wo in derselben Strophe nadrala Nala, nalina nebeneinander stehen

ladat Rājat 7,927, R Schmidt fuhrt ZDMG LXXI, 37 ladata, viladata aus dem Śrikanthacarita an Wichtiger noch ist, daß auch im Prātimoksasūtra der Sarvāstivādins (V, 57) upalādayet erscheint¹) Die Entwicklungsreihe ladati, lalati scheint mir damit völlig gesichert zu sein, die Zusammen stellungen von lalati mit bulg lelém, lelējat, russ lelējatī (Uhlenbeck) mussen aufgegeben werden²)

Im Cānakyašataka wird die Erziehungsregel gegeben lālane bahavo dosās tadane bahavo gunāh | tasmāt putram ca šisijam ca tādajven na tu lālayet || lālayet pañca varsāni daša varsani tadayet || māvie tu sodaše varse putram mitravad ācaret ||

Daß lalane, lalauet und tadane, tadauet hier durch den Reim gebunden sind, ist unverkennbar Manche Handschriften suchen ihn dadurch her zustellen, daß sie lädane (-nad), lädayet lesen3) Das kann richtig sein. wahrscheinlicher ist es zwar, da es sich schwerlich um einen alten Spruch handelt. daß ursprunglich lälane, lälayet und tälane, tälayet gebraucht war Daß diese Formen einst wirklich existierten, zeigt die Handschrift der Kalp Allerdings bietet die Handschrift auch tadana Warum sich in der Flexion von tādayati das alte d schließlich behauptet hat, vermag ich nicht zu sasen Übrigens hat sich in einer Ableitung von tad auch das I spater durchgesetzt in tāla 'Handeklatschen', 'Takt', das auch im Pali die Form tala zeigt (Jat 374, 3), wahrend fur 'schlagen' taleti gilt. Das PW schwankt. ob tala von tad oder von tala 'Handflache' abzuleiten sei, Uhlenbeck hat sich für das letztere entschieden. Wie täla von tala gebildet sein sollte. weiß ich nicht zu sagen, das schon VS 30 20 vorkommende panighna-'Handeklatscher', bei Pan 3, 2, 55 pānigha und tadagha als Bezeichnung von Gewerbetreibenden, ghantātāda 'die Glocke schlagend' bei Manu 10, 33, n hatthatālana 'das Handeklatschen beim Tanze', Jat II, 37, 2, und der Umstand, daß tāla haufig auch vom Klatschen der Ohrlappen der Ele fanten gebraucht wird, lassen es mir als sicher erscheinen daß tāla aus tada hervorgegangen ist, das in der Bedeutung 'Schlag' schon AV 19. 32. 2 (nóras: tádam á ghnate) belegt ist, wenn auch die Zwischenstufe tālahisher noch fehlt

Im nachvedischen Sanskrit steht eine Wurzel lul 'sich hin und herbewegen', im Kausativ 'hin und herbewegen', 'in Verwirrung bringen' neben einer Wurzel lud, die im Kausativ in der Bedeutung 'hin und her bewegen', 'in Unruhe versetzen' usw erscheint Uhlenbeck vermutet Zusammenhang von lodayati mit lunthati, hält dagegen den Zusammenhang

JA NI, 2, 516 Varianten sind ullapayet und upaldpayet, das dem upal1 peyra d r Pali Regel genauer entspricht

b) Den Zusammenhang von lad und lal hatte schon Benfey, Gött Abh XVI, 37 richtig erkannt seine Ftymologie von lad ist freilich unmöglich

<sup>3)</sup> by he Bohtlingk, Ind Spr 2 5847f , Weber, Monatsber BAW 1864 S 412

mit lolati für unwahrscheinlich Genau das Gegenteil ist richtig Lodayati und lolayati sind einfach identisch, lodayati ist die echte Sanskritform lolayati steht für lolayati Das vyälulita der Inschrift des Sanudragupta, das vilulita der Handschrift der Kalp, zeigt wiederum die zu erwartende Mittelstufe Damit werden alle von Ühlenbeck angestellten Vergleiche mit Wörtern der slavischen Sprachen hinfallig Der panineische Dhätupatha (9 27) scheint übrigens ursprunglich nur lut anerkannt zu haben, sicherlich ist lul wahrscheinlich aber auch lud erst spater hinzugefügt. Für die Frage der Entstehung des d., auf die hier nicht naher eingegangen werden soll ist das nicht ohne Bedeutung

Das Saimhalaka der Inschrift des Samudragupta zeigt, daß in Sim hala, dem alten Namen der Insel Ceylon ein ursprungliches Suffix -da steckt Auch im Pali hat sich die echte Schreibung Sihala noch an einigen Stellen erhalten 1)

Nachved Lalatra 'Ehefrau' usw wird Unädis 3, 106 von der Wurzel gad abgeleitet Das ist naturlich unsinnig laßt aber darauf schließen, daß der Verfasser über den Ursprung des laus d noch unterrichtet war Die Bestatigung liefert die Handschrift der Kalp mit ihrem kalatra 2)

Kalama ist im nachved Sanskrit eine Art Reis. In der Alt Ardhamä gladin der Dramen<sup>3</sup>) steht kalamodanäkam. Sk. kalama geht also auf kalama kadama zuruck und hangt daher wahrscheinlich mit kardama zusammen, das sich bei Susruta als Name einer bestimmten Kornerfrucht findet. Mit kalama "Schreibrohr" das erst im Trikandasesa erscheint und daher nicht direkt auf das gr. xalauco oder das lat calamus sondern erst auf das daraus entlehnte arab qalam zuruckgehen wird ist kalama "Reis" naturlich nur außerlich zusammengefallen.

Durch das laralı und (pa)ıvatālım ın der Alt Saurusenı der Dramen') wırd auch die Herleitung von nachyed laralı arerrhoa acıda' und alt 'Reihe aus laradı und ādı gesichert

In der epischen und klassischen Literatur findet sich dädima "Granat apfel Fur das Pali gibt Childers dalima an das gelegentlich auch im Sanskrit, z B in der Bengali Rezension des Amarus (15)<sup>5</sup>) erscheint Daß dalima nur schlechte Schreibung für dalima ist, zeigt wiederum die Alt

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Si he konow Andersen JPTS 1910 S 1"7 Wegen des 1 Jalo in der Juna gadh Inschrift und des alt in der Tusam Inschrift verweise ich auf meine Behandlung der Wörter oben S 429 433

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Bisweilen ist die Handschrift übrigens auch durch ihre Schreibungen mit d von Wert. So verrat katebara das sich auch Divy. 39 findet die Natur des I in nachveil kalebara. Leiche. Körper wahrend das Pali nur die spatere Schreibung mit I zu haben scheint.

<sup>3)</sup> Bruchst icke 5 37 4) Bruch tucke S 43 54

Śaurasenider Dramen 1) Ohne die Sanskritform zu berucksichtigen, hat Char pentier, Il' XXIX, 389 p dālima als eine Bildung von \*dāli 'Ast', 'Zweig' mit dem Suffix mant erklart Daß man den Umstand, daß der Granat apfelbaum Zweige hat, als so charakteristisch für ihn empfunden haben sollte, daß man ihm danach den Namen gab, will mir nicht einleuchten Meines Erachtens ist es überhaupt von vornherein wahrscheinlicher, daß man den Granatapfel nach einer Eigenschaft der Frucht benannt habe Aufgefallen sind dem Inder die zahlreichen Kerne der Frucht, die ihn an Zahne erinnern So heißt es in einer im PW angeführten Stelle des Mbh dantanurnash sarudhirair vaktrair dadimasamnibhash, und dantabija. dantabiraka ist. wie die Anfuhrungen aus medizinischen Wörterbuchern ım PW zeigen, geradezu ein Name des Granatanfels geworden. Gestutzt auf diese Tatsache und in der wohl sicheren Annahme, daß dädima kein altes Sanskritwort, sondern aus einem mittelindischen Dialekt entlehnt ist, wage ich es, auch dadima als 'mit Zahnen versehen' zu erklaren. Im Palı werden vielfach von a Stammen mit dem Suffix -imant possessive Adiektive gebildet, die vom Nom Sing aus dann mit Verlust des -nt in die a Flexion ubergefuhrt werden2), so z B pāpimant (haufig), puttimant-(SN 33 34). phalimant-, Akk Sing m phalimam (Jat 429, 7 8) Das Suffix uma . das sich so ergibt, möchte ich auch in dadima sehen Der erste Bestandteil laßt sich ohne Schwierigkeit auf damsträ- zuruckfuhren. das im Pali als dathā, in den Mittel Prakrits als dādhā- erscheint<sup>3</sup>) und in dieser Form auch in die Sanskrit Kosas aufgenommen ist. An dem Verlust der Aspiration darf man keinen Anstoß nehmen. In der Sprache des Volkes ist dh schon im Alt Prakrit zu d geworden, so wird z B in den Inschriften zu Sancı und Bharaut der Name Asadha , Asadha konsequent Asada (306, 396). Asadā (697) geschrieben, abnlich wie in den westlichen Höhlen inschriften Asala neben Asalha erscheint\*) Auch AMg sandeva ist daher nicht einfach als falsche Lesart für sandheug zu bezeichnen, wie Pischel, Gramm der Pr § 213, es tut Im PW wird sogar dadaka selbst in der Bedeutung 'Zahn' aus dem Sabdarthakalpataru angefuhrt Auch von seiten der Bedeutung laßt sich gegen die Herleitung von damstra haum etwas einwenden Damstra- wird keineswegs nur vom Fangzahn von Tieren oder Dimonen gebraucht, es ist auch die genauere Bezeichnung der Schneide oder Vorderzahne des Menschen So werden SBr 11, 4, 1, 5 die damstrāh von den jambhyāh, den Backenzahnen, unterschieden, Rām 5, 35, 19 wird unter den Merkmalen des Rama erwahnt, daß er caturdam trah sei, Jat IV, 245 ist von einem Mann die Rede, der nillhantadatho ist. 'vorstehende Zahne' hat

<sup>1)</sup> Bruchstucke, S 43 1) Siche Geiger, Pah § 96

Pischel, Grammatik der Prakrit Sprachen, § 76, 304
 Sicht oben 5 547

IF IV, 101 hat Sutterlin darauf hingewiesen, daß got mawilo 'Madchen', ags meoule, an meyla eine ganz genue Entsprechung in nachved mahila 'Frau' habe Man wird den Bedeutungsunterschied nicht dagegen ins Feld führen können Bedenken erweckt eher die Nebenform mahelā, die in spateren Werken belegt ist, das PW führt auch mahila auf Diese Formen finden durch den Vergleich mit mawilo keine rechte Erklarung Uhlenbeck will mahilā lieber gr μεγαλη gleichsetzen Diβ beide Gleichungen aufzu geben sind, zeigt das neunte Felsenedikt des Asoka zu Girnār, wo mahi dāyo 'Trauen' an Stelle des uthi, striyala, abalajaniyo, balika janika der übrigen Versionen erscheint, mahilā steht also für mahilā

Fur cola 'Frauenjacke' lehren Lexikographen (Hem An 2 116, Med) auch coda Uhlenbeck fragt ob l her aus d entstanden oder coda nur eine unrichtige Schreibweise sei Die Frage wird durch das Pali ent schieden, wo wir allerdings auch schon cola, colaka, aber auch noch cola, colaka finden¹) Daß coda die echte alte Form ist, zeigt nicht nur das Sanshrit des Saddharmapundarika (4, 11 paryesate bhakla tathāpi codam, 4, 13 bhaktam ca codam ca gavesamānah, 4, 19 km adja codena tha bho janena iā), sondern auch das der Handschriften des buddhistischen Kanons Hier steht z B im Sikhālakastītra (= Sigʻilovadasutta) ebenfalls bhakta codānupradānena Ob coda, cola wirklich auf die im Dhātupatha 28 98 angefuhrte Wurzel cuda samarame zuruckgeht oder ob diese Wurzel nur coda willen erfunden ist²), mag dahingestellt sein, jedenfalls spricht die Form der Wurzel dafur, daß den Grammtikern die Form coda bekannt wir

Fur ep und kl kavala 'Mundvoll, 'Bıssen', haben die Pali Hand schriften gewölnlich kabala, gelegentlich kabala<sup>3</sup>), die zentralasiatischen Handschriften des Prätimoksasütra lesen kabada und kapada<sup>4</sup>) die Mahävyutpatti 263, 62 hat kavada das in der Bedeutung Gurgelwasser' auch bei Susruta erscheint Uber die Herkunft des l kann also kein Zweifel bestehen Übrigens spricht die Pali Form dafur, daß das Wort altes b enthalt. Die von Uhlenbeck angefuhrten Vergleichungen werden dadurch noch unwahrscheinlicher

Eine systematische Durchforschung des gesamten Materials wird Voraussichtlich zeigen, daß das Gebiet des aus l hervorgegangenen l im Sanskrit weit umfangreicher ist als die hier angeführten Talle erkennen lassen Ich will die Zahl der Beispiele aber jetzt nicht vermehren, sonder möchte zum Schlusse nur noch kurz auf die Frage eingehen, ob und unter welchen Umstruden ein aus l entstandenes l mit r wechseln kann. Sk

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Siehe E Muller, Grammar of the Pali Language S 27 Im Pali hat cola immer die allgemeinere Bedeutung Zeug\*

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Analog ist das Verhältnis von nachved sthula 7clt zu sthuda samearane in Dhatun 28 94 zu beurteilen

<sup>2)</sup> Muller a a O kabala Pat Sekkh 39 41 43 45 im Suttavibh

<sup>4)</sup> Das p ist Hypersanskritismus oder I influß des Toel arisel en

vandūrya 1), der Name des bekannten Edelsteines, lautet im Pali teluriya Die Prakitt Formen verzeichnet Pischel a a O § 241 Bh 4, 33 hat teluria , Deśin 7,77 telulia Damit sind, wie Pischel richtig bemerkt, teluria bzw telulia gemeint, die letzte Form stammt offenbar aus einem östlichen l Dialekt Hem 2, 133 bemerkt, daß sich auch teduja Inide Tur gewöhnlich aber lautet das Wort AMg JM teruliya , MŠ terulia , was zu dem gr  $\beta j j \omega \lambda \delta c$ , lat berullus stimmt Nach Pischel ist in diesem Fall d zu r geworden Ich halte das schon deshalb fur nicht richtig, weil es zu der Annahme zwingt, daß außerdem auch noch das ursprunglicher zu l geworden sei, was jedenfalls fur MS ganz unwahrscheinlich ist Wir haben hier offenbar nicht Übergang von d in r, sondern ein Umspringen von l und r anzunehmen, teruli(y)a ist spatere Schreibung fur teruli(y)a Daraus wird sich auch das doppelte l in der griecluschen Form erklaren, es soll augenscheinlich das zerebrale l wiedergeben

Das Umspringen von I und r laßt sich noch öfter beobachten Der Lehrer des Buddha heißt im Pali Alāra Kalama (My 1, 6, 1ff usw.), in den buddhistischen Sanskrit Texten Arada Kalama (Divy 392, 1ff, Bu ddhac 12, 1ff 2)) oder Arada Kālāpa (Lal 239, 6ff ) Das Wort fur 'Koch' lautet im Pali ālārika , im nachved Sk āralika (fur ārālika ) 'Gebogen' ıst ım Palı alāra , ım nachved Sk arala (fur arala) Die Etymologie dieser Worte ist unklar und so laßt sich die Möglichkeit, daß die Metathesis ım Palı erfolgte nicht bestreiten, wenn ich das auch aus Grunden, auf die ich hier nicht naher eingehen kann, für unwahrscheinlich halte. Jedenfalls ist aber nach dem Verhaltnis von pr terulifyja und p teluriya dasjenige von pr (AMg JM A) birāla 'Katze zu p bilara ') zu beurteilen Auch hier liegt nicht Übergang von d in r vor, sondern birala ist spatere Schreibung fur brala aus bilara Die Lautverhaltnisse sind hier nur deswegen nicht ganz so durchsichtig, weil das Sanskrit wo das Wort seit Panini (6 2, 72) erscheint, nicht bidara, sondern bidala bietet. Diese Form kehrt unverandert auch in der Sauraseni wieder4) die sich somit auch in diesem Fall als dem Sanskrit am nachsten verwandt erweist. Warum im Sanskrit das la Suffix anstatt des ra Suffixes gebraucht ist, ist schwer zu sagen. Dis Nebenemanderstehen der beiden Formen bidara und bidala wird aber auch, wie mir scheint, durch die neuindischen Sprachen bewiesen, wo das betreffende Wort bald auf die eine bald auf die andere Form zuruckzu

<sup>)</sup> Duneben eu darya von endüru abgeleitet nach Pan 4 3 84 doch zeigen die Kasimur Handschriften auch an dieser Stelle die Schreibung mit d siehe Kielhorn in der Ausgabe dies Mah bih H 475 und Fp Ind VIII 39

<sup>2)</sup> Artida wird Fehler für Artida sein

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) bilara, biliri, bilarila sınd die im Pali gewöhnlichen Formen siche r B Jai 1 478ff III, 255ff Vajih vik I 334 Childers führt aus Abb such bilda an das einfelt Palissering des Sandstruwtets sein wird

<sup>4)</sup> Dabei ist freil ch vorausgesetzt diß biddle wirklich die richtige korm ist Die Zahl der Levarten ist wie aus Pischel a. a. O. zu ersehen, sehr groß

fuhren ist Ich glaube daher auch nicht, daß man von einer Dissimilation sprechen darf, wenn, ubrigens in ganz modernen Werken, birāla neben bilāla als Sanskritwort angefuhrt wird, birāla ist nichts weiter als das Prakritwort, das sich durch Metathesis aus bilara erklart

# Vedisch gih-.

Zweimal finden sich im RV Tormen von einer Wurzel grh , deren Be deutung bestritten ist, 5 32 12

evá hi tidm rtuthá yātayantam maghá viprebhyo dadatam srnomi | kim te brahmáno grhate sakhāyo yé tiāyá nidadhuh kámam indra || 8, 21, 15 16

má te amazuro yathā mūrdsu ındra sakhyé tváratah | nı sadāma sacā suté ||

må te godatra nír arama rádhasa índra má te grhāmahı

drint eid aryah prå mrsäbhy å bhara na te damåna ädabhe || Bei der Ahnlichkeit des Gedankens in beiden Stellen ist an der Zusammen

Bet der Ahnlichkeit des Gedankens in beiden Stellen ist an der Zusammen gehörigkeit der beiden Formen nicht zu zweiseln wenn auch die eine un thematische die andere thematische Bildungsweise zeigt. Die unthematische Bildung findet sich wieder in dem grhe grhia der Maitr. Samh die schon L. v. Schroeder mit den rgvedischen Formen zusammengestellt hat. Die Stellen lauten 1. 9.5 calsises lam darsapurnamäsä iyiete | na calsises oghe ya einam veda | vörtraya kam caturmasydniyante | na vörtraya grhe ya evam veda | väce catmáne ca kam saumyo ähicara iyiate | na väco nätmano grhe ya einam veda 2. 5.2 särasvatīm mesīm dlabhēta yo väcö grhita | väg vai sarasvati väcaívāsya vācam bhisayyati. Kath 9.13 ist in der Maitr. Samh 1. 9.5 entsprechenden Stelle grhe durch grhaye erestzt calsises kam purnamā iyyate | na calsiso grhaye ya eiam veda | srotrāya kam amavasye yyate | na vāco natmano grhaye ya eiam veda Delbruck will grhaye wie v. Schroeder bemerkt als Infinitiv fassen wie ved tuyaye.

Sāyanas Erklarung lautet zu 5 32 12 brahmāno brhantas te tradiyāh sakhayah stotarah kim grhate | tratlah kim grhate!) | rish svakiyabhilāsa prāptivilambanād evam uklavān ity arthah zu 8 21, 16 kim ca le tava era bhutā vayam dhanam prayacchama | kasmāccin ma grhāmahi | tasmād anyan na grhumah | api tu tratla era dhanam grhuma ity arthah Sayana leitet also grhate und grhamahi von grabh grah 'nehmen' ab und him sind alle europaisehen Übersetzer außer Gaedicke und teilweise auch Geldner ge folgt Ludwig faßt grhate und grhamahi aktivisch 'was bekommen von dir die Brahmana deine Ireunde' 'mögen wir nicht') o Schenker von Rindern kommen um deine Gewahrung, Indra noch dir entzielien [was

<sup>1)</sup> Text grhnamte 2) Siel o Bd 5 5 148 640° Liders, Elekso Schriften

562 Vedisch grh

dir gebuhrt]' Auch Geldner übersetzt 5, 32, 12 Ved Stud 3, 17 'was bekommen denn deme Freunde, die Brahmanen', und danach wurd Glossar, 5 57, die Stelle unter grabh 'erlangen, empfangen, bekommen' aufgeführt Komm, 8 82, 229 hat Geldner aber selbst Zweifel an der Richtigkeit dieser Deutung geaußert, und in der Tat scheint es mit unmöglich zu sein, grhate in diesem Sinne zu nehmen, da die aktivische Bedeutung für das grhamahi und das grhe der anderen Stellen geradezu ausgeschlossen ist Niemand wird wohl geneigt sein, sich die Auffassung Säjanas oder Ludwigs in 8, 21, 16 zu eigen zu machen Graßmann nahm die ryvedischen Formen in passivischem Sinne, in 5, 32, 12 soil grabh- "annehmen als, halten fur bedeuten (Übers 'was nummst du sonst die Beter zu Genossen'), in 8, 21, 16 'ergreifen, sich bemachtigen' (Übers 'o Indra, uns ergreife nicht') Einheitliche Auffassung der gleichartigen Stellen fehlt also auch her Erst Oldenberg, Ryveda I 329 hat diesen Fehler vermieden, er will auch in 5, 32, 13 im Sinne von 'sie werden erfaßt' nehmen 'Was werden dir die Brahmanen, deme Freunde, (vom Bösen) erfaßt?' Ebenso hatte schon Delbruck, Altind Syntax 161, 265, 275 das grhe und grhita der Maitr Sanh gefaßt' er wird nicht am Auge ergriffen, hat nicht daran zu leiden', 'wer etwa an der Stumme leidet'

Nun erheben sich aber gegen diese Deutung eine Reihe zum Teil schwerer Bedenken Formen von grubh mt h finden sich haufiger erst im zehnten Mandala, das einzige sichere Beispiel in den ersten neun Buchern ist nit gihnätu in 4,57,7, einer Strophe, die sicherlich zu den nachtraglichen Einschuben gehört. Weder 5,32,12 noch 8,21,16 unterliegen aber dem Verdacht, sekundar zu sein oder auch nur einer jungeren Zeit anzugehören. So spricht das h von grhate und grhamah entschieden gegen die Herleitung von grabh. Mit der Bildungsweise könnte man sich abfinden, wenn auch sonst im Rgveda nur Formen nach der neunten Prasensklasse vorkommen 1, zumal da spater Formen wie mä grhifhah Mith 8, 2353 = 49, 53, agrhulan 2) Räm 1, 4, 4, grhista Whitney, Wurzeln, S. 40 aus einem Brahmans, vorkommen Auffallen muß es aber doch, daß die medialen Formen nicht nur im Rgveda, sondern auch noch in den Yajus Tevten im passivischen Einne gebraucht sein sollten. Aus der altindischen Prosa verzeichnet. Delbruck a a O. S. 265 das grhe, grhift der Maitr. Samh als den einzigen, angeblich sicheren Beleg für den passivischen Sinn einer medialen Prasensform. Die Zweifel, daß es sich in unserem Fall überhaupt um Formen von der Wurzel grabh- handle, werden dadurch erheblich verstärht. Höchst merkwürdig ist auch die Konstruktion Grah- wird allerdings sowohl in der Sprache der Brähmanas wie im klassischen Sanskrit gelegenflich mit dem Genitiv verbunden, aber in der alten Sprache ist es der Genitiv der Sache, von der man etwas nimmt yö rü brühmaná bahuyā)t tasya kum-

<sup>1)</sup> Abges hen von Bildungen wie grbhäyati, grbhayati

<sup>1)</sup> Im Pll als 3 Dual Aor gefaßt

bhyänüm grhnīyāt TS 6, 4, 2, 2, māsān me pacata na vā etesām havir grhnanti SB 1, 1, 1, 10 (Delbruck, AS 160), in der spateren Sprache ist es der Genitiv der Person, von der man etwas annimmt candālasva na orhnanti Ram Gorr 6, 62, 40, yo rayaah pratigrhnati lubdhasyocchastrarartinah Manu 4, 87, prašastānām stakarmasu dvijātīnām brāhmano bhunjita | pra tigrhnīyāc ca Gaut 17, 1 2 (Speyer, S S § 126) Fur den Genitiv, wie er hier gebraucht sein mußte, bietet auch der Genitiv des karman keine Parallele, der nach Pan 2, 3, 54 56 bei rui und seinen Synonymen, hanmit ni und pra, ias im Kausativ und anderen Verben mit dem Begriff des Verletzens oder Schadigens oder bei språ- steht Immer steht hier, wie die Beispiele der Kāśikā und die Belege aus der Literatur zeigen, nur die Person oder das Tier, das das karman der Handlung bildet, also das Ganze im Genitiv, nicht aber das einzelne Glied, das verletzt oder beschadigt oder beruhrt wird caurasya rujati rogah, caurasyāmayaty āmayah, caurasyojjāsayatı usw , brāhmanasydnihatya AV 12, 3, 44, sunas caturaksásya pra hanti TB 3, 8, 4, 1 (Delbruck, AS 161), garām sprsatu padena Rām 2, 75, 31, prāninah kasya nāpadah samspršanty agnitat 3, 66, 6 (Speyer, S S § 121) Man sollte schließlich aber doch auch glauben, daß das te der rgyedischen Stellen ein ebensolcher Genitiv ware wie das calsusah, sro trasya usw der Yajus Texte, anstatt dessen muß man annehmen, daß te auf einer ganz anderen Stufe steht und, wie die Oldenbergsche Übersetzung zeigt, eine Art von ethischem Dativ ist, der hier völlig überflussig erscheint Gegen die Herleitung von grabh spricht ferner, daß in keinem Fall das Subjekt des Ergreifens genannt ist, mir ist aber keine Stelle aus der Literatur bekannt, wo grhyate ohne westeren Zusatz die Bedeutung hatte 'er wird vom Bösen erfaßt' Dazu kommt weiter, daß Indra sonst nichts mit dem 'Ergreifen' in dem Sinne, wie es hier gemeint sein mußte, zu tun hat, der einzige unter den großen Göttern, dem das Ergreifen zukommt, ist Varuna Endlich aber — und das scheint mir das Ausschlaggebende zu sein — paßt doch die Bitte, vom Bösen oder von Krankheit verschont zu bleiben, in den beiden rgvedischen Stellen absolut nicht in den Zusammenhang. In 5, 32, 12 wird unmittelbar vorher betont, daß Indra als punktlicher Geber bekannt sei, in 8, 21, 16 geht unmittelbar voraus die Bitte, der Gott möge seinen Verehrern seine Gaben nicht vorenthalten. Wie sollte da der Gedankengang zweier voneinander unabhangiger Dichter auf die ganz fern hegende Vorstellung von dem Ergriffenwerden abirren ' Meines Erachtens muß unter diesen Umstanden der Gedanke an den Zusammenhang unserer Formen mit grabh undgultig aufgegeben werden

Gaedieke, Akkus 114 hat denn auch grhate und grhämah: von grabhganz trennen und zusammen mit dem jagrhe von 10, 12, 5 kim sein no dyä jagrhe zu garh stellen wollen 10, 12 5 ist indessen auf jeden Fall fern zu halten, die Vorstellung von dem Varunagräha ist dort, wie schon Oldenberg bemerkt hat, unverkennbar Garh- erscheint im Reyeda nur in 4, 3, 5 kathā ha tād varunāya tram agne kathā duté garhase kan na dgah, 'In welcher Weise wirst du das, o Agni, dem Varuna klagen, in welcher Weise dem Himmel' Was ist unsere Sunde'" Spater wird garh in der Bedeutung 'anklagen, tadeln' mit dem Akkusativ der Person, seltener der Sache ge braucht Gaedicke wollte daher grhate und grhämahi im passivischen Sinne als 'getadelt werden, tadelnswert sein' nehmen Geldner, Komm, S 229, faßte grh in 8, 21, 16 aktivisch als 'klygen, Vorwurfe machen' und halt es für möglich, daß auch grhate in 5, 32, 12 hierher gehöre. Nun wurde ja allerdnigs die Übersetzung 'Warum machen dir die Brahmanen Vorwurfe, deine Freunde, die vor dir ihren Wunsch niedergelegt haben'', 'mögen wir dir nicht Vorwurfe machen' einen ganz guten Sinn ergeben, aber richtig kann auch diese Erklurung nicht sein, da sie mit dem grhe der Matt Samh unverenbar ist

Befriedigen kann meiner Ansicht nach nur ein Bedeutungsansatz für grh , der an allen Stellen paßt Nun fuhren aber die rgvedischen Stellen, wenn man sie ohne jede Rucksicht auf etymologische Spekulationen pruft, wie mir scheint, mit Notwendigkeit für grh auf die Bedeutung vergeblich verlangen' 'So höre ich namlich von dir, daß du zur rechten Zeit zu zahlen veranlaßt, daß du den Sehern Gaben schenkest Warum verlangen denn vergeblich nach dir die Brahmanen, deine Freunde, die vor dir ihren Wunsch niedergelegt haben \* 'Mögen wir nicht, o Rinderschenker, deiner Gaben entbehren, mögen wir nicht vergeblich nach dir verlangen. Auch auf die verschlossenen Schatze des Reichen lege deine Hand, schaffe sie her, deine Gaben sind nicht zu vereiteln' 'Vergeblich verlangen', 'ermangeln' paßt aber auch fur die Stellen aus der Maitr Samh 'Nicht ermangelt der des Auges' usw Um zu zeigen, was mit dem yo vāco grhila gemeint sei hat schon Oldenberg auf Stellen verwiesen wie Kath 12, 13 sarasvatim mesim dlabheta vámad eda apakrámed edg vai sarasvati sarasvaty etasmād apakramati vasmad vda apakrdmati, Taitt S 2, 1 2, 6 sārasvatim mesīm d labheta ya iśraró rāco raditoh san rácam na raded rág rai sarasvatī sarasvatīm era siéna bhagadhégenopa dharati saudsmin ideam dadhati praradita racó bharati Die Rede ist also davongelaufen, der Opferer entbehrt ihrer

Wir kommen so auf eine Wurzel grh 'vergeblich verlangen ermangeln' Mit grabh oder garh ist sie nicht zu verlangen wohl aber lift sie sich mit grdh 'gierig ein' identifizieren von dem im RV nur Perf jagrdhuh Aor agrdhat Part grdhyantam belegt ist Formell ist gegen die-e Identifizierung nichts einzuwenden. Die Annahme, daß grdh sein Privens außer nach der vierten Klasse im Medium auch nach der zweiten Klasse bildete, ist um so leichter, als auch eine Schatterung der Bedeutung damit verbunden ist, jedenfalls ist sie nicht sehwerer als die Annahme, daß grabh neben grhändt oder garh neben garhate grhe gebildet habe. Der Übergang von diz zu hist für die alteste Sprachperiode genügend bezeut. Er trifft nach Wackernagel I § 218 ein dh zwischen Vokalen und wahrscheinlich nur

lunter unbetontem Vokal; es ware also regelrecht grhé neben grdhyatı zu erwarten Tatsachlich kommt aber das h auch in einer Ableitung von grdhvor, RV. 10, 117, 3 sá íd bhojó yó grháte dádáty annakámáya cárate krsáya 'der ist freigebig, der dem grhú spendet, dem nach Speise verlangenden, umherwandernden, mageren' Gewiß wird im PW grhu richtig als Bettler erklart, aber ebenso sicher ist die dort gegebene Ableitung von grabhfalsch, und grhu-gehört, wie Geldner, Komm 229 gesehen hat, zu grdh-, der Bettelnde ist nicht der Ergreifende, sondern der Begehrende Grhamahi möchte ich als die regelrechte Injunktivform des a-Aoristes betrachten, der im Aktiv das seit dem RV geltende ågrdhat, mit Erhaltung oder Wieder emfuhrung des dh. entspricht1) Der Genitiv bei grh- ist derselbe Genitiv. der sich im RV bei i- findet (ucchanti ya krnosi mamhana mahi te ratnabhaya imahe 7, 81, 4, etdi atas ta imaha indra sumnasya gomatah Văl 1, 9, tâm îmaha îndram asya rāyáh puruvirasya nrvátah puruksóh 6, 22, 3, srátac chrutharna iyate tásûnām 7, 32, 5), bet id- (agním tah pūrvýám girá deiám ile iasūnām 8, 31, 14), bei bhils (pitió bhilseta vayunāni vidván 1, 152, 6. sá bhilsamano amétasya cárunah 9, 70, 2, arvanto ná śráraso bhilsamānāh 7, 90,7), spater bei nāth- (Pan 2,3,55, sarpiso nāthate madhuno nāthate Vārtt zu Pān 1, 3, 21, nāthantah sarrakāmānām nāstikā bhinnacetasah Mbh 3, 183, 73), bei sprh (sprhayāmāsa tāsām ca sparšasya lalitasya ca Rām Gorr 1, 9, 39, na cāsya vanaiāsasya sprhayisyası Rām 3, 47, 30 = Rām Gorr 3, 53, 392), kridantam sahle drstiā sabhāryam padmamālinam | rddhimantam tatas tasya sprhayāmāsa renukā Mbh 3, 116, 7, na Lasyacıt sprhayate navajanatı Limcana Mbh 14, 19, 5, na kımcıd rısayam bhuktı asprhayet tasya rar punah Mbh 14, 46, 35), ber ākānks- (amrtasyeva cākānksed aramānasya sarradā Manu 2, 162), utkanth-(apı bhavan utkanthate madayantıkayah3) Malat IV), vgl Delbruck, Aınd Synt, S 158f, Speyer, Ved u Sanskr Synt, S 19

Was die Bedeutung betrifft, so mussen wir annehmen, daß grdh im Medium im emphatischen Sinne gebraucht wurde 'greren, so daß es bei der Gier bleibt und sie keine Erfullung findet' Daß grdh-diese Bedeutung hatte, ist aber mehr als eine bloße Vermutung Pänni lehrt 1, 3, 69 das Atmanepada für das Kausativ von grdh- pralambhane 'wenn es sich um eine Tauschung handelt', wahrend im gewöhnlichen Sinne das Parasmanpada gebraucht wird Die Käsikä gibt als Beispiele śränam gardhayati, aber mänavalam gardhayate 'er veranlaßt den Brahmanenknaben gierig zu sein, ohne sein Verlangen zu befriedigen, er halt ihn hin, er tauscht ihn Hier ist also grdh- in der geforderten Bedeutung tats ichlich bezeugt Vielleicht erklart sich der sonst schwer begreifliche Gebrauch des Mediums in

<sup>1)</sup> Auf die alteren Erklarungen der Form bei Delbruck, Aind Verb, S 138, Barthiolomae, Studien 2, 122f usw gehe ich meht ein, da sie alle von der Voraussetzung au gehen, daß gr\u00e4hanks zu grabb geb\u00f6re.

<sup>1)</sup> G na edsydranyardsasya 1) Nit der Le-art madayantikāyām

dem Kausatıv gerade dadurch daß das Simplex im emphatischen Sinne im Medium gebraucht wurde

Grhaye im Käth ist sicherlich eine Jungere Bildung als das grhe der Matit Samh Daß grhayeein Infinitiv ist, glaube ich nicht, ich möchte es eher als 3 Sing Pras betrachten, wobei die Endung e mit Rucksicht auf das altere grhe gewählt wurde Daß das unthematische Prasens von grh mit seinen zahlreichen die Wurzel verdunkelnden Formen fruhzeitig beseitigt wurde ist begreiflich Grhayate ist wahrscheinlich unter dem Einfluß des sunnyerwandten sprhayate sprhayate entstruden \*

### Pali bondi- und Verwandtes.

Die Abhidhanappadipika 549 verzeichnet ein Wort bunda, m. mit der Bedeutung Baumwurzel Childers fuhrte dies bunda auf sk budhna zurück und ihm sind alle Spateren gefolgt, vgl Kuhn, Beitr 41, Muller, Simpl Gr 47, Geiger, Pali § 62, 2 Vom Standpunkt der Bedeutung laßt sich gegen die Ableitung nichts einwenden, zumal budhna von den Lexiko graphen ausdrucklich im Sinne von 'Wurzel oder 'Baumwurzel aufge fuhrt wird Am 2, 4, 12 mulam budhno 'mghrinamakah, Hal 2, 26 avag bhāgo bhaved budhnah, Vaij 46 24 mūlam budhno 'mghrinama, Visv na 13 budhnah siphāyām rudre ca, Hem Abh 1121 mulam budhno 'mhrināma ca An 2 272 budhno girisamūlayoh Med na 20 budhno nā mularudrayoh Fur die Metathese kann man sich auf Marathi bundha n 'the stock or lower end (of trees or plants), the foot, base lower portion gen', bundha, m 'the portion (of a tree or of an article) near the foot, bottom or end, also the root figuratively, the source spring fountain origin' (Molesworth) berufen An der Identitat des m Wortes mit sk budhna ist angesichts der genauen Bedeutungsubereinstimmung kaum zu zweifeln Allein das m Wort zeigt nicht den Verlust der Aspiration wie p bunda, und so kann meines Erachtens die Identitat des letzteren mit sh budhna keineswegs als sicher bezeichnet werden. Die Unsicherheit ist um so größer als das Pali Wort sovielich weiß, bis jetzt in der Literatur überhaupt nicht belegt ist wir also auch über die genaue Bedeutung nicht genugend unterrichtet sind Wie es aber auch um die Etymologie von bunda stehen mag ieden falls mussen wie ich glaube, zwei andere Wörter, die man damit zusammen

gebracht hat von ihm und damit auch von sk. budhna getrennt werden Kuhn n n O hat mit bunda auch p bunditäbaddha, das eine besondere Art Bettstelle oder Stuhl charakterisiert (mañca putha Cv. 6, 2 3 Suttav Påc 14 87 88, Abh 310) zusammengestellt Buddhaghosa zu Pac 14 erklart das Wort atanihi mañcapāde damsāpetrā pallankasamkhepena kuto, und Rhys Davids und Oldenberg bemerken dazu SBE XX, 164 bundika könne hier 'a small bot' bedeuten Das ist selet valirselenihel. In dem Fall gehört aber bundika, oder besser wohl bundikā offenbar zu bunda,

das RV 8, 45, 4, 77, 6 11 erscheint und nach dem Zusammenhang eine Art Pfeil bezeichnen muß Dazu wurde die erschlossene Bedeutung von bundikä gut passen, auch das englische bolt und unser 'Bolzen' vereinigen in sich die Bedeutungen 'Pfeil' und 'Pflock' oder 'Keil'

Mit noch größerer Bestimmtheit laßt sich bondis- 'Korper', das seit Childers, Kuhn a a O, Andersen, Pali Reader, Gloss s v, Geiger a a O auf budhna-zuruckgefuhrt wird, von diesem Worte trennen Das hat schon Morris, JPTS 1889, S 207, getan Aber seine Ableitung von einer Würzel bundh- 'binden' und sein Vergleich mit engl body wird kaum Anklang finden Abgesehen von den lautlichen Schwierigkeiten, ist es kaum ratsam, für die Etymologie eine Würzel heranzuziehen, die erst von Bopadeva als Variante des gewöhnlichen bandh in den Dhätunätha (32, 14) eingeführt ist

P bondi (Abh 151) gilt als Maskulinum In den Belegstellen laßt sich das Geschlecht zum Teil nicht erkennen, so Jät 148, 1 hatthibondim parellhämi. Petav 4, 3, 32

yathā gehato nīkkhamma aññam geham pavīsatī | evam evam pī so jīvo aññam bondīm pavīsatī |

In der Gātha des Sumsumarajāt (208, 2) aber ist das Wort Femminum mahati vata te bondi na ca paññā tadāpikā |

sumsumāra rancīto me sī gaccha dānī yathāsukham ||

Der spateren Sprache war das Wort offenbar nicht mehr gelaufig, in

der Prosa der Jät wird es durch sarira ersetzt puna hatthisarīram nama na patisissāmi 1,503,17, bonditi sariram, tadupilā ti patītā pana te tadāpilā tassa sarīrassa anucchavika n'atthi 2,160,15 Das Wort kehrt auch im AMg wieder, Kalpasutra 14 wird Sakka bhāsurabomdi.') 'mit glanzendem Körper versehen' genannt

Nun findet sich das Sumsumāra Jātaka unter dem Namen Markata Jātaka auch im Mahāvastu II, 246ff Die G 2 entsprechende Strophe lautet hier

> tatto ca trddho ca host prajňu ca te na vidyate | na tutam bāla jānāst nāsti ahrdayo kiaci ||

Allem der erste Pada beruht so, wie er hier gegeben wird, grazlich auf den Konjekturen Senarts die Handschriften lesen statt dessen ieddä ca vind. Der ursprungliche Text laßt sich darnach kaum wieder herstellen, raddä wird wahrscheinlich einem sk. irddhä groß, vielleicht sk. irlä rund'entsprechen In irnd, aber haben wir deutlich die Entsprechung von pbondi und damit auch die Etymologie des Wortes Fur bondi ist in der gödthä öffenbar bondi zu lesen, ebenso wie in der Gäthä die Malävastu rindi für rindi, irndi verhalt sich zu rinda wie das sinnverwandte pinndi "Klumpen", "Buschel" (haufiger in ambupindi, z. B. Jät II, 88, 5 6 27 [Handschriften -pindam], 89, 8 10 24 26) zu dem gewöhnlichen sk. pinnda- Aus dem Fem bondi- ist dann spater ein Mask bondi- geworden

<sup>1)</sup> Handschriftliche Lesarten bodi -bumdi, bamdi

Das o sehe ich als aus u vor Doppelkonsonanz entstanden an, analog hat sich e aus sekundarem : entwickelt in pr tenta , talarenta aus irnta , tala vrnta, woneben ubrigens auch tonta, tālavonta erscheint (Pischel & 53) Das b ist offenbar sekundar aus v entstanden, wofur p buddha 'alt' neben middha ans middha eine Parallele bietet Jedenfalls ist die Schreibung mit v fur vrnda das gewöhnliche In der spateren Zeit findet sich allerdings gelegentlich auch brnda, so z B zweimal (Z 9 70) in dem sorgfaltig ge schriebenen Epitaph des Mallisena zu Śravana Belgola (Ep. Ind. III., 189ff.) Allein hier wird auch braja (Z 29), bratin (Z 205) geschrieben, und da r sicherlich wie ri gesprochen wurde, so ist aus diesen Schreibungen wohl nur zu folgern, daß im Kannada Gebiet die Neigung bestand, ein sk. v vor r wie b zu sprechen¹) Von seiten der Bedeutung ist gegen die Ver emigung von bondi und irnda nichts einzuwenden Vrnda, n bedeutet 'Menge, Masse, Schar, Herde, Buschel, Traube', m. als medizinischer Aus druck eine Geschwulst in der Kehle Das stimmt vortrefflich zu bondi, das von dem gewaltigen Körper eines Elefanten, eines sumsumāra, eines Gottes gebraucht wird Die Grundbedeutung ist offenbar 'Masse, Klumpen'. Auch ist vrnda ein altes Wort, wenn es in der Literatur auch erst im Epos und bei den klassischen Dichtern belegt ist. Es wird bereits Naigh 4,3 verzeichnet2) Sein Alter wird aber auch durch die Ableitung vrndgraka . die Sat Br 14, 6 11, 1 (vrndaraka adhyah san) erscheint durch Pānini und Katyāyana bezeugt Pan 2, 1, 62 lehrt die Anfugung von urndaraka, wenn etwas geehrt werden soll, Pan 6, 4, 157 die Steigerung erndigas, erndistha, Vartt 3 zu P 5 2, 122 die Bildung vrndaraka von vrnda, Vartt 10 zu P 7, 3, 45 das Femininum vrndaraka oder urndārikā

Vrnda ist dann auch in die Prakrit Dialekte übernommen worden, morarumdanam, mit den handschriftlichen Lesarten bumdannam, tam danam, mmdana, steht Hala 560, püsarımdammı mit den Lesarten vam dammı humdammı (Weber, Glossar), Hala 263 Also auch hier tritt das b auf, wenn der Ersatzvokal des r labial gefarbt ist. Im Apabhramsa gilt unda , siehe die Glossare in Jacobis Ausgabe der Bhavisatta Kaha und des Sanatkumäracarıta

Hierher gehört endlich auch das merkwurdige pr vamdra, rumdra oder bamdra , bumdra , n das Hemacandra in seiner Prakrit Grammatik I, 53. II, 79 lehrt3) und auch Deśmāmam 7, 32 erwahnt Als Bedeutung wird an der letztgenannten Stelle undam angegeben, in der Grammatik wird das Wort durch samuhah glossiert Belegt ist es in der Bedeutung 'Schar, Menge' in JM bei Jacobi, Ausgew Erzahl 26, 3 (11)jāharavandra) Nach Hemacandra ist vandra direkt dem Sanskrit entnommen

<sup>1)</sup> Im übrigen vgl. für den Austausch von b und v die Bemerkungen Wacker nagels Altind Gr I, § 161

<sup>4) 1</sup> gl Nir 6, 34

<sup>4)</sup> Über die Schreibungen siele Pischel zu Hem 1 53

sachlich lehrt er auch Uṇādigaṇasūtra 387 ein vandra- mit der Bedeutung samūha-; in der Literatur hat sich das Wort bisher nicht gefunden. Bedeutung und Form lassen meines Erachtens keinen Zweifel daruber, daß vandra- aus vṛnda- entstanden sind. Mir scheint, daß vṛnda- zunachst zu vṛnda-, vṛnda- geworden und dann weiter zu vṛndra-, vṛndra- umgesteltet ist. Eine genaue Parallele fur den Umtritt des r fehlt allerdings, doch ist der Umtritt gerade bei r, l nicht selten (Pischel § 354).

### Zu den Asoka-Inschriften.

Im Jahr 1877 gab Alexander Cunningham die bis dahin bekannten Inschriften des Asoka zum ersten Male vereinigt als ersten Band des Corpus Inscriptionum Indicarum heraus. Im vorigen Jahre ist die von Hultzsch bearbeitete neue Ausgabe dieses Bandes erschienen. Der oberflachlichste Vergleich der beiden Werke genugt, um die ungeheuren Fortschritte zu erkennen, die die Lesung und das Verstandnis jener einzigartigen Dokumente des indischen Altertums im Laufe von 48 Jahren gemacht haben. Seit 1837, da James Prinsep die Inschrift der Saule von Delhi-Toprā entzifferte, haben Generationen von Indologen an den Asoka-Inschriften gearbeitet. Hultzsch gebuhrt der Dank, die Ergebnisse ihrer Forschungen aufs sorgfaltigste gesammelt, mit feinsinniger Kritik gesichtet und in vielen Fallen bereichert zu haben. Die neue Ausgabe mit ihren Indices, Konkordanzen und vortrefflichen Tafeln, bereichert durch vier Abhandlungen uber den Autor der Inschriften, Asokas Reich, seine Bekehrung und seinen Dharma und die grammatische Darstellung der verschiedenen Dialekte, ist ein geradezu mustergultiges Werk und die glanzende Kronung der jahrzehntelangen, unendlich verdienstvollen epigraphischen Tatigkeit des Herausgebers. Ich kann nur hoffen, daß auch das heranwachsende Geschlecht das Studium dieser geschichtlich wie sprachlich gleich wichtigen Denkmaler nicht außer acht lassen wird Es ist trotz der vorzuglichen Leistungen der Fruheren im Einzelnen noch manches zu tun, und so möge der im folgenden unternommene Versuch, ein paar noch unklare Stellen aufzuhellen, von dem Herausgeber freundlich als ein Zeichen des Interesses genommen werden, das gerade sein Werk jedem, dem die indische Altertumskunde am Herzen liegt, einflößen muß.

In dem dritten Saulenedikt stehen die Satze kayānammera (All. kayānameva) dekhali (Ar. Nand. Rām. dekhamti) iyam me kayāne kaṭe ti no mina (Mīr. minā) pāpam (All. pāpakam) dekhati (Ar. Nand. Rām. dekhamti) iyam me pāpe (All. pāpake) kaṭe ti iyam tā (Tōp., alle anderen va) āsinave nāmā ti und esa bādham (Tōp. bādha) dekhiye iyam me hidatikāye iyammana (mana fehlt in Mīr.) me pālatikāye ti (fehlt in Tōp. Mīr.). Sie machen wegen des no mina und des iyammana Schwierigkeiten. Dieso Worte sind sicherlich auch heute noch nicht richtig gedeutet, und das ist

um so merkwurdiger als meines Erachtens die Lösung des Ratsels schon , vor fast 50 Jahren gefunden war

Buhler, ZDMG XLV, 158, Ep Ind II, 251, hatte mina, minā ebenso we mana als Vertreter von sk manāl, p manāl) gefaßt und übersetzt 'durch aus nicht sieht man auf (seine) bösen Taten' und 'dies (gerieicht) mir zum Heile in dieser Welt, dies wenigstens zum Heile in jener Welt' Wahrend Buhlers Übersetzung an der ersten Stelle einen ganz guten Sinn ergibt, befriedigt die Übersetzung der zweiten Stelle durchaus nicht Buhler meint, die Klausel sei wohl so zu verstehen, 'Wenn diese oder jene Hand lung keinen Vorteil in dieser Welt bringt, so bringt sie doch wenigstens Heil im Jenseits' Ich glaube nicht, daß der König einen solchen Gedanken geaußert haben wurde, ich kann aber auch nicht zugeben, daß manāl jemals soviel wie 'wenigstens' sein kann Das Wort bedeutet im Sanskrit wie im Pali doch nur 'ein wenig, in geringem Maße, in kurzem, beinahe'') aber diese Bedeutung paßt nicht oder doch nur höchst gezwungen in den Zusammenhane

Gegen die Buhlersche Auffassung hatte Michelson, IF XXIII, 236ff, Einwendungen gemacht, aber nicht wegen der von Buhler angenommenen Bedeutung der Wörter, sondern wegen ihrer Form Er erklart, es sei wissenschaftlich unmöglich daß mina und mana beide sh manāk ent sprechen konnten, da sie in denselben Dialekten auftreten. Ich kann diesen Einwand keineswegs als begrundet anerkennen, warum sollte es an und fur sich unmöglich sein daß sich ein mana in der engen Verbindung mit no weiter zu mina wandelte? Michelson fuhrt dann die Vermutung Bur noufs an daß no mină auf no iminā 'non par celui ci', zuruckgehe aber nur um sie abzulehnen wie das schon Senart getan hatte da 'durch dies' keinen Sinn in dem Satze ergibt Michelson bemerkt überdies mit Recht, daß auch lautlich die Erklarung nicht einwandfrei sei. Die Erklarung, die er selbst fur no ming gibt weicht aber von der Burnoufschen gar nicht weit ah Er fuhrt no mina auf no und amina zuruch, das im Pali in dem öfter wiederkehrenden Satze tad amina pr janatha erscheint, indem er sich für den Sandhi auf no pi aus no api im funften Saulenedikt beruft. Naturlich kann dieses no pr nichts fur den Ausfall eines a nach o beweisen, da die Sandhiform m in dem östlichen Dialekt fest geworden ist und sich überall durchgesetzt hat, in samtlichen Asoka Inschriften begegnet am überhaupt nur enmal in eraman in G II, 3 Aber selbst wenn man die Möglichkeit der Entstehung des no mina aus no amina zugeben will, bleibt Michelsons

<sup>1)</sup> P manā ist nur Postulat in Wirklichkeit kommt im Pali nur manam vor Auch die Verbindung man amhi laūt sich naturlich ohne weiteres aus manam amhi etklaren.

<sup>5)</sup> Im PW wird auch 'bloß nur, µorov als Bedeutung gegeben allein an den drei dafür angeführten Stellen steht manāk so weit ich sehe in seiner gewöhnlichen Bedeutung

Erklarung noch immer völlig unbefriedigend Michelson schreibt dem mină die Bedeutung 'auch' zu Der Sinn des Satzes soll sein 'One does not also see an evil deed', und er bemerkt dazu 'Whatever the original value of amina may have been, it certainly had become a mere particle in Pāli' Wie man zu einer solchen Behauptung kommen kann, ist mir un begreiflich Michelson selbst führt an, daß nach Kuhn, Beitr S 88, der Bālāvatāro amınā mit ımınā gleichsetze, und fugt hinzu, daß in diesem Fall die Etymologie klar sei, aminā sei Kontamination von iminā und amunā, dem Instr Sg m oder n von ayam bzw asu Man mag uber die sprachliche Erklarung der Form denken wie man will, das eine ist jedenfalls sicher, daß die einheimische Grammatik völlig im Recht ist, wenn sie amına als Nebenform von ımına betrachtet. Amına beißt niemals etwas anderes als 'durch dieses' oder 'hierdurch' In Versen wird die Phrase tad amınāpı jānātha gebraucht, um Beispiele oder Argumente einzuleiten, durch die eine aufgestellte Behauptung erhartet werden soll. So wird S. N. 136 behauptet, man sei nicht durch seine Geburt, sondern durch seine Handlungen ein Pariah oder ein Brahmane Dann fahrt der Text fort tad amınāpı jānātha yathā me 'dam nidassanam, und nun wird zum Beweis die Geschichte des Candāla Mātanga erzahlt Ahnlich heißt es Itiv 89, 1 mā jātu koci lokasmim pāpiecho upapanatha

tad amına pı yanatha papıcchanam yatha gatı

worauf der Hinweis auf das traurige Ende des Devadatta folgt Man kann in diesen Fallen die Phrase übersetzen 'Das erkennet auch hierdurch', tad kann aber auch hier adverbiell gebraucht sein wie in dem Satze, der D 3, 83, 21, S 1, SS, 18 Behauptungen einleitet, die dann in langerer Aus fuhrung bewiesen werden tad aminā p'etam Vāsettha (oder Ananda) pari yāyena reditabbam yathā 'nun ist dies auch auf diese Weise zu wissen, ' Am Schluß der Ausfuhrung wird der Satz in beiden Stellen mit ımınā kho an Stelle von tad amınā pı wiederholt. Dis zeigt eigentlich schon zur Genuge, daß amınā und ımınā die gleiche Bedeutung haben Sie wechseln daher auch hinter tad M 2, 239, 9 15 heißt die einleitende Phrase tad amnā petam āyasmanto jānālha yathā , aber bei den Wieder-holungen von Z 23 ab steht iminā fur aminā im Text Ich kann auch nicht zugeben, daß tad aminā eine unlösbare Einheit bildet und mit 'dadurch', 'daher' zu ubersetzen ist, wie Geiger, Pah, S 98, angibt D 2 57, 4ff lutet die Einleitungsphrase tad Ananda imina petam pariyayena redita bbam yatha Sollte also no mina auf no amina zuruckgehen, so konnte es nur 'nicht hierdurch' bedeuten. Das hat aber Michelson selbst als sinnlos abgelehnt, es erubrigt sieh daher, auf seine Erklarung der Kurze des Auslauts von ming in Top und All, die den von ihm aufgestellten Regeln widerspricht, näher einzugehen

Die Buhlersche Erklarung von mana aus sk. manäl wird nach Michelson durch die Kurze im Auslaut des Wortes in Top- unmöglich gemacht, auch in Ar Nand und Ram ware vor dem enklitischen me mana zu erwarten Aber Buhler war nach Michelsons Ansicht doch auf der richtigen Spur There is a Sanskrit word manandl, its Indic prototype may have lost the syllable -nā by haplology, from \*manal the mana of DS R M comes perfectly regularly Wir erfahren dann weiter, daß auch sk manāk aus dem vedischen manänak entstanden ist, wiederum durch Haplologie, nur daß in diesem Fall nicht -na-, sondern -na geschwunden ist, und in einer Note wird auch noch eine andere Erklarung von mana gegeben, die ich ubergehe, da Michelson selbst gesteht, daß die im Text vorgetragene ein facher und daher vorzuziehen sei. Ich habe schon bei anderen Gelegen heiten erklart, daß ich mir keinen Nutzen von einer Sprachforschung ver sprechen kann, die, losgelöst von aller philologischen Textinterpretation, lediglich mit den Lauten jongliert. Man darf doch nicht übersehen, daß manānāk āπaξ λενόμειον in RV 10, 61, einem der dunkelsten Lieder der Sammlung, ist Was mananda reto jahatur myanta in V 6 heißt, ist vor laufig ganzlich unklar Im PW ist die Gleichsetzung von mananak mit manal nur als Vermutung bezeichnet, sie ist ganz unwahrscheinlich Andere Erklarungsversuche von mananak gehen in ganz andere Richtung Ludwig wollte es von manu ableiten 'bis zum Menschen hermeder', Olden berg, Rgveda 2, 265, vermutet als Bedeutung 'sich der Aufmerksamkeit entziehend', halt aber auch 'die Erregung verschwinden lassend' für mög lich, Edgerton, JAOS XXXI, 108, meint, das Wort sahe aus, als ob es eine Form der Wurzel anas, nas enthielte Daß ein seiner Bedeutung und Herkunft nach so vollkommen dunkles Wort nicht zur Grundlage der Erklarung von mana oder manāk gemacht werden kann, durfte wohl kaum hestritten werden

Hultzsch hat denn auch Michelsons Deutungen abgelehnt Fur no mina kommt er auf Buhlers Erklarung zuruck, indem er fur den Übergang des a von manāl in a auf Pischel, Gr d Pr § 101-103 verweist Inammana mochte er auf sk idam anuat zuruckfuhren 'this (action conduces) to my (happiness) in this (world), that other (action) to my (happiness) in the other (world)' Ich kann mich auch dieser Erklarung nicht anschließen Schon die Schreibung ana, die in allen vier Versionen, die das Wort überhaupt enthalten wiederkehrt, ist der Herleitung von anyat nicht gunstig Es 1st richtig, daß wir in K XII, 34, XIII, 37 ane, X, 28 anata, VI, 21, X, 27 anata, XII, 33 amnamanasā finden, aber die Sprache und Schreibung von K steht der der Saulenedikte ferner In diesen wird ebenso wie in den Telsenedikten von Dh J stets amna geschrieben amnaye, amne amnāni, amnanam amnesu, amnata, nur einmal, im Separatedikt I von J, Z 5, liest Hultzsch jetzt ange Aber auch in K selbst ist die Schreibung mit dem Anusvara die haufigere Weiter ist es mir aber auch nicht wahrscheinlich, daß anyat einfach das auslautende t eingebüßt haben sollte. ohne die gewöhnliche neutrale Fndung des Nommativs anzunehmen

dem Edikt der Königin in Allahabad steht, wie zu erwarten, e va pi amne kıchı, m T. IX m K amne cā hedise dhammamagale nāmā, m Dh amne dhammamangale nāma Drittens ware der Sandhi zwischen wam und ana sehr auffallig Allerdings ist in dem östlichen Dialekt ofter ein im Wortauslaut stehendes m vor folgendem Vokal erhalten, so in Layanamera All 3, Z 1 etameva Top 7, Z 23, Sar Z 8, 9, hedisamera Sar Z 7, und zwölfmal hemevä (aus heramera) Öfter wird ein solches m sogar verdoppelt Hultzsch verweist auf Layanammeva in Saulenedikt 3 in allen Versionen außer All, sulhammera Separatedikt 2, Dh Z 5, J Z 6, herammera All 6, Z 2, Dh Separatedikt 1, Z 13, J Separatedikt 2, Z 4, Calcutta Bairāt Z 8, man kann noch hemmere in All 1, Z 4 hinzufugen. Diese Belege zeigen aber mit aller Deutlichkeit, daß die Erhaltung und Verdoppelung des aus lautenden m an die Stellung vor eva, also einem Enklitikon, gebunden ist Dazu stimmt, daß auch in den Inschriften in Dialekten, die die Verdoppelung nicht kennen, auslautendes m nur vor eva und am erscheint (kata vyamera, evamapı in G., evameva, paratrikamera in Sh. M., tamera, tāna mevā, etamevā, hetametā, pālamtikyameve(va) in K, hemeva in den Mysore-Edikten) Die Beschrankung der Verdoppelung auf ein m, dem ein Enkli tikon folgt, wird auch noch durch eine andere Beobachtung bestatigt Pischel, Gr d Prakr § 68, zeigt, daß in AMg oft vor eta, gelegentlich auch vor au, auslautendes am als am erschemt, so evam era, lhippam era, lisam au Zweifellos steht diese Erscheinung mit der Verdoppelung des m in dem östlichen Dialekt im Zusammenhang, ich bin sogar überzeugt, daß das -ām die direkte Fortsetzung des amm ist 1) Tritt aber die Verdoppelung des m nur vor enklitischen Wörtern ein, so kann zyammana nicht auf zdam anyat zuruckgehen, da anyat auf keinen Fall enklitisch ist, idam anyat hatte in diesem Dialekt kaum etwas anderes werden können als syam amne

Von alteren Erklarungen braucht die Senarts Inser de Piy II, 18ff, nicht angefuhrt zu werden, da sie auf Anderungen des Tevtes berüht, mit denen man heute nicht mehr rechnen kann. Wohl aber verdient eine Be merkung beachtet zu werden, die Kern schon 1880 in einem Aufsatz über die Separatedikte von Dhauli und Jaugada, JRAS N S XII, 379ff, ge macht hat In einer Anmerkung auf S 389 führt er die Worte no mina Päpam dekhats an und übersetzt sie ins Sanskrit. na punah päpam dra kyati Meines Erachtens hat Kern hier intuitiv das Richtige erkannt, das einzige Wort, das in den Zusammenhang paßt, ist 'aber' Das Gleiche gilt aber auch für den Satz iyammana mie pälatikäye, auch mana muß 'aber' herdenten.

Bedeutet mana 'aber', so muß es zunachst auf pana zuruckgehen, und wir mussen annehmen, daß in dem östlichen Dialekt genau wie im Pali punar in der Bedeutung 'aber' zu pana geworden sei Daß pana tatsachlich

<sup>1)</sup> Ich gedenke an anderer Stelle auf diese Sandhi Frechemung genauer einzu gehen

in diesem Dialekt vorhanden war, ergibt sich aus Dh J. VI. Z 5 tasa ca pana wam mule uthane ca athasamtilana ca Es ist die einzige Stelle, wo in dieser Version der Felsenedikte das Aquivalent von punar überhaupt erscheint In G findet sich für punar in der abgeschwachten Bedeutung stets vuna (4 mal), in K stets puna oder puna (7 mal), und puna ist auch die gewöhnliche Form in dem Nordwestdialekt von Sh (5mal<sup>1</sup>)) und M (7 mal), aber ie einmal begegnet doch auch hier pana Sh VI, 14 152) ve va pana mahamatranam (na) acayıkam (-ka) aropıtam bhoti. M IX, 7 siva va tam athram nivateya siya pana no Wir durfen aus dieser Schreibung schließen, daß pana auch in dem Nordwestdialekt bestand Meines Erachtens soll die Schreibung pana die fluchtige Aussprache des Vokals in der ersten Silbe des Wortes, wenn es enklitisch ist, zum Ausdruck bringen Man ist sich aber sicherlich der Identitat des enklitischen Wortes mit dem vollen muna immer bewußt geblieben, und man wird daher auch für das enklitische Wort zunachst noch vielfach puna geschrieben haben, erst in dem literarischen Pah wird die Orthographie geregelt sein, wenn es auch hier Falle gibt, wo man über die Berechtigung der einen oder der anderen Schreibung im Zweifel sein kann. So steht z.B. in der Verbindung mit en öfter pana, Mahav 1, 55 annjanamı blıkkhare vyattena blıkkhuna patibalena ekena die samanere upatihapetum yaratake va pana ussahati oraditum anusasıtum tavatale upatthapetun ti, Dhp 42, Ud 4, 3,

diso disam yan tam kayırā teri tā<sup>3</sup>) pana terinam mucchapanihilam cittam pāpiyo nam tato kare ther heißt es in der Anfahlung der Dings, die niel

Dhp 271 aber heißt es in der Aufzahlung der Dinge, die nicht genugen, um die Erlösung zu erlangen

na sīlabbatamattena bāhusaccena vā puna athavā samādhīlābhena vīvīccasayanena vā\*)

Diese Strophe findet sich nun auch in dem von Senart, JA IX, 12, 193ff herausgegebenen Teil des Kharosthi Manuskripts des Dharmapada (B 24, S 240)

na silavadamatrena bahosukena va mano adha samadhilabhena vivitasayanena va<sup>5</sup>)

Hier entspricht also mano p puna, sk punar wie in demselben Dialekt pramuni p pāpune, sk prupnuyāt, nama sk nāram, tiñamani p tiññā-

<sup>1)</sup> Nach den Lesungen von Hultzsch Buhler las in IX, 19 20 pana

<sup>2)</sup> Die Stelle ist aus Versehen zweimal eingemeißelt

Daß dies die richtige Lesung ist zeigt die Sanskritfassung der Strophe,
 Udanav 31, 9

na decej drezmah kuryād rairī vā vairīno hi tam (lies tat) mihyāpranihitam cittam yat kuryād dimanāimanah

<sup>9)</sup> Udānas 32, 31 entspricht

na silavratamätrena bähukrut jena vä punah tathä samädhsläbhena viriktakayanena vä

<sup>4)</sup> Meine Umschrift weicht von der Senarts etwas ab

panim, sk.  $vij\tilde{n}apan\tilde{n}m^{1}$ ). Der Übergang eines inlautenden p und v uber  $\tilde{v}$ in m ist auch in den späteren Prakrits nicht selten; siehe Pischel. Gr. d. Pr. § 248, 261. Die Belege fur p stammen fast samtlich aus der AMg. Man wird danach die Berechtigung, auch das mana der Asoka-Inschrift aus pana herzuleiten, nicht bestreiten können. Da der Übergang eines inlautenden p oder v zu m sonst nur nach reinem Vokal bezeugt ist, so wird vielleicht auch das enklitische pana zunachst nach Wortern mit reinvokalischem Auslaut zu mana geworden sein und dieses mana dann auch in die Stellung nach Nasalvokal, wie in iyammana, ubertragen sein2); ein sicheres Urteil ist indessen nicht möglich, da das vorliegende Material allzu beschrankt ist. Man darf gegen die vorgeschlagene Erklarung von mana auch nicht einwenden, daß in Dh. J. ia doch pana überliefert sei Ich hoffe zeigen zu können, daß in den Edikten tatsachlich auch mana vorkommt. Allein auch davon abgesehen darf meiner Ansicht nach nicht außer acht gelassen werden, daß die in der Kanzlei Aśokas verwendete Sprache eine Art Hochsprache ist, wahrend die wirklich gesprochene Sprache bereits viel weiter entwickelt und, wofur ich hier freilich den Beweis nicht erbringen kann, im wesentlichen schon auf dem Standpunkt der literarischen Prakrits stand. Wir durfen uns daher nicht wundern, wenn gelegentlich Formen aus der gesprochenen Sprache in den Edikten erscheinen wie z. B. das bekannte adhigicua fur adhikrtua in der Calcutta-Bairāt-Inschrift. Zu solchen Formen rechne ich auch mana und no mina. Der Beweis, daß das letztere aus no mana entstanden ist, laßt sich vorlaufig allerdings nicht fuhren. Der Übergang eines a in i ist aber in den Prakrits, wie Pischel, Gr. d. Pr. § 101-103, zeigt, haufig genug, und no mina fur no mana scheint mir nicht auffallender zu sein als Ardhamagadhī-Formen wie kunima fur sk kunapa, phusiya fur sk prsata oder musiga fur sk. mrdanga.

Die Herlentung des mana aus pana verhilft nun auch, wie ich meine, zur Erklarung eines bisher ganzlich mißverstandenen Satzes in dem ersten Separatedikt von Dh. J. Er lautet in der Lesung von Hultzsch in Dh. duähale hi imasa kammasa me kute manoatileke, in J. duähale elasa kammasa sen me kute manoatileke.

Kern, dem fur seine Ausgabe der Separatedikte, JRAS., N. S. XII, 379ff., nur Cunninghams unvollkommene Falsimiles zu Gebote standen, crestituierte den Text in Dh zu duähale hi imasi lamme samakate manam atilele, in J. zu duähale etasi kamasi same ... und übersetzte das. deyäharo

<sup>1)</sup> Die Stellen sind gesammelt von Konow, Festschr. f. Windisch, S. 93f. Das angebliche bhamenau ist nicht mit p bhausau gleichzwetzen; vadamada für sk. vratavanda) ist unsicher, da schließlich hier das Suffix -mat vorliegen könnte.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Jeh glaube meht, daß man syammana direkt auf syam pana zurückführen darf. Aus Grunden, auf die seh hier meht näher eingehen kann, halte seh es für möglich, daß syam pana zu syamhana hätte werden können, aber kaum zu syam mana.

Meine Erklarung nötigt zu der Annahme, daß in diesem Falle die richtige Lesung ausnahmsweise in J., nicht in dem im allgemeinen viel sorgenatiger eingemeißelten Dh. erhalten ist. In J. sind öfter Silben ausgelassen worden; in Dh. findet sich sonst nur läjine yam fur läjine iyam in IV, 8 Aber gerade in den Separatedikten sind auch in Dh dreimal Silben erst nachtraglich eingefugt. II, 5 das sa von lhamisati, II, 7 das nam von atänam, II, 10 das erste si von khanasi hanasi. Ich sehe daher keine Schwierigkeit in der Annahme, daß auch in unserem Fall der Steinmetz das sa, zumal es unmittelbar auf ein sa folgt, vergessen und auch bei der Revision den Fehler ubersehen haben sollte.

Ich bin bei meiner Interpretation des Satzes von der Lesung mana ausgegangen Ich halte sie fur die wahrscheinlichste, aber ich mochte doch darauf hinweisen, daß man sich auch mit der Lesung mana abfinden kann. Schließlich ist ja mano gerade die im Kharosihi-Dharmapada bezeugte Form, und sie hat ihre Parallele in puno, das, wie Pischel, Gr. d. Pr. § 342, zeigt, in der Bedeutung 'wiederum' in samtlichen Prakrits, auch AMg und Mg., in der Bedeutung 'aber' auch in M. erschemt. Auch das Pali kennt puno neben puna. Man kann unter diesen Umstanden das Bestehen eines mano in dem Dialekt von Dh J gewiß nieht für unmöglich erklaren.

Es laßt sich endlich, wie ich meine, zeigen, daß sich der Satz in der neuen Interpretation auch gut in den Gesamtzusammenhang einfügt. Die volle Berucksichtigung dieses (meines Erlasses), sagt der König, 'bringt großen Vorteil, nicht volle Berucksichtigung großen Nachteil') Wenn man namlich diesen (Erlaß) ungenugend berucksichtigt'), gewinnt man nicht den Himmel, gewinnt man nicht den König' Daran knupft sich dann unser Satz, der zum Ausdruck bringen soll, daß die ungenugende Berucksichtigung leicht eintreten kann, weil auch die bloß normale Durchfuhrung der Absichten des Königs große Schwierigkeiten bereitet. 'Schwer herbeizufuhren ist ja (schon) das gewöhnliche Maß dieses Werkes, geschweige

<sup>1)</sup> Nach Dh., dem Sinne nach ebenson i J Sanpatipāda scheint dem asampatipāti in kinsatīvem Sinne gegenuberzustehen wie sampatipātāgamām dem asampatipāti in J. Derselbe Unterschied zeigt sach im Folgenden in repatipādagamām (Dh.), upatipātagamām (J) gegenuber sampatipājamāme Der Grund dieses eigentumlichen Wechsels sit mir nicht klar, ich habe hin daher in der Übersetzum — viellecht mit Unrecht — nicht hervortreten lassen. Die eigenfijehe Bedeutumg von sampatipati und seinen Ableitungen is tim hill her in fassen hill habet anampatipati (Dh.) in Felsenedikt IX, dāgabhatakas şampātipāti (K) in Felsenedikt XI viel abr sammatīpātipāti scherlich dasselbe wie sampatipāti, in nātieu sampatipāti samanabhataets sampatipāti (Dh.) in Felsenedikt IV und bedeutte twa 'olo Rūckvichtnalime', jedenfalls mehr als 'proper courtes'). Ich indechte daher sampatipād. Underli als 'vollo Ruckvicht auf etwas nehmen' fassen.

<sup>3)</sup> Nach Dh., dem Sinne nach ebenso in J. Das ri- von cipatipādayamine, cipatipādayamine entspricht genau dem asam-, negrer, also nicht den im Verbum enthaltenn Begriff überhaupt, sondern nur das "vollkominen". Eine Nichtberucksichtung seiner Befehlo durfte der König auch wohl für ausgeschlossen gehalten haben.

denn ein Überschuß ' Die Wiederholung des zuerst negativ ausgesprochenen Gedankens in positiver Form beschließt dann den Abschnitt 'Wenn (ihr) aber diesen (Erlaß) voll berucksichtigt, werdet ihr den Himmel gewinnen und eurer Schuld gegen mich ledig werden1)?

# Medizinische Sanskrit-Texte aus Turkestan.

Die archaologische Durchforschung Ostturkestans hat für die Geschichte der indischen Medizin bereits wertvolles Material geliefert. Auch die Berliner Sammlung enthalt ein paar medizinische Texte, die sich an Umfang zwar mit solchen Funden wie dem Bower Manuscript nicht messen konnen, aber doch aus mehr als einem Grund von Interesse sein durften

Das erste Bruchstuck, das ich hier vorlegen kann, ist ein Blatt aus emer Papierhandschrift, das aus Tuyoq stammt, von derselben Stelle, wo auch die Bruchstucke der spateren Handschrift der Kalpanamanditika gefunden sind2) Das Blatt ist 28,4 cm lang, 8,6 cm hoch und hat zehn Zeilen auf der Seite 8,8 cm vom linken Rande findet sich ein kleines Loch fur die Schnur Leider ist das Blatt nicht ganz vollstandig. Aus der Mitte ist ein Stuck herausgerissen, wodurch auf der Vorderseite die ersten 6 Zeilen. auf der Ruckseite die letzten 5 Zeilen verstummelt sind. Im ganzen sind dadurch gegen 100 al saras verloren gegangen, etwa ein Zehntel des ganzen Blattes Auf der Ruckseite, ber gegen alle Gewohnheit am rechten Rande. steht eine zweizifferige Zahl auf deren Deutung ich allerdings vorlaufig verzichten mochte Die Schrift ist nicht zentralasiatisch, sondern dieselbe ındısche Schrift wie in der Handschrift der Kalpanamandıtıkā, die zu sammen mit dem Blatt gefunden ist. Es gilt daher fur den Ursprung der Handschrift, der das Blatt angehörte dasselbe was ich Bruchstucke der Kalp S 194 uber die Herkunft der Handschrift der Kalpanamanditika bemerkt habe, auch sie muß etwa im 9 Jahrhundert von einem indischen Schreiber geschrieben sein, aber wahrscheinlich in Turkestan, da in Indien in dieser Zeit Papier wohl kaum schon als Schreibmaterial verwendet wurde

Nach dem Kolophon in Z 7 der Vorderseite stammt das Blatt aus einer Handschrift der Bheda Samhita Über eine in Telugu Charakteren geschrie bene Handschrift der Samhita des Bheda oder Bhela richtiger Bhela, wie der Name spater gewöhnlich lautet hatte zuerst Burnell in seinem Classified Index to the Sanskrit Manuscripts in the Palace at Tanjore, S 63bff berichtet Die Handschrift ist nach Burnell um 1650 geschrieben, aber leider unvollstandig Anfang und Ende fehlen und auch im Innern zeigen sich zahlreiche Lucken Schreibschler begegnen auf Schritt und Tritt Offenbar war schon die Vorlage in ginzlich verwahrlostem Zustand

So in Dh., in J. mit Umstellung der Glieder des Hauptsatzes.
 Die Fund telle hat v. Le Coq. SBAW. 1909. S 1048f. genauer beschrieben, sich auch Bruchstuche dr. Kalpanämanditikä. S. 194.

hy asmın (etasmın) karmanı śramakarane (śramah) manāgatırekah', 'for a little abundance of painstaking in this work yields a twofold gain' Senart. dem Abklatsche der Inschriften vorlagen, konnte JA XIX, 84ff die Lesung berichtigen Sein Text unterscheidet sich von dem bei Hultzsch gegebenen nur dadurch, daß er in Dh manaatilele las, mit der Bemerkung, daß auch manoatileke möglich sei, in J kamasa und auf die Lesung der letzten funf Silben verzichtete Das kamasa sa in J sieht Senart als einen Fehler für kamasa an, von Kern ubernimmt er die Erklarung von duahale, faßt aber manaatileke als manotirekah 'excess of thought, preoccupation' Seine Über setzung des Satzes die mehr eine Paraphrase ist, lautet 'verily, if I speci ally direct my attention to these duties [which are entrusted to voul, it is because they bestow a twofold advantage' Buhler, ZDMG XLI, 4, ASSI I. 127 las in J. Lammasa und im übrigen den Satz ebenso wie Senart bis auf das letzte Wort, in Dh hielt er maneatileke fur wahrschemlicher als manaatileke, gab aber die Moglichkeit der Lesung manoatileke zu wah rend er in J [ma]ne(a) las Die Ubersetzung lautet bei ihm 'Denn ich habe es so eingerichtet daß Eifer für diese Sache zwiefache (Frucht) bringt', 'dvyaharo hy asya karmano maya krto manotirekah' Die Lesart Lammasa sa m J hielt auch er fur einen Fehler Es ist zuzugeben, daß die hier überall zutage tretende Auffassung des duāhale an und für sich möglich ist, dupada fur dispada begegnet im zweiten Saulenedikt und m der Unterschrift des Girner Ediktes finden wir sarvalolasul habara 'der ganzen Welt Freude bringend' Dagegen befriedigen die Erklarungen von mana, mane oder manoatileke in keinem Fall Daß Senarts Auffassung unmöglich ist zeigt sich sofort, wenn man den Satz wörtlich übersetzt Das manaatilele geht bei ihm auf den Konig Von dem manaatilele des Königs kann aber doch nicht gesagt sein, daß er doppelten Vorteil bringe, da dem ganzen Zusammenhang nach der eine dieser Vorteile zweifellos die Gunst des Königs ist. Aber auch Buhlers Übersetzung von maneatilele ist viel zu gezwungen, um Glauben zu verdienen und Kerns Erklarung des Wortes paßt nicht in den Zusammenhang selbst wenn man versuchen wollte sie mit den richtigen Lesarten in Einklang zu bringen Geradezu unmöglich gemacht werden aber Senarts und Buhlers Übersetzungen des Satzes dadurch daß sie in Lute das Aquivalent von sk kriah sehen, auch Kern hatte sein late nicht von ler ableiten durfen denn leta ist in dem östlichen Dialekt stets durch lata vertreten Buhler selbst hat auf diese seiner Erklarung widersprechende Tatsache aufmerksam gemacht, das Verdienst in sk kulas die richtige Entsprechung von kule erkannt zu haben gebuhrt Franke, GN 1895, S 537f Franke hat auch auf die Mög lichkeit hingewiesen duahale auf durüharah zuruckzuführen Der Schwund des s von des in der Komposition ist, wie die Beispiele bei Pischel, Gr d Pr § 340, zeigen in den spateren Prakrits sehr haufig Er kommt aber auch im Pali vor und hier gerade auch vor vokalischem Anlaut erükure

drūkāre sunnīnāpaye dunīnāpaye Mahāv 1, 5, 10, Childers fuhrt duphasso, durupasanto an Sicherlich hat Pischel recht, wenn er bemerkt, daß zu diesem Gebrauch des du im Kompositum in erster Linie die oft direkt daneben stehenden Komposita mit su gefuhrt haben

Es wird also lediglich von dem Sinne abhangen, ob man duähale auf diyāharah oder durāharah zuruckfuhren muß, den Sinn aber, den Franke selbst in dem Satze sucht, kann ich, wie ich schon oben S 334, Anm 1 bemerkt habe, nicht fur richtig halten. Er übersetzt. Denn woher sollte mir eine Vorliebe kommen fur einen, der diese Aufgabe schlecht ausführt'. Naturlich kann āhala in duāhala nominal in jeder Bedeutung gebraucht sem, die ähalati zukommt, daß man aber im Sk larmäharati oder im östlichen Dialekt kammam ähalati iemals im Sinne von 'er fuhrt eine Aufgabe aus' gebraucht haben sollte, halte ich schlechterdings für ausgeschlossen Weiter aber kann duāhale nicht Lokativ sein, da dieser im östlichen Dialekt stets auf -ası ausgeht, und endlich kann ich auch nicht glauben, daß manoatilele, oder wie man das Wort sonst lesen mag, 'Vorliebe' bedeuten konnte Hultzsch, der in Dh manfolatilele, in J [ma]nfoatille[ke] liest, ist in der Ubersetzung Franke gefolgt 'For how (could) my mind be pleased if one badly fulfils this duty?' Er will aber duāhale als absoluten Nominativ fassen So oft aber auch absolute Konstruktionen in dieser Sprache erschemen, ich wußte nicht, daß sonst ein bloßes Substantiv im Nominativ ohne Zusatz eines Partizips wie samtam absolut gebraucht ware

Wir können nach alledem wohl sagen, daß der Satz bis jetzt nicht befriedigend erklart ist. Eine völlig sichere Entscheidung, ob mana, mane oder mano zu lesen ist, ist wie auch die Phototypie zeigt, kaum möglich Nehmen wir zunachst einmal an, daß mana die richtige Lesung ist, so wurde der Satz lauten duahale hi (fehlt in J ) imasa (J etasa) kammasa me (J same) kute mana atileke Da wir mana als Vertreter von sk punar erkannt haben, wurde der Satz wenn wir von dem me in Dh , dem same ın J vorlaufıg absehen, ıns Sankrıt ubersetzt durāharo hy asya (oder ra elasya) karmanah kutah punar atırelah sem, 'denn schwer herbeizu fuhren ist dieses Werkes , geschweige denn ein Überschuß' Es ergibt sich, daß das Geringere, dem atileke gegenubergestellt ist, in dem me von Dh , dem same von J ausgedruckt sein muß Mit me ist naturlich nichts anzufangen, same, sk samam laßt sich aber ohne weiteres als 'Gleichmaß, gewöhnliches Maß, Norm' verstehen, was den genauen Gegensatz zu alıleka 'Überschuß, Übermaß' bilden wurde Auch im Sanskrit wird das Neutrum sama, wie die Belege im PW zeigen oft genug substantivisch gebraucht Ich ubersetze also den ganzen Satz 'Denn schwer herbeizufuhren ist dieses Werkes Gleichmaß, geschweige denn ein Überschuß' Mit dem kamma ist die Ausfuhrung der Befehle des Königs in bezug auf die Rechtspflege gemeint, vgl am kichi dalhami hakam tam ichami kimii kam kamana patipatayeham durālate ca ālabheham ini Anfang des Ediktes von J

Meine Erklarung nötigt zu der Annahme, daß in diesem Falle die richtige Lesung ausnahmsweise in J, nicht in dem im allgemeinen viel sorg faltiger eingemeißelten Dh erhalten ist. In J sind öfter Silben ausgelassen worden, in Dh findet sich sonst nur lajne yam für lajne ijam in IV, 8 Aber gerade in den Separatedikten sind auch in Dh dreimal Silben erst nachtraglich eingefügt. II, 5 das sa von khamisalt, II, 7 das nam von atänam, II, 10 das erste si von khanasi khanasi. Ich sehe daher keine Schwierigkeit in der Annahme, daß auch in unserem Fall der Steinmetz das sa, zumal es unmittelbar auf ein sa folgt, vergessen und auch bei der Revision den Fehler ubersehen haben sollte.

Ich bin bei meiner Interpretation des Satzes von der Lesung mana ausgegangen. Ich halte sie für die wahrscheinlichste, aber ich möchte doch darauf hinweisen, daß man sich auch mit der Lesung mano abfinden kann Schließlich ist ja mano gerade die im Kharosthi Dharmapada bezeugte Form, und sie hat ihre Parallele in pino, das, wie Pischel, Gr. d. Pr. § 342, zeigt, in der Bedeutung 'wiederum' in samtlichen Prakrits, auch AMg und Mg, in der Bedeutung 'aber' auch in M erscheint. Auch das Pah kennt puno neben puna. Man kann unter diesen Umstanden das Bestehen eines mano in dem Dialekt von Dh. J. gewiß nicht für unmoglich erklaren.

Es laßt sich endlich, wie ich meine, zeigen, daß sich der Satz in der neuen Interpretation auch gut in den Gesamtzusammenhang einfugt. Die volle Berucksichtigung dieses (meines Erlasses)', sagt der König 'bringt großen Vorteil nicht volle Berucksichtigung großen Nachteil') Wenn man namlich diesen (Erlaß) ungenugend berucksichtigt's, gewinnt man nicht den Himmel, gewinnt man nicht den König' Daran knupft sich dann unser Satz, der zum Ausdruck bringen soll daß die ungenugende Berucksichtigung leicht eintreten kann weil auch die bloß normale Durchfuhrung der Absichten des Königs große Schwierigkeiten bereitet 'Schwer herbei zuführen ist ja (schon) das gewöhnliche Maß dieses Werkes, geschweige

<sup>1)</sup> Nach Dh, dem Sinno nach ebenso in J Sampotipada scheint dem assimpatipati in knusativem Sinne gegenüberzüstelen wie sampatipätayamtam dem assimpatipati in J Derselbo Unterschied zeigt sich im Folgenden in opatipädayamtam (Dh) vipa tipätayamtam (J) gegenüber sampatipajamtam Der Grund d esse eigentümlichen Wechsels ist im micht klar, ich habe ihn daher in der Übersetzung — vielleicht mit Unrecht — micht hervortreten lassen. Die eigentliche Bedeutung von sampatipat und seinen Ableitungen ist nicht leicht zu fassen. In dasabhatokas samin, aptatipati (Dh) in Felsenedikt IX, dasabhatalaşı saminatipati (K) in Felsenedikt VI ist aber saminatipati bil in Felsenedikt IV und bedeutet etwa volle Rucksicht in hime, jedenfalls mehr als 'proper courtes'. Ich möchte daher sampatipat überall als 'voll. Rucksicht auf etwas in himeri fassen.

<sup>3)</sup> Nach Dh., dem Sinne nach ebenso in J. Das ri. von eipatipādayami e, ripa tipādayamtam ent-epicht gi nau dem asam, negert also meht den im Verbum ent harmen. Begriff uberhaupt, sondern nur das 'volkominen'. I ine Nichtberucksich tigung seiner Bef ble durfte der König auch wohl für ausgeschlossen gehalten haben.

denn ein Überschuß' Die Wiederholung des zuerst negativ ausgesprochenen Gedankens in positiver Form beschließt dann den Abschnitt 'Wenn (ihr) aber diesen (Erlaß) voll berucksichtigt, werdet ihr den Himmel gewinnen und eurer Schuld gegen mich ledig werden<sup>1</sup>)'

# Medizinische Sanskrit-Texte aus Turkestan.

Die archaologische Durchforschung Ostturkestans hat fur die Geschichte der indischen Medizin bereits wertvolles Material gehefert. Auch die Berhner Sammlung enthält ein paar medizinische Texte, die sich an Umfang zwar mit solchen Funden wie dem Bower Manuscript nicht messen können, aber doch aus mehr als einem Grund von Interesse sein durften

Das erste Bruchstuck, das ich hier vorlegen kann, ist ein Blatt aus emer Papierhandschrift, das aus Tuyoq stammt, von derselben Stelle, wo auch die Bruchstucke der spiteren Handschrift der Kalpanämanditikä gefunden sind") Das Blatt ist 28,4 cm lang, 8,6 cm hoch und hat zehn Zeilen auf der Seite 8,8 cm vom linken Rande findet sich ein kleines Loch fur die Schnur Leider ist das Blatt nicht ganz vollstandig. Aus der Mitte ist ein Stuck herausgerissen, wodurch auf der Vorderseite die ersten 6 Zeilen, auf der Ruckseite die letzten 5 Zeilen verstummelt sind. Im ganzen sind dadurch gegen 100 alsaras verloren gegangen etwa em Zehntel des ganzen Blattes Auf der Ruckseite, ber gegen alle Gewohnheit am rechten Rande, steht eine zweizifferige Zahl, auf deren Deutung ich allerdings vorlaufig verzichten möchte. Die Schrift ist nicht zentralasiatisch, sondern dieselbe ındısche Schrift wie in der Handschrift der Kalpanamandıtıkā, die zu sammen mit dem Blatt gefunden ist. Es gilt daher fur den Ursprung der Handschrift, der das Blatt angehörte, dasselbe, was ich Bruchstucke der Kalp S 194 uber die Herkunft der Handschrift der Kalpanämanditika bemerkt habe, auch sie muß etwa im 9 Jahrhundert von einem indischen Schreiber geschrieben sein, aber wahrscheinlich in Turkestan, da in Indien in dieser Zeit Papier wohl kaum schon als Schreibmaterial verwendet wurde

Nach dem Kolophon in Z 7 der Vorderseite stammt das Blatt aus einer Handschrift der Bheda Samhita Über eine in Telugu Charakteren geschriebene Handschrift der Samhitä des Bheda oder Bhela, richtiger Bhela, wie der Name spiter gewöhnlich litutet, hatte zuerst Burnell in seinem Classified Index to the Sanskirt Manuscripts in the Palice at Tanjore, S 63 f berichtet Die Handschrift ist nach Burnell um 1650 geschrieben, aber leider unvollstandig Anfang und Ende fehlen und auch im Innern zeigen sich zahlreiche Lucken Schreibsehler begegnen auf Schritt und Tritt Offenbar war schon die Vorlage in genzlich verwährlostem Zustand

<sup>3)</sup> So in Dh., in J. mit Umstellung der Glieder des Hauptsatzes.
3) Die Fundstelle hat v. Le Coq. SBAW. 1999. S 1048f genauer beschrieben, sich eauch Bruchstucke der Kalpanämanlitäka. v. 194

Diese Handschrift ist bisher die einzige geblieben, die von dem Werk be kannt geworden ist<sup>1</sup>). Sie ist 1921 von Asutosh Mookerjee mit Unter stutzung von Vedantabisharad Ananta Krishna Shastri als Band 6 des Journal of the Department of Letters der Universität Calcutta heraus gegeben worden, aber nicht nach dem Original, sondern nach den Abschriften zweier Schreiber. Diese Ausgabe bestatigt durchaus die Angaben Burnells über den traurigen Zustand des Textes, sie beweist zugleich, daß es in Indien noch Sanskritgelehrte gibt, die mit den Elementen der Technik eines Herausgebers nicht vertraut sind. Immerhin mussen wir Herm Asutosh Mookerjee für seine Arbeit dankbar sein, da sie weingstens einen Überblick über das Erhaltene gewährt. Zu einem wirklichen Studium des Werkes und zu einer Vergleichung mit der Caraka Samhitä, die sicherlich nicht resultatios verlaufen wurde, bedurfte man einer genauen Wieder gabe der Handschrift, die uns höffentlich einmal von kundiger Hand ge hiefert werden wirden wirden wirden wirden wieden wieden wieden wieden wieden wieden wirden Es ist begreiflich, daß unter diesen Umstanden auch unser kleines Bruchstuck einiges bietet, was von kritischem Wert ist, obwohl der Text hier fast noch fehlerhafter ist als in der Teligu Handschrift Augenschein lich hat der Schreiber viellach seine Vorlage nicht mehr entziffern können, an einer Stelle, in Z 6 der Ruckseite, hat er durch einen Strich ein alkara des Originals als unleserlich bezeichnet. Ich habe mich bemuht, in den Noten die Schreibfehler zu verbessern, es bleiben aber eine Anzahl von Stellen, wo ich vorläufig den richtigen Text nicht herzustellen vermag

Der Text des Blattes lautet

#### Vorderseite

- vā svapnam tasya slesmā pravarddhate / pravaddham = urddham hrdayam\*
  gr[h](ttvā dhamanır = dasa ruddha cetovaham mārgam) sammāi\*
  bhramšayate nruām / sa bhrastasammāa\* patatı dantān = katakatāuate / utphālayatı
- Lies jagati kham Sin, les hrdayam Die Ausgabe hat an den Parall I stellen tadordheum (oder tadhordheum) evan hrdayam 1 ies yah suda Lies praij di ha drif heun hrdayad Esist wohl samman zu leen Lees sammah

<sup>1)</sup> Cordier, Muséon N.S. IV., 324f., bemerkt, daß er zwei Handschriften dis Weckes bestze eine Abschrift der Tanjori Handschrift im Tuligu Schrift und i ein andere in Devanägari Schrift. Man könnte das beicht so verstehen, als ob die Devanägari Handschrift auf ein anderes Original zurücklung. Nach dir Angabe bei Hormle, Studies in the Medicine of Ancient In ha, 1/3 set aber die Devanägari Handschrift michts witter als eine Transkription dir Teliqui Abschrift in Devanägari.

- 3 netre ca bhruvāv = uħ[ks]spate¹ tathā / sa ce² pratyāgato vruyāt = ta masah pa(rīto gatah prattbhānts me) [ś]uklāns jagats khan = dsśas = tathā / udātha vas me hrdayam³ yac = ca parvv = opadhāvats⁴ sty = eta.
- t r = lak anaır = vııdyād = apasmāra\* kaphātmajam / yas = tv = etat = sarvram = asnātı ya(thoktam dosakopanam sa)[nn](i)pātād = apasmāram sarvralımgam samarcchati\* / evam rasaır = th = āpa tthyaih vivrddhesv = anı
- s ladısıı / ten = ālısmaratı<sup>7</sup> prānı na satvaıh parıhanya[i]e (/ yadā yad = ābhıvard)dhante dosās = sarvası<sup>8</sup> = vv = odadhıh tadā tad = āpasmaratı n = ava klısyantı<sup>9</sup> santatam / yvaraso
- 6 «agulmınām c = aıva raktınām = atha kusthınām prafm]ehonmadınām c[= aıva] (tath = āpa)[s]marınām = ıha / ıty = astau vaı pradıstanı / nıdānanı sarırınām ıımānānı tu va
- 7 ksyāmı yaihāvad = anupurvvasa iti // ⊙ // bhedasamghitāyān¹0 = nidā nāni samaptāny = ādhyāy = āstau¹¹ // ⊙ // ath = āto rasavimānam vyakhyasyāmah sariram dhārayant = iha / sad = ra
- 8 sā samyag = āhrtah taisamyās = te vikāras = tu<sup>1\*</sup> janayanti sarīrinām / rukso laghu sthirah sitah kasāyas = tikta eva ca / katur = vvikāsi<sup>13</sup> gatiman = usno frufkso nis<sup>11</sup> = tathā / tiksfnfo
- 9 snam = amılalavanoh<sup>15</sup> = katu kledıvıkāsını<sup>16</sup> šīta snıgdho gurur = vvalya<sup>17</sup> pucchilo madhuro rasah kasayatıktalatukah šīto rukso = nıla smrlah sutos[nam = a]ı(1)a<sup>18</sup> yıttam tu katu
- 10 kam ca pracal sate / ślesmä tu rasasagnıgdhah 13 sito mamda sthiro guru 25 sty = etä 1 rasadosänäm sahot panna 2 gunan = tiduh tattra väyugu nais = tulyam 2 kasäyal atutiktalän
- 2 Lies cet 1 Lies utherpate 3 Sic siehe Note 2 S 580 4 Sic Ausg kapho varcopadhavati 5 Lies apasmaram 5 Ausg richtiger sa rechati <sup>7</sup> Sic Ausg napasmarayate 

  \* Lies dosah partrasv derselbe Fehler in der Ausg \* Laes klisyatı 10 Lies anupurvrasah // iti bhedasamhitayan 11 Lies adhyaya astau 11 Lies vaisamyat te vikaran s tu 13 Sic hes viisosi? 15 Lies tiksnosnav amlalavar au 18 Sie Ausg katur vapi višos j atha 17 Lies vvalyah (bal jah) 18 Sic lies tiksnosnam amlam? Ausg ruksosnam amla 19 Lies madhura snigdhah 20 Laes guruh 22 Lies pannan 21 Lies etan 23 Lies tul jan

#### Ruckseite

- 1 katvamılalaranos = tulyās = tatha piltagunām¹ viduh madhuram lava nāmilo² ca vidyat = kaphasamān = rase² / tasmād = abhyasya manais = tai ŝlesmā deha¹ pravardhate gunasāmyād = vivarddha ² nle yathasvam dhatavo nrnām / yath = askatra krto rāši dvau mahaccham
- \* nle yathasvam dhatavo nrnām / yath = askatra krto rāšs dvau mahaccham = th = ecchats / rasats = tāmt:paritats\* = ca yānty = ete ksayam = ahrtas / yath = odakam samāsādya [s]a(nt)im gacchats pāra
- Lees kateamlalavanaus tulyāms tatha pillagunān Lees lavanāmlau Lees rasān Lees dehe Lees rāšir deau mal atteam iharchatah? Lees ladesparitais Lees dhraih

- 3 kah kasüyakatutiktair = hi rükso rüksa¹ ivardhate / mahata¹ singdha bhäväc = ca tato = nyair = upasümyatı / katramlalavanaih pillam = usnam = usnair = ivardhate saityäc = chämyatı sai
- 4 sais³ = tu gunānām = anyabhāvatah enigdha snigdhaih = kaphac⁴ = c = āpi vardhate madhurādibhi⁵ / rasais = samyati rāksais = ca kasayakatutiktakaih⁴ ekaikasas = sā[m]ānād = yad⁻ = varddhayanti
- s tirayas = trayah ghnanti c = ānyagunatiena rasā dosām³ saririnam na vāyus = saha tailena snehosnyād³ = avatisthate / sitatvān = madhu ratvāc = ca na pitta¹⁰ saha sarpisā
- e rūlsyāh<sup>11</sup> = kasāyabharāc = ca tathā snehagunah = u[te]<sup>1\*</sup> / na sles{mā madhunā sār][d]{dha}m dehe pa-valtsthate<sup>13</sup> / ānūpamāmsajās = c = āpr vasamajjāras = eva<sup>11</sup> ca /
- 7 tailavan = mārutam ghnamti snehosnyād = gurudbhāratati sā[kh] (ādaviskirānām ca) vasāmayana eva ca / ghrlavai ghnanti te pillam sitamādhuryabhavatah ka
- 8 sayatklaka[t]ulam yac = ca kımcıd = ih = ausadham madhı ıvan = ta(t¹ = kapham hantı gunanyatve)na dehinam / aiha n = ātyupa yumjita pippali¹¹² ksaram = era ca / lavanam c = aira
- samdadhyad = bhuktam dosāya kalpyate<sup>18</sup>/ ślesmānām 1/yJāpa(y)1(trā\*0 tu n = otsahet = āpakajr[s1]tum\*1/ prppal1 pākamadhurā tasmāt = tan = natībhaksayet atyāhrtām\*\* pa
- 10 ced = deham tiksnosnagurubhavatah ksäraś = ca lava(nam c = awa bhoktum na yāti kevalam² m)altrāvad = usna¹ snigdham ca sātmyam svadum² ca bhojanam / avalāhm² ca vat = pake n

Der Text des Blattes enthalt den Schluß des achten von der Epilepsie handelnden Adhyaya des zweiten Buches des Nidänasthana, und den Anfang des ersten Adhyāva des Vimānasthana, der die Lehre von den Geschmacken gibt Die ersten Strophen bis lamasah pafnio galah) in V 3 fehlen in der Tanjore Handschrift und sind in der Ausgabe, nach dem Muster der vorhergehenden Verse erganzt in einer Note gegeben Die Übereinstimmung des Textes unserse Blattes imt dem der Tanjore Hand schrift beginnt mit den Worten bulkan jagati kland dies talhä wolur die Ausgabe S 64, 17 das sinnlose suklä jagati klandassi talhä inetet, und bricht mitten im Wort in der Verszeile aridäh es gat päke jifrne tod upp 1909get) auf S 68 1 der Ausgabe ab Trotz aller Verderbins hat doch

unser Blatt an einigen Stellen die richtigen Lesarten gegenüber der Tanjore Handschrift bewahrt. Ich will lier aber nicht auf Einzelheiten eingehen, sondern möchte nur auf zwei Abweichungen hinweisen, die von allgemeinerer Bedeutung sind

Der neue Adhyāya wird in der für alle medizinischen Werke typisch gewordenen Form mit der Phrase eingeleitet athālo rasavimānam vyālhyā-syāmah Darauf folgen aber in unserem Blatt nicht wie in der Ausgabe die Worte it ha smāha bhagaiān ātreyah, durch die das ganze Werk als die alte Lehre des Ātreya Punarvasu, des Lehrers des Bheda, hingestellt werden soll Allzuviel Gewicht möchte ich allerdings auf diese Verschiedenheit nicht legen Auch in der Caraka Samhitā, die sich eigentlich als das Werk des Agnivesa, des Schulers des Ātreya, bezeichnet, das von Caraka nur redigert ist¹), werden in der Einleitungsphrase die Worte it ha smāha bhagaiān ātreyah, wemigstens in den Ausgaben, oft fortgelassen, ohne daß sich ein Grund erkennen ließe

Wichtiger ist eine Abweichung in den beiden letzten Strophen des Midänusthana, die den Inhalt des Buches angeben und zu dem folgenden Buche, dem Vimänasthäna, überleiten Nach unserem Blatt sind im Nidänasthäna die nidänas des juarin, sosin, gulmin, raklin, kusthin, pramehin, unmädin und apasmärin behandelt Die Ausgabe liest im ersten Sloka

yvarasya sosagulmänäm käsinäm atha kusthinäm / pramehonmädinäm cawa tathäpasmärinäm api //

Hier ist also, abgesehen von der unzweiselhaften Verderbnis des Textes im ersten Pada. raltinām durch kasinām ersetzt

Nun stimmt die Inhaltsingabe, wie sie in der Tanjore Handschrift lautet, in der Tat genau mit dem Text des Nidanasthäna, wie er dort erscheint, überein Adhyāya 1 der vom Fieber handelte ist allerdings in der Handschrift ganz verloren gegangen Adhy 2 handelt von der Schwindsucht, Adhy 3 von Schwellungen, Adhy 4 vom Husten, Adhy 5 von Hautkrankheiten, der erhaltene Anfang von Adhy 6 von Harnkrankheiten, der erhaltene Schluß von Adhy 7 von Geisteskrankheiten, Adhy 8 von der Epilepsie Trotzdem bin ich überzeugt, daß die Lesung unseres Blattes raktinäm, das naturlich aus raktapittinäm, 'der an Blutungen Leidenden', gekurzt ist, die ursprungliche Lesung ist denn der Inhalt des Nidäna sthäna, wie er in unserem Blatt angegeben ist, deckt sich genau mit dem der acht Adhyāyas des Nidänasthäna der Caraka Samhitä. Nur die Reihenfolge der acht Krankheiten ist dort eine andere, namlich zwara, raktapitta, gulma, prameha, kustha, šosa, unmūda, apasmāra Caraka Samhitā und Bheda Samhitā gehen aber für gewöhnlich genau parallel, wir durfen daher mit

So z B am Schluß des Sutrasthana agniveśaktie tantre earakaparisamskife | iyat lvodhinā sarvam sūtrasthānam samāpyate ||

ziemlicher Sicherheit annehmen, daß auch in der Bheda Samhitā Adhy 4 ursprunglich vom raktapitta handelte und erst spater durch ein Kapitel über den köss ersetzt wurde

Dieser Schluß wird, wie mir scheint, durch eine andere Tatsache bestatigt In dem Cikitsitasthäna der Bheda-Samhitä wird nach der Ausgabe ın den ersten Kapıteln die Behandlung folgender Krankheiten gelehrt nara nebst visamanara, raktapita, śosa, gulma, kustha, prameha, unmāda, apasmara Ob die Reihenfolge ganz die ursprungliche ist, ist mir einigermaßen zweifelhaft, es scheinen schon in der Vorlage der Handschrift nicht nur Lucken gewesen zu sein, sondern auch Blatter verkehrt gelegen zu haben Aber wenn hier auch raktapitta vor sosa und gulma erscheint, so ist es doch unverkennbar, daß im Cikitsitasthäna zuerst die Behandlung der acht Krankheiten gelehrt wurde, deren nidang im zweiten Buch auseinandergesetzt war Zu diesen acht Krankheiten gehört aber nicht der kāsa, dessen Behandlung im Cikitsitasthāna erst viel spater, in Adhy 22 nach der Zahlung der Ausgabe, besprochen wird Ganz ahnlich ist das Verfahren in der Caraka Samhitä Hier werden in den heiden ersten Kapiteln des Cikitsitasthana rasayana und vanlarana behandelt. Dann folgen ın Adhy 3-8, genau mit der Reihenfolge im Nidanasthana übereinstim mend, naracıkıtsa, raktapıttac, gulmac, pramehac, kusthac, rajayaksmac, was mit sosac identisch ist. In den meisten Ausgaben wird dann in Adhy 9-13 zunachst arśaśc, atwarac, visarpac, madātyayac, dvivraniyac ge lehrt. womit die Inhaltsangabe am Schluß des Sütrasthäna übereinstimmt, erst dann folgen in Adhy 14 und 15 unmädac und apasmärac In Ganga dharas Text sind allerdings die als 9-13 gezahlten Adhvävas spater als Adhy 14, 19, 21, 24 und 25 eingereiht und unmadac und apasmarac schließen sich unmittelbar an rajayaksmac an Diese Anordnung ist gewiß rationeller, aber wahrscheinlich doch sekundar Wodurch die auffallende Absonderung von unmädac und apasmärac veranlaßt wurde, ist schwer zu sagen Wir wissen, daß Carakas Werk mit dem 15 Adhyaya des Cikitsitasthana abbrach und erst spater von Drdhabala fortgesetzt wurde Vielleicht durfen wir vermuten, daß Caraka nicht dazu gekommen war. unmadae und apasmarae zu redigieren, wohl aber schon die in Adhy 9 bis 13 enthaltenen cikitsas bearbeitet hatte, und daß Drdhabala seine Arbeit damit begann, daß er zunachst unmädae und apasmärae nachtrug Wie dem aber auch sein mag, die Tendenz, die acht Krankheiten des Nidanasthana im Cikitsitasthana in der gleichen Gruppierung zu behandeln, tritt doch auch in der Caraka Samhita deutlich zutage, und die Berechtigung. aus dem Inhalt und der Anordnung des Cikitsitasthana der Bheda Samhita Schlüsse auf den Inhalt und die Anordnung ihres Nidanasthana zu ziehen. schemt mir daher unbestreithar Es spricht also alles dafur, daß die Angabe über den Inhalt des Nidanasthana, die sich in unserem Blatt findet, richtig ist und daß erst nach dem 9 Jahrhundert das vierte Kapitel über

die Atiologie der Blutungen durch ein Kapitel über die Ätiologie des Hustens verdrangt wurde

Zusammen mit dem Blatt ist noch ein kleines Bruchstuck gefunden, das dieselbe Schrift zeigt Die Buchstaben sind aber betrachtlich größer und mit weiterem Abstand voneinander geschrieben, so daß das Bruch stuck nicht derselben Handschrift wie das große Blatt angehört haben kann Der Text lautet

```
a 11) /// [n]{t}[š]āmya ///
2 /// (v)yākhyāsyāma ///
3 /// (sm)[r]lā / tābhyo mūlasırā ///
4 /// m mūlamāmsātrayābhism ///
b 1 /// [tā]šamm = adustam raktam = ucya ///
2 /// äsrayam rūksa snehāšita ///
3 /// nyam pūl[t] ///
4 /// nyam pūl[t] ///
```

5 /// [p] /// Unzweifelhaft stammt der Text aus einem medizinischen Werk. In der Bheda Samhitā beginnt Adhy 20 des Sütrasthāna (S 33, 10ff der Ausgabe)

athata ürdhvadasamüliyam vyäkhyäsyäma iti ha smäha bhagaiän ätreyah /

```
ardha sty āha hrdayam tasmın dhamanayo dasa /
ürdhvam catasro die tiryak catasras cāpy adhah kramat //
tābhyo mūlasirās tiryaq vidyante naikadha sirah /
```

Mit diesem Text wurde sich das auf a Z 2,3 des Bruchstuckes Er haltene gut vereinigen lassen, statt des kramat der Ausgabe könnte in dem Bruchstuck sehr wohl smrtä (fur smrtäh) gestanden haben Damit hört aber auch alle Übereinstimmung auf Nun ist der Text der Ausgabe aller dings gerade in diesem Abschnitt sehr luckenhaft Adhy 20 bricht über haupt in Sloka 11 ab und der Text beginnt erst wieder in Adhy 21, und auch am Schluß von Adhy 19 scheint eine Lucke zu sein Ich möchte es daher für micht unwahrscheinlich halten, daß das Bruchstuck aus einer zweiten Handschrift der Bheda Samhitä stammt völlige Sicherheit ist aber darüber vorlaufig kaum zu erlangen da sich der Zusammenhang zwischen den erhaltenen Worten nicht erkennen laßt

Em Zufall hat es gefugt daß uns von der Lehre über die Geschmicke (rass) und ihr Verhiltins zu den dosas, von der das größere Blatt der Bheda Samhitā handelt eine zweite Version wenigstens teilweise in zwei voll stundigen Blattern erhalten ist die in Qyzil gefunden sind Diese Blatter sind auch für die Geschichte des indischen Buchwesens von höchstem

<sup>9)</sup> Dies ist die Zahl der Zeile des Bruchstuckes nicht des Blattes Zeile 4 auf Seite a des Bruchstuckes ist die letzte Zeile auf der Blattseite gewesen. Wieviel Zeilen auf der Seite standen laßt sich nicht feststellen.

Interesse Es sind zwei zierlich geschnittene Stucke Leder, ungefahr 13 cm lang und 4 cm hoch, mit einem kleinen Schnurloch, 2,5 cm vom linken Rande Jede Seite hat drei Zeilen Auf der Ruckseite, am linken Rande. stehen die Blattzahlen 67 und 68. Die beiden Blatter sind nicht die ein zigen Reste von Lederhandschriften in unserer Sammlung. Es haben sich im ganzen 14 Bruchstucke von acht verschiedenen Lederhandschriften erhalten Sie alle sind in Gupta Charakteren geschrieben bis auf unsere heiden Blatter, die die Schrift der Kusana Periode zeigen. Entscheidend fur die Altersbestimmung ist das Zeichen fur ma, das hier noch überall die Form der Kusana Inschriften hat, auch wo es fur das vokallose m gebraucht ist, wahrend in der Dramenhandschrift für das letztere schon die spatere abgeschliffene Form erscheint¹) Trotzdem möchte ich die beiden Blatter fur etwas junger als die Dramenhandschrift halten Manche Zeichen zeigen hier doch schon etwas weiter entwickelte Formen, die aber alle auch schon in den Inschriften der Kusana Zeit vorkommen, so das la, bei dem das rechte Ende der Honzontale hakenformig herabgezogen wird, das ha, bei dem die Horizontale nach unten bis auf die Grundlinie verlangert wird. das subskribierte ya, dessen rechtes Ende hoch hinaufgezogen wird, das r. das hier schon etwas starker gekrummt ist. Gerade das r mit seiner Krum mung nach rechts beweist aber auch, daß in den beiden Blattern nicht etwa eine Vorlauferin der sudlichen Schrift vorliegt, in dieser wird be kanntlich die ursprungliche Gerade umgekehrt nach links gekrummt. Ist die Dramenhandschrift um 150 n Chr entstanden so durfen wir die Entstehung der beiden Blatter kaum spater als 200 n Chr ansetzen, so daß die Handschrift der Kalpanämanditikä die drittalteste der bis jetzt bekannt gewordenen Brähmi Handschriften sein wurde Ob die Handschrift, der die beiden Blatter angehoren, in Turkestan oder im nordlichen Indien ge schrieben ist, ist schwer zu entscheiden. Für das sudliche Turkestan ist der Gebrauch von Leder als Schreibmaterial durch die Steinschen Funde erwiesen, er kann aber auch wohl im nördlichen Indien bestanden haben Die Form, die man den Lederhandschriften gegeben hat ist iedenfalls indisch, das Palmblatt ist das Vorbild gewesen

Auch der Text der Blatter ist, so wenig umfangreich er ist, nicht ohne Interesse Er lautet

#### Blatt 67

# Vorderseite

- ı êrnu prihaktrash 6 avyaktamadhurau c = obhau kasāyas = tikta eva ca
- 2 catrārah pitlašamanāh prajāpatikrtā rasāh 7 ksārāmbla
- s lavanavyaktāh = pañcamo madhuro rasah nirmitā mārļu]tasy = aite

<sup>1)</sup> Bruchstücke buddhistischer Dramen S 6

### Ruckseite1)

- 1 [nıgra]hārttham = 1ti śruti[h] 8 kasāyakatukāksār(ā)s = tikta(ka)[ś = ca ra](sa)-
- 2 8 = tathā slesmānaš¹ = šamanās = sarie prajābhis = saha nirmi[tā](h 9)
- s vätaghnesu hıtan = taılam ghrtam = pıttaharesu ca kaphaghnes = û-

# Blatt 68

#### Vorderseite

- ı tlamam ksaudram = pravadantı manīsıbhih² 10 samayen = madhurah pıtlam
- 2 slesmānan = tu vīvarddhayet pittalah = katukas = c = oktah šlesmanaš = ca
- 3 11 śosanah 11 śamayel = lavano vatam ślesmānan = tu virarddhayet

#### Ruckseite

- ı kasāyo varddhayed = vātam kapha $\tilde{n}$  = ca samayed = rasah 12 mārutam
- 2 varddhayet = tiktah pittañ = ca samayen = nrnām āmblas<sup>3</sup> = ca samaye
- s d = vātam pittañ = c = āpi vivarddhayet 13 avyaktas = samayet = pit tam kapha
  - 1 Lies šleşmanaš 2 Lies manīşinah 2 Lies amblaš
- Um die Eigentumlichkeiten dieses Textes zu verstehen, mussen wir uns kurz die orthodoxe Lehre von den rasas und dosas vergegenwartigen Allgemein werden in der medizinischen Literatur sechs Arten des Ge schmackes unterschieden suß (madhura), sauer (amla) salzig (lavana), scharf (katu), bitter (tikta) zusammenziehend (kasāya) so Caraka 1, 1, 64, 3, 1, 2, Bheda 3, 1, Susruta 1 42 Diese rasas stehen zu den drei dosas, den Grundstoffen des Körpers Wind (vata), Galle (pitta), Schleim (slesman, kapha), in einem bestimmten Verhaltnis Katu, tikta, kasāya verstarken oder erzeugen vata, madhura amla, lavana schwachen oder beseitigen vata, katu, amla, lavana verstarken pitta madhura tikta kasaya schwachen Pitta, madhura, amla lavana verstarken slesman katu, tikta kasaya schwa chen slesman (Car 3, 1, 4, Susr 1 42°) Diese Lehre beruht auf den An schauungen von den Eigenschaften der rasas und dosas. Sie sind entweder heiß (usna) oder kalt (sita) trocken (ruksa) oder ölig (snigdha), leicht (laghu) oder schwer (guru) usw Die rasas verstarken die dosas, mit denen sie alle oder doch die meisten Eigenschaften gemeinsam haben und schwa chen diejenigen, deren Eigenschaften den ihrigen samtlich oder doch großtenteils entgegengesetzt sind So ist z B katu heiß, trocken, leicht. tikta und kasāya kalt, trocken, leicht, diese verstarken daher den rāta, der kalt, trocken und leicht ist, schwachen aber den slesman, der kalt,

<sup>1)</sup> Auf dieser Seite ist die Schrift etwas abgerieben

<sup>\*)</sup> Als vala pilla und šlesman verstarkend sind bei Susr aber nur kasaya bzw kaju und madhura genannt

ohg und schwer ist, usw Auf Grund dieser Theorie wird dann auch die Wirkung der Substanzen auf die dosas bestimmt Sesamöl (taila) ist heiß, blig, schwer und unterdruckt daher den väta, der kalt, trocken und leicht ist Schmelzbutter (ghrta, sarpis) ist kalt, suß, milde (manda) und unterdruckt daher das pitta, das heiß, nicht suß und scharf (tilsna) ist Hong (madhu, ksaudra) ist trocken und zusummenziehend und unterdruckt daher den stesman, der öhg, schleimig (picchila) und suß ist

Mit dem allem steht die Lehre, wie sie in den beiden Blattern vorge tragen wird, vollkommen im Einklang. Sie geht aber noch etwas weiter, indem sie meht seels, sondern zehn rasas unterscheidet, zu den bekannten kommen hier noch avyakla (V. 7, 14), vyakla (V. 8), ksära (V. 8) und aksära (V. 9) lunzu und es fragt sich, ob wir in der größeren Zahl der rasas eine Altertumlichkeit oder umgekehrt eine Neuerung zu erblicken haben. Die Frage wird, wie mir scheint, durch einige Angaben in der Caraka Samhitä entschieden.

In I, 26, dem sogenannten Ātrevabhadrakāpvīva Adhvāva, wird er zahlt, wie Atreya Punarvasu mit Bhadrakapva und anderen Rsis im Caitraratha-Walde ein Gesprach über die Geschmacke (rasas) und Speisen fuhrte1) Bhadrakāpya behauptete, es gebe nur emen rasa, den die Kun digen als ein Objekt der sinnlichen Wahrnehmung und zwar als die zum Bereich der Zunge gehörige betrachten, er sei ferner von dem Wasser nicht verschieden Der Brahmane Säkunteva wollte zwei rasas unterscheiden, den zur Abschneidung (chedaniya) und den zur Beruhigung geeigneten (unasamanıya) Pürnaksa Maudgalya lehrte drei rasas, indem er den eben genannten noch den fur beides geeigneten (sadharana) hinzufugte Hiranvaksa Kausika erkannte vier rasas an den, der angenehm und heilsam ist, den, der angenehm und nicht heilsam ist, den der nicht angenehm und nicht heilsam ist, und den der nicht angenehm und heilsam ist. Kumā rasıras Bharadvaja lehrte funf rasas, die der Reihe nach zu Erde, Wasser, Fener, Luft und Ather (antariksa) gehören. Sechs rasas stellte der könig liche Rsi Varyovida auf, es sind der schwere, der leichte, der kalte, der heiße der öhge und der trockene Nimi Vaideha behauptete das Vorhandensein von sieben rasas, zu den bekannten sechs, dem sußen (madhura). sauren (amla) salzigen (larana), scharfen (latu) bitteren (tilta), zusammen ziehenden (kasāya) stellte er noch den ksāra Badisa Dhāmārgava, der acht rasas lehrte, erweiterte die Reihe noch um den nicht klar hervortretenden, den avakta Kankayana, der Bahlika Arzt, behauptete, die rasas seien zahllos, weil ihre Grundlagen, Eigenschaften, Wirkungen, Mischungen und Besonderheiten zahllos seien Allen diesen Ansichten trat Atreya Punarvasu entgegen, der nur eine Sechszahl von rasas aner

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Des lbe Frzählung stand in der Bhedasaiphitä im Anfang von 1, 12 Fahaben sich aber nur 5 Slokas davon erhalten und auch diese sind über die Maßen verderbt.

kennen wollte und zwar die bekannten madhura, amla, lavana katu, tikta, lasāya Alle anderen Meinungen werden in ausfuhrlicher Erörterung widerlegt Aus diesem Abschnitt möchte ich nur die Zuruckweisung des ksāra und des augakta anfuhren Ksāra, heißt es, kommt von ksar, fließen Es ist kein rasa, sondern eine Substanz (draiya) Diese hat, weil sie aus mehr als einem rasa entstanden ist, mehr als einen rasa, wobei der scharfe und der salzige vorherrschen, sie ist mit mehr als einem Objekt sinnlicher Wahrnehmung versehen1) und durch ein Tun entstanden Nach Caraka 1st also & sara nur eine Substanz, wie Salpeter, Potasche und ahnliche Die Beweisfuhrung ist nicht ganz einwandfrei. Wenn ksära mit den ubrigen rasas zusammengeordnet ist, so muß es eben als der Name eines bestimmten rasa gefaßt sein, und in dieser Bedeutung erscheint Lsara auch wie das PW zeigt, in der Literatur Mbh 1, 3, 51 werden die Arkablatter ksara tiktalaturül sa genannt In Pürnabhadras Rezension des Pañcatantra 66, 24, beklagt sich der Floh, daß die Blutsorten, die er bisher getrunken habe Lsāra und schleimig (picchila) gewesen seien2) wahrend in Kosegartens Text an der entsprechenden Stelle (61, 11) die Blutsorten ksarakatutikta kasāyāmlarasāsvādāni genannt werden und ihnen das Blut das madhura ist, gegenubergestellt wird Pañcat, Pürnabh 278 13 wird von lasāyaka tutiktaksārani vrksaphalāni gesprochen, wahrend die Bombayer Ausgabe (IV-V 57, 4) offenbar schlechter kararukaphalani Kosegartens Text (254 11) tiklämlaksäräni vanaphaläni hest. Nach diesen Stellen scheint man ksāra spater als Synonym von latana gebraucht zu haben. Sicherlich ist das in der Härita Samhita geschehen einem jungen Machwerk, wo es z B in 1 6 2 heißt madhurah kasayas tiktāmlakas ca ksārah katuh sadra sanāmadheyam Wie es die beiden medizinischen Autoritaten, die es neben lavana nennen von diesem unterschieden haben laßt sich nicht fest stellen

Was den arguska betrifft so bemerkt Caraka daß dieser Zustand allerdings im Urstoff (prakti) eintrete bei dem Nebengeschmack (anurasa) oder einer mit dem Nebengeschmack versehenen Substanz. Die Ursprungs statte der rasas ist das Wasser team sannam rasanām yonir udakam (Car. 1, 26, 15). Caraka meint also, daß die rasas avyakta unentfaltet nicht deut lich nicht klar hervortretend sind im Wasser und in Verbindungen in denen sie wegen des Vorherrschens anderer rasas nur als anurasas erscheinen. In Wasser sind sie avyakta aber nur, soweit es sich um die reinen Himmels wasser handelt. Car. 1, 26, 54 wird auseinandergesetzt daß die Wasser von Somas Art (saumyāh) im Himmel entstanden (antariksaprabhavah) von Natur kalt leicht und von unenffalteten Geschmack. (av unttarasāh)

<sup>1)</sup> D h man kann sie sehen riechen fühlen usw

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Im Tantrukhy steht aber an der Stelle (31 11f) rukşa für kşara, in der Bombaver Au gabe des Pañe die im ubrigen mit Ko-egariens Text übereinstimmt (1 53 12) fellt das kara

seien Wahrend sie vom Himmel herabfallen und nachdem sie gefallen sind, erfreiten sie, mit den Eigenschaften der Produkte der funf Elemente versehen, die materiellen Körper der beweglichen und unbeweglichen Wesen In diesen Korpern werden sie als die sechs rasas intensiv (täsu mürtisu sadbhir murcchanti rasäh). Unter diesen sechs rasas ruhrt der madhura von dem Überwiegen der Eigenschaften des Soma her, von dem Vorherrschen von Erde und Feuer der ande, von dem Vorherrschen von Wasser und Feuer der lauana, von dem Vorherrschen von Luft und Feuer der katula, von dem Überwiegen von Luft und Ather der tikte, von dem Überwiegen von Luft und Erde der kasäya. Auf diese Weise ist die Sechs zahl dieser rasas entstanden

Susrutas Auseinandersetzung in 1, 45 weicht in Einzelheiten stark ab, laßt aber doch noch die Gemeinsamkeit des Ausgangspunktes erkennen Auch Susruta bemerkt zunachst, daß der Geschmack des Himmelswassers micht naher zu bestimmen sei (pänigam äntentsam auntdesgansam) Auf die Erde gefallen, mimmt es je nach dem Standort den einen oder den anderen Geschmack an Dieser richtet sich aber nicht, wie einige meinen, nach der Farbe der Erde, mit der das Wasser in Beruhrung kommt, er beruht vielmehr auf dem Vorherrschen des einen oder des anderen der funf Elemente in dem Boden, der das Wasser aufnimmt. Hat der Boden wesent lich die Eigenschaften von Erde, so ist das Wasser amla und latana, madhura ist es, wenn die Eigenschaften des Wassers überwiegen, katula und takta, wenn die Eigenschaften des Feuers überwiegen, kasaja, wenn die Eigenschaften der Luft überwiegen. Hat der Boden wesentlich die Eigenschaften des Athers, so ist der Geschmack des Wassers avyalta, denn der Ather ist avyalta (avyaltam hy aläsam)

Man sieht, daß auch in spaterer Zeit noch von einem aryakta rasa gesprochen wurde, und es ist leicht begreiflich, daß man diesen auch einmal
den übrigen sechs rasas als gleichwertig beigeordnet hat Allein dieser und
alle alteren Versuche, von einem oder dem anderen Gesichtspunkt aus eine
Kategorie von rasas aufzustellen wurden offenbar durch Ätreya, oder
richtiger wohl durch Caraka, endgultig erledigt Die Lehre von den sechs
rasas, wie sie Caraka vertrat, setzte sich allgemein durch

In unseren beiden Blattern werden aber 1 sära und avyakta neben den bekannten sechs rasus anerkannt, wir finden hier sogar ihre Gegensatze, ak sära und vyakta, deren Einordnung in die Reihe allerlings selwer zu begreifen ist Ich möchte es daher auch meht für unmöglich halten, daß in dem Text unseres Blattes -laranavyaktaß in V 8 und katukläsärus in V 9 nur Schreibfehler für lavanävyaktaß bzw. -katukla säräs sind und daß hier dieselben acht rasus anerkannt werden, die Badisa Dhämärgava lehrte Der Text wird schon durch die Überheferung als sehr alt erwiesen, die Handschrift ist ja nur etwa ein Jahrhundert nach der mutmäßlichen Lebenszeit Carakas entstanden. So ist meines Erachtens die Vermutung

gerechtfertigt, daß uns in den beiden Blattern ein Bruchstuck aus einer der alteren medizinischen Samhitäs erhalten ist, die nicht zum System des Ätreya gehörten und, durch Carakas Werk in den Hintergrund gedrangt, bald völliger Vergessenheit anheimfielen

### Vedisch śama-.

In einem Aufsatz in Kuhn's Zeitschrift, XL, 257ff hat Lidén die Beziehungen von ved sama zu Wörtern in den übrigen indogermanischen Sprachen untersucht Er ist dabei von der Ansicht ausgegangen, daß in RV 1, 32, 15 indro yātó 'vasitasya rājā šámasya ca šrngino vajrabāhuh das Wort 'hornlos' bedeute Das fordert meines Erachtens der Gegensatz, in dem såma hier zu srugin- steht, mit aller Deutlichkeit Merkwurdiger-weise aber haben alle Erklarer und Übersetzer mehr oder weniger Bedenken getragen, diesen Schluß zu ziehen Siyana sigt samasya santasya singarähityena praharanādāv aprairtlasyāsiagardabhādeh srnginah srngopetasyo grasya mahisabalıvardades ca Man sicht, daß er das Richtige gefühlt hat, aber die Rucksicht auf die Etymologie hat ihn bei seiner Erklarung des Wortes durch 'rulig' geleitet und zu einer völlig willkurlichen Klassifi zierung der indischen Haustiere verführt. Auch die indischen Kuhe haben Hörner, aber wer sie beobachtet hat wird zugeben, daß sie die ruhigsten Tiere von der Welt sind Auch im PW (Nachtr ) wird gezahmt, dome sticus' als Bedeutung fur sama verzeichnet Grassmann gibt im Wörter buch fur sama- 'arbeitend, sich anstrengend , Indra beherrscht 'das arbeit same Vieh und das gehörnte' (Übers ) Er will also sama mit samati 'sich muhen' verbinden Der Gegensatz kommt aber auch dabei nicht heraus, man braucht nur an die zur Arbeit verwendeten Ochsen zu denken Bau nack, der sich KZ XXXV, 527f ausführlich über das Wort verbreitet, geht wieder von der Bedeutung 'rulig' aus, er sucht daraus in hochst kunst licher Weise den Gegensatz zu erngin zu entwickeln Der erste der sama richtig übersetzt hat, ist Ludwig er gibt es in seiner Übersetzung durch 'hornlos' wieder Daß aber auch er sich noch nicht von etymologischen Rucksichten freimachen kann, zeigt seine Bemerkung im Kommentar 'çama ıst das zame, das niemanden schadigt, vill auch stumpf'1) Und auch Oldenberg, der Religion des Veda, S 138 (zweite Aufl S 135) säma durch 'ungehörnt' ubersetzt fugt in der ersten Auflage in einer Anmerkung hınzu daß die Übersetzung ungewiß sei Nun scheint mir allerdings Liden gezeigt zu haben, daß die aus dem Textzusammenhang fur sama er schlossene Bedeutung auch von seiten der Etymologie völlig einwandfrei ist,

<sup>1)</sup> Er verweist auf samanicamedhrah T M Brahm 17, 4, 3 Laty Srautas 8, 6 4, aber her ist sama Substantiv Sayana erklart es apagatayauvanateena nirvirjapra jananah devasambandhino vratyuh, Agnisvamin genauer durch saman (Ausg saman) nicibhutam medhram yeşam te nivritaprajananah.

seien Wahrend sie vom Himmel herabfallen und nachdem sie gefallen sind, erfreuen sie, mit den Eigenschaften der Produkte der funf Elemente versehen, die materiellen Körper der beweglichen und unbeweglichen Wesen. In diesen Körpern werden sie als die sechs rasas intensiv (lasu mürtisu sadbhir murcchanti rasāh). Unter diesen sechs rasas ruhrt der madhura von dem Überwiegen der Eigenschaften des Soma her, von dem Vorherrschen von Erde und Feuer der amla, von dem Vorherrschen von Luft und Feuer der katuka, von dem Überwiegen von Luft und Ather der tikta, von dem Überwiegen von Luft und Ather der tikta, von dem Überwiegen von Luft und Erde der kasāya. Auf diese Weise ist die Sechszahl dieser rasas entstunden.

Susrutas Ausemandersetzung in 1, 45 weicht in Einzelheiten stark ab, laßt aber doch noch die Gemeinsamkeit des Ausgangspunktes erkennen Auch Susruta bemerkt zunachst, daß der Geschmack des Himmelswassers micht naher zu bestimmen sei (pāniyam ānlarikasm anirdesyarasam) Auf die Erde gefallen, nimmt es je nach dem Standort den einen oder den anderen Geschmack an Dieser richtet sich aber nicht, wie einige meinen, nach der Farbe der Erde, mit der das Wasser in Beruhrung kommt, er beruht vielmehr auf dem Vorherrschen des einen oder des anderen der fum Elemente in dem Boden, der das Wasser aufnimmt. Hat der Boden wesent lich die Eigenschaften von Erde, so ist das Wasser amla und lazma, ma dhura ist es, wenn die Eigenschaften des Wassers überwiegen, latuka und tilta, wenn die Eigenschaften des Feuers überwiegen, latuka und eligenschaften der Luft überwiegen. Hat der Boden wesentlich die Eigen schaften des Athers, so ist der Geschmack des Wassers arjakta, denn der Ather ist avyakta (aryaktam hy äläsam)

Man sieht, daß auch in spiterer Zeit noch von einem aryakla rasa gesprochen wurde, und es ist leicht begreiflich, daß man diesen auch einmal den übrigen sechs rasas als gleichwertig beigeordnet hat. Allem dieser und alle alteren Versuche, von einem oder dem anderen Gesichtspunkt aus eine Kategorie von rasas aufzustellen wurden offenbar durch Ätreya, oder richtiger wohl durch Caraka, endgultig erledigt. Die Lehre von den sechs rasas wie sie Caraka vertrat, setzte sich allgemein durch

In unseren beiden Blattern werden aber Lsära und aryakta neben den bekannten sechs rasas anerkannt, wir finden hier sogar ihre Gegensatze, aksära und eyakta, deren Emordnung in die Reihe allerdings sehwer zu begreifen ist Ich möchte es daher auch nicht für unmöglich halten, daß in dem Text unseres Blattes Jarunaryaktäh in V 8 und katukaksäräs in V 9 nur Schreibfehler für laranäryaktäh in V 8 kutukaksäräs sind und daß hier dieselben acht rasas anerkannt werden, die Badisa Dhämärgava lehrte Der Text wird schon durch die Überheferung als sehr alt erwisen, die Handschrift ist ja nur etwa ein Jahrhundert nach der mutmäßlichen Lebenszeit Carakas entstanden. So ist meines Frachtens die Vermutung

gerechtfertigt, daß uns in den beiden Blattern ein Bruchstuck aus einer der alteren medizinischen Samhitäs erhalten ist, die nicht zum System des Ätreya gehörten und, durch Carakas Werk in den Hintergrund gedrangt, bald völliger Vergessenheit anheimfielen

### Vedisch śama-.

In einem Aufsatz in Kuhn's Zeitschrift, XL, 257ff hat Liden die Be ziehungen von ved sama- zu Wörtern in den übrigen indogermanischen Sprachen untersucht Er ist dabei von der Ansicht ausgegangen, daß in RV 1,32,15 indro yātó 'rasıtasya rájā samasya ca sengino rajrabāhuh das Wort 'hornlos' bedeute Das fordert meines Erachtens der Gegensatz, in dem sama hier zu śrngin steht, mit aller Deutlichkeit Merkwurdigerweise aber haben alle Erklarer und Übersetzer mehr oder weniger Bedenken getragen, diesen Schluß zu ziehen Sayana sagt samasya santasya srnga rāhtiyena praharanādāv apravrilasyāšvagardabhūdeh srnginah srngopetasyo grasya mahisabalı ardades ca Man sieht, daß er das Richtige gefühlt hat. aber die Rucksicht auf die Etymologie hat ihn bei seiner Erklarung des Wortes durch 'ruhig' geleitet und zu einer völlig willkurlichen Klassifi zierung der indischen Haustiere verführt. Auch die indischen Kuhe haben Hörner, aber wer sie beobachtet hat, wird zugeben, daß sie die ruhigsten Tiere von der Welt sind Auch im PW (Nachtr ) wird 'gezahmt, dome sticus' als Bedeutung fur sama verzeichnet Grassmann gibt im Wörter buch fur sama 'arbeitend, sich anstrengend' Indra beherrscht 'das arbeit same Vieh und das gehörnte' (Übers ) Er will also sama mit samati 'sich muhen' verbinden Der Gegensatz kommt aber auch dabei nicht heraus, man braucht nur an die zur Arbeit verwendeten Ochsen zu denken Bau nack, der sich KZ XXXV, 527f ausführlich über das Wort verbreitet, geht wieder von der Bedeutung 'rulig' aus, er sucht daraus in höchst kunst licher Weise den Gegensatz zu srngin zu entwickeln Der erste, der sama richtig übersetzt hat, ist Ludwig, er gibt es in seiner Übersetzung durch 'hornlos' wieder Daß aber auch er sich noch nicht von etymologischen Rucksichten freimachen kann, zeigt seine Bemerkung im Kommentar 'çama ıst das zame, das nıemanden schadigt, vill auch stumpf'1) Und auch Oldenberg, der Religion des Veda, S 138 (zweite Aufl S 135) sama durch 'ungehornt' ubersetzt, fugt in der ersten Auflage in einer Anmerkung hınzu, daß die Übersetzung ungewiß sei Nun scheint mir allerdings Lidén gezeigt zu haben, daß die aus dem Textzusammenhang fur sama er schlossene Bedeutung auch von seiten der Etymologie völlig einwandfrei ist,

<sup>1)</sup> Er verweist auf samanicamedhräh T M Brahm 17, 4, 3, Laty Śrautas 8 6, 4, aber hier ist śama Substantiv Sayana erklart es apagatayauvanatiena nirviryapra jananah devasambandhino trátyah, Agnisi amin genauer durch śaman (Ausg śaman) nicibhutam medhram yeşam te nirritaprajananah

da aber Geldner in seiner neuesten Übersetzung Indra wieder den König 'uber Zahmes und Gehörntes' sein laßt, so mag es nicht überflussig erschei nen darauf hinzuweisen daß sama, nich an der zweiten Stelle, wo se im RV erscheint in 1, 33, 15 nur 'hornlos' bedeuten kann. Es heißt da von Indra

dvah samam ırsabham tugryāsu ksetrajesé maghavañ chutryam gdm 'Du halfest dem sama Stier in den tugrischen (Kampfen ?)1) bei der Land eroberung du Gabenreicher dem Syitrya Rinde

Von diesem Svitrya Stier ist schon in der vorhergehenden Strophe (14) die Rede

dvah kutsam undra yasmıñ cakan právo yudhyantam ursabham dasadyum saphacyuto renur naksata dydm uc chvastreyo nrsdhyāya tasthau | 'Du Indra halfest dem Kutsa an dem du Gefallen fandest, du halfest dem kampfenden Stier Dasadyu Von den Hufen aufgewirbelt drang der Staub zum Himmel Der Syaitreva stand aufrecht zur Mannerbezwingung

Der Stier Dasadyu wird noch einmal in 6, 26, 4 erwahnt

tram ratham pra bharo yodham rsvam dro wudhyantam rssabham dasadwum tiam tugram vetasave sacahan tram tujim grnantam indra tutoh || Du brachtest den Wagen vorwarts den hohen Kampfer Du halfest dem kampfenden Stier Dasadyu Du erschlugst den Tugra fur Vetasu (mit ihm) vereint Du brachtest den lobpreisenden Tuij zur Macht

Der Lampfende Stier Dasadyu ist nach 1, 33 14 offenbar mit dem Svaitreya Stier identisch Unzweifelhaft ist der Svitrva Stier in 1 33 15 derselbe wie der Svaitreya in 1 33 14 Ist sama in 1, 32, 15 hornlos, so wurde sich ergeben daß der Svaitreya oder Svitrya Stier Dasadyu dem Indra half ein hornloser Stier war Dazu stimmt nun vortrefflich eine Legende in den Yajus Texten auf die langst Geldner Gloss S S hinge wiesen hat Kathaka I, 183 10ff wird erzahlt devas ca va asuras ca sam vatta asams te na ryazayanta te bruran brahmana no meni irrayetām ili ta rsabhau samavāsrjan chvastreyo runas tuparo devānam āssc chyeneyas syeto 'yassingo 'suranām tau samahatam tam svaitreyas samayabhinat 'Die Götter furwahr und die Asuras waren anemander geruten. Sie konnten keine siegreiche Entscheidung herbeifuhren Sie sagten In einer Verzauberung sollen unsere beiden Zornesgeister die Entscheidung herbeifuhren sonen inisere beiden Zohnesgeister die Entscheidung herbeitungen sie ließen zwei Stiere auf einander los Svaitreya der rote hornlose gehörte den Göttern Syeneya der weiße mit ehermen Hörnern den Asuras Die beiden stießen zusammen Svaitreya brach den (anderen) mitten durch' Ganz ahnlich wird die Geschichte Maitr Samh 2 59 15ff erzahlt deras ca vā asurāš cāspardhanta te 'bruvan brahmanı no 'smın vyayethām") ity arunas tuparas castreyo3) devanām assīn syeto yahsrngah sasneyo4) 'suranum te

<sup>1)</sup> Auf das sel wierige túgrydsu kann hier niel t eingegangen werden 5) D'r Text ist l'ur verderl t und off nbar nach dem des håth zu verbessern

<sup>1)</sup> I ses à castreyo 4) I see & jene jo

'surā utkrodino 'carann arādo 'smākam tūparo 'mīṣām iti tau vai samala-bhelām tasya devāh ksurapan siro 'lurvans tasyāntarā sraņe siro iyavadhāya rişrañcan iyarujat 'Die Götter furwahr und die Asuras stritten sich Sie sagten "In einer Verzauberung sollen unsere beiden Zornesgeister die Entscheidung herbeifultren 'Der rote, hornlose Svaitreya gehörte den Göttern, der weiße mit ehernen Hörnern versehene Syeneya den Asuras Die Asuras gingen frohlockend einher 'Langhöring ist unser (Stier), ihrer ist ungehörnt 'Die beiden faßten sich Dem (eigenen Stiere) machten die Götter einen messerkantigen Kopf Er schob seinen Kopf dem (anderen Stier) zwischen die Hörner und riß ihn nach beiden Seiten auseinander'

Ich bin uberzeugt, daß die Legende, wie sie in den Yajus Texten erzahlt wird, eine spitere lassung der Geschichte ist, auf die die rgvedischen Dichter anspielen. Aber darauf kommt es hier nicht an. Niemand wird bezweifeln, daß der tūpara Svaitreya der Yajurveden mit dem śáma Śvaitreya des Rgveda identisch ist, und damit wird bestatigt, worau uns schon RV 1, 32, 15 gefuhrt hatte, daß śáma ein Synonym von tūpara ist, also 'ungehornt' bedeutet

Man darf nicht dagegen anfuhren, daß in 1,33,13 von einem Stier die Rede ist, der tigma genannt wird

abhı sıdhmó ayıgad asya satrûn vı tıgména vrsabhénü puro 'bhet |
sam váyrenüsryad vrtram undrah prá svám matım atırac chásadanah ||

'Erfolgreich ging er auf seine Feinde los, mit dem spitzen Stier brach er die Burgen Mit seinem vajra brachte Indra den Vrtra in Beruhrung Sich auszeichnend steigerte er sein eigenes Ansehen'<sup>1</sup>)

Tigmaśriga ist ein beliebtes Beiwort des Stiers, und so mag der tigma Stier hier ein spitzhöringer Stier sein. Allein nichts zwingt zu der Annahme, daß dieser Stier mit dem Svaitreya identisch ist. Es ist mir sogar das Wahrschemlichste, daß der Dichter hier eine ganz andere Sage im Sinne katte. Schließlich bleibt aber auch noch die Möglichkeit, das tigma auf den messerkantigen Kopf zu beziehen den die Götter dem Svaitreya nach der Version der Maitr Samh anzaubern. Für die Feststellung der Bedeutung von kama scheint mir jedenfalls 1, 33 13 belanglos

Mit der Wurzel sam 'ruhig werden' hat sama 'ungehörnt', sicherlich nichts zu tun ebensowenig mit der Wurzel sam 'sich muhen arbeiten

<sup>1)</sup> Mati ist hier wahrscheinlich das Nomen zu manyate in dem Sinne wie es in RV 1 33 9 erscheint amanyamänan abhi manyamanan nir brahmabhir adhamo dasyum indra Geldner ubersetzt. Da bliesset du die Ahnungslosen durch die Ahne den den Dasyu mit den Segensprechern fort o Indra Allein was sollen die Helfer Indras ahnen? Meines Erachtens sind die amanyamänäh 'die (den Indra) nicht achtenden, die manyamänäh die (lin) achtenden. Wie man bahu manyate 'er achtet hoch sagte (10 34 13) so sagte man na manyate er achtet nicht dazu ist aman yamäna das Partiap. Man wird danach auch amanyamänän in 2 12 10 in demselben Sinne fassen mussen.

Es ist offenbar ein selbstandiges altes Wort, das spater völlig ausgestorben ist, aber seine Verwandten in anderen Sprachen hat

Liden hat unzweiselhaft recht, daß sama auf ein altes ide \*kemo 'hornlos' zuruckgeht, das mit lit žemait szm ulas 'ohne Horner', szm ulis m . szm ule f 'ein Rind, Ochs, Kuh ohne Hörner' verwandt ist Ebenso wenne laßt sich Lidéns Zusammenstellung mit gr zeuge und ahd hinta usw bezweifeln Die Hindin ist die 'Hornlose' Als Bedeutung von /euds gibt Liden an 'junger Hirsch, im zweiten Jahre, im Alter zwischen 1εβρός und Magoc' Beim Edelhirsch entwickelt sich das Geweih im funfzehnten. beim Damhirsch schon im siebten Monat, und dieses Erstlingsgeweih ist doch immerhin so bedeutend, daß die deutsche Jagersprache den Hirsch, der es tragt, als 'Spießer' bezeichnet 'Hornlos' kann man ein solches Tier Laum nennen, und man mußte schon annehmen, daß sich im Grie chischen die Bedeutung des Wortes etwas verschoben hatte. Unmöglich ist das nicht, aber schließlich darf man auch nicht außer acht lassen, daß jene genaue Definition des κεμας auf den unsicheren Angaben der Gram matiker beruht und daß diese nicht einmal übereinstimmen. Der ganze literarische Gebrauch des Wortes geht im Grunde auf die eine Homer Stelle, II 10, 361, zuruck

> ώς δ' ότε καρχαροδοιτε δυω κινε είδοτε θήρης η νεμαδ' ήε λαγωου ἐπείγετου ἐμμενες αιει χῶρον ἀν' ύληενθ' ὁ δε τε προθεησι μεμηνως ώς τον Τυδειδης ήδε ττολιτορθος 'Όδυσσευ, λαοῦ ἀποτμηξαντε διωκετον ἐμμενες αἰει

Der verfolgte Dolon ist trotz seines anfangliehen Renommierens ein furchtsamer Mann Das laßt vermuten, daß die αμας ein schwaches Tier aus dem Hirschgeschlecht ist, wozu die Zusammenstellung mit dem Hasen und der Hinweis auf das klagliche Blöken stimmt. Sonst gilt bei Homer ofter der 1εβος als Simbild der Verzagtheit, II 4, 243, 21, 29, 22 1 Es liegt nahe zu vermuten, daß diese Übereinstimmung¹) und die etymologische Verbindung des Wortes mit νομιφομαί¹) die Erklarer veranlaßt hat, αμας als 'Hirschkalb' oder 'junger Hirsch' zu deuten. Daß ihnen das Wort dunkel war, zeigt ihr Schwanken. So sagt das Etym Magn κεμας ότατν ή ἐν τέβοῦ μεταβληθεία ἐὐτρος κοίμας τις όται ἢ ἡ τογηὶ ἐὐτρος διαφορεί δε ψασι είναι κεμαδος και τέβοῦν εμαδα γου ειναι τη ἐντικομενώμενη τῶ στηλαίω τέβου δε τον μείζοτα και ἐτὶ βοραν τεμομείοι¹). An und tur sich legt das weibliche Geschlecht des Wortes es naher, darin den

Vgl auch das Berwort der Grammatiker, Athenaeus 222 τη, ξουθή, δειλετεροι κιμάδο,

<sup>1)</sup> Man beachte auch Od 4 336, 17, 127

ώ, δ υτοτ' εν ξιλόχω έλαφο, χωπτεροίο λιοττο, πεβοου, χοιμησασα τειγενέα; γαλαθητοι, usw

<sup>1)</sup> Igl Sundas sepa, thego, o superpero, ir oughales soma, te, we

alten Ausdruck für die Hindin zu sehen Freilich mahnt zur Vorsicht. daß der Grieche auch Hago; als Gattungsbegriff gern weiblich gebrauchte Auf keinen Fall laßt sich gegen Lidens Etymologie geltend machen, daß Spatere wie Callimachus, Artem 112 oder Apollonius Rhodius 3. 879 νεμάς 1) 1m allgemeineren Sinne von den Hirschen vor dem Wagen der Artemis gebrauchen, die fur gewöhnlich mit langen Hörnern dargestellt werden Dis veraltete reude ist einfach als poetisches Wort für Hirsch in die spitere Dichtersprache übernommen Schwerer scheint es auf den ersten Blick ins Gewicht zu fallen, wenn Aelian, An 14,14 von den libyschen γεμάδες, die er von den δοργάδες unterscheidet, ausdrucklich berichtet. daß sie schöne Hörner haben ή γε μην ναλουμενή έτο τών τοιητών κεμας δραμεί μεν ώνίστη θιελλης δίκη, ίδεῖν δε ἄρα πυρρόθριξ και λασιωτάτη τα νέρατα τε αὐτῆς ἀιτία καὶ ώραῖα ὡς ἐτιέιαι μει τὴν θηραν, ἐν ταὐτῷ δε rai φοβείν ἄμα και βλάπτεσθαι ναλή» Die einleitenden Worte scheinen mir deutlich zu zeigen, daß νεμάς auch hier das alte poetische Wort ist, das auf die afrikanischen Gazellen ubertragen wurde, als man die Grundbedeutung langst nicht mehr kannte Hesych hat auch die Bedeutung 'Gazelle' gebucht, er verzeichnet neuas reboos chavos thes de dooras und γεμμας έλαφος τεος Der Bildung nach stimmt κεμας und δορκάς überein. neben dem δόρκα (Euripides, Herc Fur 376) und δορκος (Oppianus, Cyn 2, 324 f , 3, 3), auch δόρξ (Oppianus, Cyn 2, 315, Lucianus, Amor 16) erscheint sáma-wurde sich zu κεμάς verhalten wie δούκος zu δούκας

Die Zusammenstellung von śama mit preuß camstian 'Schaf und deutsch 'Gemse' hat Lidén abgelehnt Selbstverstundlich erledigen sich durch Lidéns Ausfuhrungen auch die Vermutungen, die Charpentier, KZ XL, 430ff über den Zusammenhang von κεμας mit sk camara, dem Namen des Jah, usw geaußert hat

# Weitere Beitrage zur Geschichte und Geographie von Ostturkestan.

Ich habe vor einigen Jahren SBAW 1922, S 243ff (oben S 526ff) eine Anzahl von Handschriftenblattern aus Ostturkestan herausgegeben, die fur die Geschichte und Geographie des Landes wichtige Angaben ent halten Diese Veröffentlichung hat Pelliot zu einigen Bemerkungen über die alten Namen von Kuča, Aqsu und Uč Turfan veranlicht (T oung Pao Bd 22, S 126ff) Ich kann seinen Ausführungen durchaus zustimmen und freue mich insbesondere, daß es ihm gelungen ist, den in der Hand schrift verstummelten Landesnamen H cyuka wiederherzustellen Wah rend ich an Hocyuka gedacht und Zusammenhang mit Xočo vermutet hatte, hat Pelliot H cyuka zu Hecyuka erganzt, das in der chinesischen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Aus metrischen Rucksichten auch κεμμα<sub>s</sub>, Quintus Smyrnaeus 1,587 u 3

Übersetzung des Candragarbhasütra<sup>1</sup>) neben Po lou km (Bharuka) in der Form Hi čou km erscheint. Er hat damit unzweifelhaft das Richtige ge troffen, und auch seine Identifizierung von Hecyuka mit dem heutigen Uč Turfan ist völlig überzeugend.

Inzwischen haben sich in unserer Berliner Sammlung noch ein paar Reste von Papierhandschriften gefunden, durch die die früher gewonnenen Ergebnisse erweitert werden. Aus Qyzil hat Professor von Le Coq eine Anzahl Blutter mitgebracht, die zwischen zwei Holzdeckeln lagen. Es sind im ganzen 54 Blatter, von denen zwei unbeschrieben sind. Diese Blatter bilden aber micht eine zusammenhangende Handschrift. Sie ge hören vielnehr 13 verschiedenen Handschriften an, die Sammlungen von Versen, Dhäranis und Formulare für die Ankundigung von Schenkungen an den Orden nach Art der früher unter Nr. III—VI veröffentlichten ent balten. Zu der letzteren Klasse von Schriften gehören die beiden im fol genden abgedrückten Texte

Die erste kleine Handschrift (Nr X) umfaßt 9 Blatter, die etwa 22,2 cm lang und 7,5 cm hoch sind Jede Seite hat 7 Zeilen Am hinken Rande der Ruckseite stehen die Blattzahlen 3-11 Auf der Ruckseite von Bl 11 schließt der Text, es fehlen also nur die beiden ersten Blatter Den frei gebliebenen Raum auf der Ruckseite von Bl 11 hat ein Spaterer mit einigen Zeilen in grober Pinselschrift ausgefullt Sie schemen Anrufungen zu ent halten Im ubrigen zeigt die Schrift den spateren Typus der nordturke stamschen Brahmi doch ist sie ein wenig altertumlicher als die des Blattes Nr IV. das wie die Erwahnung des Suvarnapuspa zeigt, aus dem Anfang des 7 Jahrhunderts stammen muß Das ya zeigt zwar schon die Umbiegung der Spitzen des linken und des mittleren Aufstriches nach rechts aber sie ist noch nicht so ausgepragt wie in der spateren Zeit siehe z. B. die Zeichen in svayam 5 R 2, tendriya 5 R 3 mandrayate 6 R 6 Bisweilen kann man die Aufstriche fast noch als gerade bezeichnen, siehe z B yac 5 R 7, ayam 6 R 2 Auch das ma weicht von der spateren Form gelegentlich noch in sofern ab, als die obere Horizontale die rechte Vertikale noch nicht berührt siehe z B aprameya 5 R 4, tam ananta 5 R 5 Öfter ist auch die mittlere Horizontale nicht völlig durchgezogen z B in dem zweiten ma von ma hātmā 6 R 2, in madhura 6 R 5, vielleicht ist auch das als ein alterer Zug zu bewerten Ich möchte daher aus palaographischen Grunden die Ent stehung der Handschrift lieber in das Ende des 6 Jahrhunderts als in den Anfang des 7 Jahrhunderts setzen\*) wenn ich auch gern zugeben will

<sup>1)</sup> B É F I O V, 263, 284

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Das gle che git für die fruh r veröffenthehte Handschrift \( \text{r} \) VIII Hier ze git insbesondere das ma haufig nochaltertumlichere Formen se hez \( \text{B} \) mahdrid 10 \( \text{ 5} \) \( \text{ 2} \) mahd \( \text{ 5} \) \( \text{ 3} \) \( \text{ examidation 64 \) \( \text{ 3} \) sahampatisys \( \text{ 5} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 2} \) mahdrid 35 \( \text{ 3} \) \( \text{ 5} \) \( \text{ 4} \) Fin allertumliches we findet sich in vitanena \( \text{ 5} \) \( \text{ 1} \) \( \text{ 2} \) \( \text{ 6} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \) \( \text{ 7} \

daß solche geringfugigen Unterschiede in der Schrift schließlich auch in der Individualität der Schreiber eine Erklarung finden können

Der Text der Handschrift lautet

#### Blatt 3 Vorderseite

- 1 [ū]ryānām abhikāksate¹ gunaratām yah sraddhayā daršanam svākhyātañ ca sadā srnoti madhuram
- dharman² muner bhässtamm³ mätsaryāvaranan⁴ vihäya satatam dänam dadāts svavam trinu¹ etāns vadants
- 3 lokagurarah śrāddhasya lingāni hi 1 rūpādyesv iha satkatesu bahudhā drstam yathā laksanam śr
- ngān<sup>8</sup> gor jialanasya dhūmatisarāh padmāni sūryodaye satyair indri vanurahair bahum
- s dhair dravyādhisargais tathā prājītānam iha sūcayanti manaso lingāni bahyair nayaih 2 || ||
- 6 ya dukham³ narakopapattisu janah prāpnoti dāham mahat tiryagyoni gatah¹¹¹ parasparavadhavuāpāda
- 7 [du]hkhal.satāh l.suttarsavyasano[pa] O O vah pretā [bhramant]i l.sutau māt[s]aryas[y]a dufrātmanah]

# Ruckseite

- 1 [pra]tibhayam lobhasya c artat phala[m] (1) r ye samudāga[tah kula]balāśri(v)i[starar11 l]o , (sa)
- 2 mrdhyā¹° parayā yagaty abhımatā martyesu ye dehınah dānād etad ava pyate bahuvidhāc chreyorithi
- s bhih sajjanai sarva 13 hetum avak ate 14 subhaphalam sasyāni bijamn 15 yathā 2 || jalani sitani qr
- 4 he śwapalinam sucir janas tani vivarjayed yathā tath awa kinaśagatam mahāmdhanam [6] [bha]
- s valy akrtyāya paropazinam<sup>11</sup> 1 yathā tu tirthe suci nirmale jalam sukho pasevyam zagatas trsā
- 6 paham tatha 13 dhanam tyägavaläm mahatmanäm 19 anävrtam toyam vo opabhuyyate 2 || ||
- 7 trnesu v yadvat kryate v sukhārthibhir vilepanācchādanasodhanakriyā ka tham na tierā ma[ma]
- 1 Lies kämkşate 2 Lies dharmam Lies bhasitam 4 Lies -āva Lies tring • Die andere Handschrift (s S 604) liest lingany amt! Lies mit der anderen Handschrift samskriesu 8 Lies érngan Lies yad . duhkham 10 Lies tiryag 11 Lies kulabalasrivistarair 12 Lica samrddhyd 12 Lies sayanath sarvam 14 Lies avelante 15 Lies bijam 14 Lies mahā dianam 17 I 1es paropajit inām 19 Lies mahātmanām 18 Lies tathā 20 Lies traresu 21 Lies kriyate

# Blatt 4 Vorderseite

- 1 v[e]danā bhaved str śrayante vividham pratikriyām 1 vranopamaś ced yadı dehasambhavo bhaved a[n](āc)[ch](ā)
- 2 danapānabhojanam¹ sa tannımıttam nanu duhkham āpnuyād viccārya² deyam bhavasaukhyakāmksinā 2
- ı || nırvähyate yad=bharanät=pradiptat3 tat tasya käryam kurute na
- dagāham kālāgnīn aītam jagati pradī pie dadāti yo yat tad upāšnute sak 1 ataš ca jānanti rišālasatrās tyaktuñ:
- t myag vısüyams<sup>4</sup> ca bhoktum klifbaJs tu loke ksayadosadarsı n avvopabhuykte<sup>5</sup> na bhayād dadātı 2 kale
- e ca pātre ca vimoktum arttham sauryāc ca mānac ca tath ana yoddhum janāti satiadhika eva n anyah satvam
- 7 dadāty eva ca yuddhyate ca 3 dadat przyatvam jagati prayāti prapnoti kirtim paramām<sup>8</sup> yasas (ca dā)

#### Ruckseite

- 1 t āstīkas c ety aragamya sadbhih sammanyate c āpy anīgamyate? ca 4 vīsīāsyatām eti ta[th] (ai)[ra]
- 2 lole na dosam āpno[t]y api dārunebhyah Irtāni punyani may eti tusto na trāsam abhyeti
- z ca mrtyukāle 5 || sphadikamanirucakavike-aprasannasampūrnnavimala
- 4 jalasalılāh nadya līda susyante pretānām patukāmanam 1 nunam na 6 dattapurva salilanjalidak sin 10 api taih krpanaih yesām samabhigatānam
- 5 auuspuru suuunguuaansen- api tain krpanain gesam samaonigaanan 6 purinani sarāmsi susyante 2 paniyasya trsattlā yattra na srnvanti nama mätiralm al
- 7 pı varsasahasraır bahublıh krechrataram atah param kım syāt 3 yadə anubhavantı (vya)

# Blatt 5 Vorderseite

- ı sanam parıdahyanlas-trsägninä pretäh [sva]pnäntaresi-api na tat-puna kadätur bhavatı duhkha[m]
- 2 4 tasmād-udāravarnam manojāagandham [s]uci [p]randarasam jinavina yatantradrstam deyam sa
- s nghāya rasapānam 5 || sti tadartham abhisambodhayāmi yad ayam ma hātmā nāti
- dattayastahutasucarıtaduścarıtamılkyāsadgrāhaśalyam¹ uipālya samyag darsanaba
  - 1 sasta fehleri aft für ista

- s lam utpādya hetuphalādhimoksavyaiasāyātmakam śraddhākaram abhipra sārya mātsaryarajakhila
- 6 malakālu vyapamkam²-apanīya pretyabhāte kathamkathātīmatīhrllekham apāsya sanghasātta-
- r nikām³ gunagunām⁴ ālambanīkriya nū[nam] evam ci[nta]yi[tu]m pra vrito ganta[v]yam paraloko ām

# Ruckseite

- 1 vipracāso grhītavyam<sup>5</sup> pathyayanam<sup>6</sup> pāralau[k]ikam i[t]y e[ta]m a[n]u-vicintya [K]u[ciś]carah Kuc[ima](hā)
- 2 rājā sārdham Stayamprabhayā devyāh¹ sārdham tribhūvanavāsibhih\* prānibhir yo sau bhagatacchrāvakasa
- 3 ngho näsravendrıyabalabodhyangamärgängadhyänavımoksasamädhısamä pattırasüyana
- yabhūto\* laranajalavanad¹o aprameyaratnagunaganasamudra ity aparimitagunaganani
- 5 dhinicayanidhänabhütas tam anantagunam bhagaracchrāralasangham anena trigunasa
- anena trigunasa 6 mpannen aharena siahasiam samiarpayitum (v)yaiasilas tad asmād vi
- pulaphala[ns]rvaritakāt pra
  7 tarānavadyād dānād yat punyam punyābhisya[nda]m²i yac ca kusalam
  [ku]salābhisuandam²i tad bhavatv etesām
- Les rajakkhila? \* Les santanikan? \* Les gunaganan \* Richtig Grahtunyam \* Les pathyakanan? \* Les devya \* Les tribhutana \* Lus rasuwanabhananbhan oder rasuwanwanabhanabhan
- Lies rasayanabhajanabhulo oder rasayanavisayabhulo <sup>10</sup> Beide na sind unter der Zeile eingefügt, hes lavanajalarad <sup>11</sup> Richtig syando <sup>12</sup> Richtig syandas

# Blatt 6 Vorderseite

- 1 danapatınam diste iai dharme äyuri.arnaba[labh]ogaisvaryapa[ksapa] riväravivrddhaye samparäy(e)
- 2 ca sugatıgamanāy āvasāne ca nırıānaprāptaye ıtaš ca deyadharmaparıty(ā)gāt¹ Maıtreyā
- 3 dınām bodhısatvānām Lsıprabhıjñatāyai\* bhavatu tathā Brahma Śakkrā dınām devaganānām pū
- 4 Jäyai bhavatu ye c äbhyatıtah kälagatā däyakā dānapatayah tesam upa-
- 5 Pattırı i sesatāyai 5 bharatu || tath eha rājye rajyadevatā yā nagarasanghārā-[ma]-
- 6 šālacatuššūlasāmīcīparyanadevatā bhilsusamghasya prēthā[nuba]ddhā yā devatā vā s
- i täsäm devatanam pūjāyai bhavaty api ca pañcaga[t]i[pary]a[pan]nānām [sat]vānāñ caturā[h]ā
- ¹ Lies parityāgān ² Lies kṣiprābhijāatuyai ² Lies upapattirišēsatāyai ¹ Richtig -śālā aber auch in Nr. NI stets śala ² Dies yā ist zu streichen lies devidas

#### Ruckseite

- 1 raparıylığıyaı bhavatu || yat+kımcı\* dıyate ta[t+sa]rıe[bhya](h sa)[mam dı]yatā[m 1]ti || iti tada[r][tha]
- 2 m abhısambodhayamı yad ayam mahutma pavanabalarıhatajalabhu[jam] gayıhvagajalarna
- a camcalalarebhyo bhogebhyah sāram iditsum¹ Kucisvaram Kucimahārājā nam Toltikam³ sārdham Svayam
- prabhayā devyā pañcagatıcaralāvaruddhais³ ca satrair yo sau bhagava cchravalasa[ngha]¹o
- s sılādıgunasampannam anena varnagandharasopetena ākālıkena madhura vrada
- e nen opanımandrayate<sup>11</sup> tad asmāt<sup>1\*</sup> madhurapradānād yat punyam pu nyābhısyanda[m]<sup>13</sup> yac ca kusalam<sup>14</sup>
- 7 k[u]salabhi[sya]ndamis tad bhavatv elesäm danapatinäm ayurvarnaba flabho]gasvargaisvaryasamvritafu]e<sup>18</sup>
- 13 Kuśa 15t in kleinerer Schrift über der Zeile eingefügt, richtig syandas -samvrddhaye

# Blatt 7 Vorderseite

- ı ıtaś-ca deyadharmaparıtyāgāc Chakra Brahmadınām devagananām puja yaı bhayatu — abhyatıtal.(ä)
- 2 lagatanām ca dānapatīnam upapattīvīse[sa]tayai bhavatu samasatah pañ cagatīparyapa
- s nnā[nam] ca satvānām tisrnam trsnānām vyavacchedayai bhavatu || dat tam bahv api n aiva tad-bahupha
- I lam [sa]tpatrahınam dhanam ksıplam balpazakandakäkulatale\* ksettre khile bıyavat ruqa
- bızarat raga 5 dıefsa]tamomalaryapagate pätre gunünkrte³ danam svalpam apı prayātı
- bahutām nyagrodha e [b[ya{m] yathā t vyākhya{ta}m kanakacalendravapusā buddhena buddhāt manu punyena svakrte! dāna
- v vsfdhrnfā śrvvstaram<sup>5</sup> prāpyate etat\*pūrvakrtam tvaya śubhamate [ya]d\* bhujyase<sup>6</sup> sämpratam tad\*bhuyo

# Ruckseite

- 1 \*[ps] kuruşva karma kuśalam bhuyah\* phalam praptsyase\* 2 || lebhe güm\* al.hılām\* Aśokanrpatih pu[nsu]
- 2 pradanān\*-nanu svarggam [st]ri ca jagama kušyapamuner-ācamadā nam\*-prati danam hy-alpam\*-api pra
- 1 in vyavaceheda ja \* Lico balbajakar jald \* Lico gundlankyte \* Lico erakytena \* Lico éricstanh \* Lico binyjac \* Lico průpsyase die Schreibung playa für psyd begegnet öfter \* Lico průpsyase die

- s sādānišades nistīryate cetasi slaksne nāsasi sodake nipatitas tailasya bindur yathā 1 ||
- bahvárutáh átlavantah prajňádhyá dhyáytnaá ca ye samgham áyántt te sarte samudram t-
- 5 [ta] s[at]ndhatā<sup>10</sup> 1 himavān ausadhīnāmm<sup>11</sup> āsrayam ūrtīī<sup>10</sup> ca sarva sasuānam<sup>13</sup> sādhūnām sartesām la-
- e th āsrayam samghah iti viddhih 14 2 tritayam na bhavati samgha 15 trita yasmarane ca tat xhalam a
- 1 tocat dirghasya dirghadarés Lo vădah samghasamsmarane 3 tasmāt sarta gunaugham samgham
- <sup>9</sup> Lies prasadaviśade <sup>10</sup> Lies saindhavah? Zu erwarten ware sindhavah <sup>11</sup> Lies himavantani osadhinam <sup>12</sup> Lies uri.im <sup>13</sup> Lies sasyandm <sup>14</sup> Lies sangha iti vidhli <sup>11</sup> Lies sangha iti vidhli <sup>15</sup> Lies sangha iti vidhli <sup>16</sup> Lies sangha iti vidhli

#### Blatt 8 Vorderseite

- 1 sarvajñavacanajalamegham satkaty¹ ārca[ya] bhaktyā yathā ∪ [la]m [so]-mya samfah lo hi 4 —
- 2 sādhunām vargabandho muninām sainyam śūrā[n]ām māravidrāvanānām brundam² yo/q]inām sajja
- ormndam² yo(g)ınām sayja 3 nānām samūhah sār[th]o vistirno mol.samārggoddhvagānām³ 5 || karanī-
- yāns punyāns duhkhā hy akr
  tapunyatā krupunyāh sukham yānts loke hy asmsn paratra ca 1 sha loke
  pretya [ca slu
- 5 khahetu[bhū]tām punyām pratipat<sup>5</sup> pratipanno mahādānapatir evannamn[ā]<sup>6</sup> — sārdham [bh]āriyayā kalyānā
- 6 sayapavıtrı[L]r[ta]sam [t]ınā' samrdham's sarvaır eva sanghasy opasthānalar[man]ı samravuktāh's
- 7 yo sart bhagavacchrā[va]l.asamghah sılasa[m]ā[dh]ıprajñā[v]ı[muk]tı jñānā[darśana]samvannah 10

#### Ruckseite

- 1 anāsravendriya[balab]odhyāngamā(r)[gū]n[gadh]yānavi(m)o[k](sasa)[m] ūdhisa[m]ā[pa]lti[h]rasāyana[bh](ā)
- 2 Janabhūlo 11 lara[na]ja[la]vad 12 aprameyagu[na]ratnasamrddha evam a-[par]ımı[ta]q[u]nagananı
- 3 dhınıdhāfna bhuto bhagavacchrāvakasamgha 13 anena śufc jırucıkal pıkānā fva jdyena 11 āhāra
- vidhiriéesena bhiksusamgham samtarpayatah<sup>13</sup> evam samparitrptā bhavantu dānapa-
- <sup>1</sup> Lies sail,ty <sup>2</sup> Lies bradan <sup>3</sup> Lies margaddhraghan <sup>4</sup> Lies ther der Zeilo emgeligt <sup>4</sup> Lies pratipadam <sup>5</sup> Lies evannamnā, besser noch evannamā <sup>7</sup> Die Konstruktion ist offenbar fehlerhaft <sup>6</sup> Lies sārdham <sup>10</sup> Lies eamprayuktaih <sup>10</sup> Lies juānadardan <sup>11</sup> Lies -bodhyanga <sup>1</sup>, samā patitrasdyana <sup>11</sup> Lies lavanajala <sup>12</sup> Richtiger ware etwa bhutas kam bhaga-vacchrackasamgham <sup>11</sup> Lies navadyena <sup>13</sup> Die Satzkonstruktion verlangt <sup>2</sup>um mindesten samdarpavati

- 602
- s tayo naiskramyapra gopaśamahsambodhirasaih 16 abhyatilakalagaiā nām dāvakada
- 6 napatınām<sup>17</sup> pujūyam<sup>18</sup> bhavatu tath ānena bhojanapradānena ye kecid iha (grā)manigama
- 1 nagarasamghārāma[sa]mnsvāsino [d]evā[su]ragaru[da]ga[n](dh]ar[va k]in[n]aramaho[ra]ga[h] 1 Lucs pašamasambodhi 1 Lucs danapatinam 2 Luc piyajai

# Blatt 9 Vorderseite

- ı sa[rvaca]turyons[satvānām nā]na[bh](น)[t]anām caturāharaparı)กิลีy[ลs] bhavatu yao≠ca Lı
- 2 ñeid diyate sariesăm safma]m diyatăm ili || tat-tasya dhanam vacyam dattam yad-yena ryavani¹ mudi
- s tefna] sesam upākkrošakaram² mriasya yat parthwair hryate³ 1 ke murkhatarās tebhyo ye drstvā dhana
- ta(tām) vipannānam grhavibhavam atyasamsthām<sup>1</sup> na samtvarante pra dananavidhau<sup>1</sup> 2 yady api
- 5 bhayanı na syur ribhavanam nrpajalagnıcorebhyah deyam tath-apı danam sarvam hy utsryya ga
- 6 [nta]vyam 3 yo va[s]yam tyakta[vya]m [na] tya[ja]ti [dha]nam mam= aitad iti mätva¹ tya[iat]i sa ta[d a]vy a[va]syam na
- 1 [ty]aga[pha]lans c apnots ta[sm]a[d] etad a[t]elsya srayam pradatum budho rhati dhanani tulue

# Ruckseite

- 1 h[s] parityag[e] nyayena waram pariftyaga](h) 5 || snättrapradāna[sya] na mersti saktir vaktum višālam.
- 2 nikhilam phalam [te] buddhah sfi jayam [va]ksyati te bhafi jisyan Mai treyavamsah [pha]lam aprameyam ity ari
- s malagatrapratilabhasamvartanıyam pratipadam samādaya vartino mahā dānapate — snā
- [trasva]mına[h]\* särdham sarvaır eva yathabhyagataır dätrbhor\* yo\*sau bhagaı acchravalasamıngho10 [j]nu
- s [nāmbu]nā praksalı[ta]kayaranmanahsamudācaro ragadiesamohtipravā hitasantati
- 6 [8 tam a]nantagunam bhaga[vac]chrāvakasamngham<sup>11</sup> [ya]thopakalpı tena pañcānusansabhrtasnatra
- 7 pra[dā]nen<sup>12</sup> opanımantrayase<sup>13</sup> tud \*a[s]māc \*chu[carucɪrapravarā[nava] dva[anlutrapradānād <sup>11</sup>\* yat \* pun(y)a
- 3 Lies I rigate Lies -samstham 1 Lies bharats 2 Lies upakkrośa Lies riated \* Das A scheint Lies corebhyah Lies pradānai idhau 10 Lies sannho 11 Lies sangham später eingefügt zu se n . Lies datrbhir 12 D. Konstruktion ist in Unordnung Zu upaniman 11 Lies par cânuśamsa tra jase past der Vokativ siaha kinapate in 7 3 aber nicht vartino in 7 3 und snatra sedminal in Z 4 Vielleicht ist varif un I endtrasedmin zu I von Einfael er wurde er 14 Li 3

sein varti i ahādīnapatih sudtrasvāmi un i upanimantrajate zu lesen ehuciriera

# Blatt 10 Vorderseite

- ı mənpacıtam tadəbhayatı sasya mahādānapateh safpafrifsaftkasysāyurta [rnabaflabhogatfsfyaryapak sat[s]
- t riddayc-las'-ca snātrapradānād·Brahmendrādinām devānām pūjūbhinir tritaye bhavatu ve c-ābhya-
- 3 tilā¹ kulagatā dātāras+tesām+anena snātrapradānena cyutyupapattıriisesa tāyai² bhavatu
- samāvatah paūcagatīparyāpannānām satvānām asmāt snātrapradānās³ trayānām ([mal])
- [n]ā[m] pravahanāyai bhavatu || samammaharantu bhadanta ghatam grāhayāmi glanānām? pratha
- 6 mato ghatam grāhayāms tatanantaram glana upasthāyakānām ta[da] nantaram ue vrddhā 'o sa[sts]-
- 7 varsıkānām ghatam grāhayāmi 13 ekonasasti-asta[pa]ñ[c]āša(t) [sa]p[ta pañcāša]t satvañcāša[t]

# Ruckseite

- 1 pañcapa[ñcā]ŝat-catu[s]pañcāŝat tr[s]pañcāŝat dvā[pañcā]sat-[ekapañcā ŝa]l-pañcāŝa[d]vars[ān]fām)
- 2 ghatam grāhayāmi ekonapañeāśat-a tacatvārimśat-saptaca[t]vārimśat-sat catvārimsat 12
- 3 (pa)ñeacatrārımsat-ecatuceatvārımsat-tricatrārımsad-dvācatvārımsat-elacat vārimsat catrārimsadvarsā
- nām ghatam grāhayāmı ekonacatvārımsat astatrımsat saptatrımsat sattrım sat-pañ(c)at(r)ım-
- 5 sac catutrimsat tretrimsad-dvätrimsat ekatrimsat trimsadvarsanām ghatam grāhayami ekonatrimt-astavim
- 6 sat saptavimšat sadvimšat paūcavimšac catuvimšat trevimsad diāvimsat ekavimšad vimšadvarsānā(m) gha
- <sup>1</sup> tam grāhayāmı ekonavımsat-astadasa saptadasa sodadasa pañcadasa catur ddasa trayo
- ' Lies colbhyatital ' Lies upapatitui desatüyai ' na i t unter der Zeilo eingefugt hes pradanat ' Lies trayānām ' Lies prauhanājai ' Lies damanusharanatu bi danātāh ' Lies glānāmam ' Lies tadanantaram ' Lies glānāmam ' Lies glānāmam ' Lies tadanantaram ' Lies grandana la Lies vrādādi ' 10 Dio zahtreichen Schreibfehler und Verstoße Segen die Regelin der Grammatiker in der folgenden Aufzāhlung der Monche nach ihrem Alter habe ich nieht verbessert ' 12 Volleicht steht rimšatpa da

### Blatt 11 Vorderseite

- 1 (daśa)-drādaśa ekadasa-daśararsānam ghatam grahayāmı navahvarsānām astavarsānām safp]ta
- 2 (va)rsānam sadvarsānā[m] pañcavarsānām caturvarsanam tretarsānam dvn:arsanām ekatarsānam
- s a[ra]rsikānām ghatam grāhayāmi śramanerakanam¹ ghatam grāha yāmi — samprajana²
  - 1 Lies śramanerakanam 2 Lies samprajana

- [bhada]nta<sup>8</sup> snāyata || pradānād \* dhi manu \* yānām jayate bhogavistarah bhogebhyo jāyate darpo
- s darpād dharmavyatılramah 1 vyatılramya ca saddharmam=atidyāndhah prihagjanah apāyān=tyanti\* yatr=eme vā
- 6 slavyah\* sarvabālisāh 2 tasmāc chilasahayasya kāryo dānasya samgrahah tayor diayoš ca niriāne
- 7 Lartavya¹ parınamanā [3] silena sugatım yātı dānais tatr ānugrhyate mol sāya pranidhunena duh[kh](ā)

#### Ruckserte

- 1 ntam a(dhr)gacchatı 4 || a rat h sa[nga]gana(m) ııla[lp]ya mıträya m\u00e4nah\u00e8 halu sarralok(e) [sa](m\u00e8\u00e4)
- rado[şa]m vıjugupsamāno moksābhilāsir³ na bhavābhilasi 1 pinaprada nam triounopavuklam nirfā!
- s [mssan] madyagunar=apelam sanghāya yo danapatır=dadātı kalena sat krtva ca kalvukuñ ca 2 yha
- kriya ca kupikan ca 2 pua 4 [la]m visistam muninä yatholtam yathestato janmasu tasya bhunlte dhar märthasumbodhirusam ca [p]i
- 5 [tv]ā 10 trsnaksayac chāntim upaiti paścat 11 3 ||10

604

> arı bhya santatebhya maha santatebhya ukusamebh ja tikusumebhya mukhazambhane bhya namo prayasalasya dhu(1)ltu mamndala(1)da svaha tesa

Die kleine Handschrift umfaßt vier verschiedene Formulare Bl 3 V 1-6 R 1 enthalt die Formeln für die Ankundigung einer Schenkung von Speise Als Einleitung dienen 18 Strophen in denen die Freigebigkeit ge priesen wird Sie sind wie die Numerierung zeigt in Gruppen zerlegt Zuerst kommen 4 Gruppen von je 2 dann 2 Gruppen von je 5 Strophen Die beiden ersten Gruppen sind im Sardülavikridita die beiden folgenden ım Vamsastha Metrum die funfte Gruppe besteht aus Upajatı die sechste aus Āryā Strophen Worauf diese Gruppeneinteilung beruht weiß ich nicht zu sagen Das Metrum kann nicht das Entscheidende sein da sogar aufemanderfolgende Strophen des gleichen Metrums verschiedenen Gruppen zugewiesen werden anderseits in dem zweiten Formular auch Stronhen verschiedenen Metrums zu einer Gruppe vereinigt sind Jedenfalls ist diese Gruppenteilung ganz fest. In zwei Handschriften aus Qyzil die Buddhastotras und andere lyrische auch epische Poesie enthalten finden sich auch Sammlungen von Versen über die Freigebigkeit. Auch hier sind die Strophen in Gruppen geteilt. In der einen Handschrift1) kehren die Strophen 3 V 1-5 in der anderen\*) die Strophen 4 V 3-R 3 als ge

<sup>1)</sup> Vorliufice Katalognummer "82 1) Vorliuf ge Katalognummer 828

schlossene Gruppe wieder Die eigentliche Ankundigung der Schenkung ist in Prosa abgefaßt und im Anschluß daran werden, wiederum in Prosa, Wunsche für die Wirksamkeit der Gabe zugunsten einer Reihe von menschlichen und göttlichen Wesen ausgesprochen

Unmittelbar darauf (6 R 1—7 V 3) folgt das Formular für die Ankundigung eines madhurapradāna samt den üblichen Segenswunschen, in den Ausdrucken dem ersten Formular sehr ahnlich, aber kurzer gefaßt. Da eine Einleitung fehlt, ist dieser Text wohl als Substitut für die Prosa des ersten Formulars gedacht für den Fall, daß die Gabe in madhura bestand Madhura muß hier naturlich irgendwelche sußen Stoffe bezeichnen<sup>1</sup>), die, wie es scheint, in den Klöstern Turkestans besonders zur Herstellung von Getrunken benutzt wurden. In einem anderen Formular") werden Melasse, Honig, Zuckerrohr, Weintrauben, Kristallzucker, die drei scharfen Stoffe Ingwer, sehwarzer und langer Pfeffer, und Tamarinden als Ingredienzien von Getrunken, die dem Orden gespendet werden, erwahnt (gudarasa madhum ils fulf (m) mrätikam šafrflarafm] vä trkatukarasam ämmblafm] kalpikäm no dadati)

Es folgen drei Gruppen von Strophen (7 V 3—8 V 3) bestehend aus zwei Sardülavikndita Strophen einer einzelnen Strophe in demselben Metrum und funf Strophen, von denen die erste ein Sloka die nachsten drei Äryäs sind und die letzte im Vaisvadevi Metrum ist. Die ersten beiden Gruppen dienen wiederum dem Preis der Freigebigkeit, die letzte feiert den Orden. Ich möchte annehmen daß diese Strophen als Abschluß sowohl des ersten als auch des zweiten fakultativen Formulars aufzufassen sind.

Der folgende Śloka der die Erwerbung von religiösem Verdienst empfiehlt, bildet offenbar die Einleitung des dritten Formulars das wie derum die Ankundigung einer Speisespende in der gewöhnlichen Weise enthalt (8 V 3—9 V 2) Die nachsten funf Äryas die der Verherrlichung des Gebens gewidmet sind (9 V 2—R 1) durften als Schluß dieses Formulars gedacht sein

Auf Bl 9 R 1 beginnt dann das vierte Formular fur die Ankundigung einer Schenkung von Badewasser eingeleitet durch eine Indravajra Strophe, in der die unendliche Verdienstlichkeit gerade einer solchen Gabe hervorgehoben wird Die in Prosa abgefäßte Ankundigung halt sich in dem ublichen Rahmen Dann aber folgen noch Formeln für die Über gabe der einzelnen Wasserkruge 'Die Ehrwurdigen sollen bedenken<sup>2</sup>)

<sup>1)</sup> Auch in Nr VI ist danach tad asmān madhurapradanat zu erganzen

<sup>2)</sup> Vorlaufige Katalognummer 304

<sup>\*</sup>samammaharantu bhadanta ist wohl zu samanvaharantu bhadantah zu ver bessern, vgl die einleitende Formel bei feierlichen Erklarungen samanväharatu Gyuşmän z B Nr I V I R3 Allenfalls könnte bhadanta in der Anrede auch für den Plurals

909

Ich lasse den Krug entgegennehmen. Fur die Kranken lasse ich den Krug zuerst entgegennehmen, darauf fur die Krankenwarter, darauf fur die Alten. Fur die 60 jahrigen lasse ich den Krug entgegennehmen, fur die 59 jahrigen, fur die 58 jahrigen, und so geht es weiter bis zu den 'Einjahrigen', den 'Nichtjahrigen' — wobei die Jahre sich offenbar auf die Zugehörigkeit zum Orden beziehen —, und schleßlich den 'Novizen'. Mit der Aufforderung: 'Ehrwurdige, badet mit Bedacht')' schließt dieser Absehnitt, und es folgen noch vier Siokas und drei Upajäti-Strophen, in denen die Gabe und insbesondere die Gabe von Getrank geruhnt wird.

Das Schriftchen ist für die Kenntnis des huddhistischen Rituals von Wert und wegen der vielen Verse, die es enthalt, auch fur die Geschichte der spateren buddhistischen Dichtung nicht ohne Interesse; ich mochte hier aber nur auf zwei historisch wichtige Stellen naher eingehen. In dem ersten Formular (Bl 5 R 1ff.) wird angekundigt, daß sich der Herr von Kuci, der Großkönig von Kuci (Kucistara, Kucimahārājan) samt der Königin (devī) Svayamprabhā entschlossen habe, mit eigener Hand den Orden der Hörer des Erhabenen mit Speise zu erfreuen. Der Name des Königs findet sich in dem zweiten Formular (Bl. 6 R 3). Die Satzkonstruktion ist hier in Unordnung Em Sinn ergibt sich nur, wenn man für die Akkusative in Z 3 die Nominative einsetzt, so daß die Übersetzung lautet: 'Daher tue ich kund und zu wissen, daß in dem Wunsch aus den Glucksgutern, die unsteter sind als das von des Windes Gewalt gepeitschte Wasser, als die Zunge der Schlange und das Ohr des Elefanten, das Beste zu ziehen, dieser Edle, der Herr von Kuci, der Großkönig von Kuci (Kuciśtara, Kucımahārājan) Tottika samt der Königin (devī) Svayamprabhā und den Wesen, die festgehalten sind in dem Wandel in den funf Daseinsreichen, den Orden der Hörer des Erhabenen, der durch Moralitat und andere Vorzuge ausgezeichnet ist2), zu dieser mit Farbe. Duft und Geschmack versehenen, zu außergewöhnlicher Zeit gereichten Gabe von Sußigkeiten einladt '

Wir lernen hier also einen bisher unbekannten König von Kuci kennen, dessen Name recht unundisch klingt<sup>‡</sup>), wahrend seine Gemahlin einen rein sanskritischen Namen führt.\* In den chinesischen Quellen habe ich ihn

<sup>\*)</sup> samprajana kann kaum für etwas anderes stehen als samprajana ) Wie die Parallehstellen in Nr. X 5 R 2ff., 9 R 4ff., Nr. XI CV 4ff., D R 3ff zeigen, ist jossau bängausendradakannshas tam ällädegunasimpannam zu leven, die nahere Charakteriserung des Ordens ist hier weggefallen. Die etwas unübersicht lebe Satzkonstruktion hat nicht nur her, sondern auch in Nr. X 8 V 7ff., X N 1 A R 6ff., Nr. XII V 2 zur Verwirrung des Textes geführt. Jetzt laßt sich leicht erkennen, daß auch in Nr. III die im Nominativ stehenden Bewörter proterramatinaga innaparinganasimpanne bes amarair abhgareito (V 2—4) in Wahrheit auf den Samgha gehen und im Akkusativ stehen sollten. Denso in Nr. IV R 2—3, daher lier noch abhgareiton steht.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Das PW. verreichnet allerdings ein tautila 'Perlmuschel, Pedt' aus dem Häjninghanja und Tottäyana, Tottäyaniya, Tauta, Tautäyana als Namen einer veilestlen Schule, aber der Zusammenhang imt diesen Wörter in ist ganz unwahr-

nicht gefunden. Wenn meine Schatzung des Alters der Handschrift richtig ist, wird man ihn in der Zeit vor dem Anfang des 7 Jahrhunderts suchen mussen

Die zweite kleine Handschrift (Nr MI) besteht aus 6 Blittern, die ungeführ 223 em lang und 7,5 em hoch sind. Die Maße sind also fast die gleichen wie die der Handschrift Nr M. Eine ganz genaue Messung ist micht möglich, da der Rand der Blatter etwas abgestoßen ist. Daß die Handschrift aber ursprunglich nicht mit Nr M. vereinigt war, zeigt die verschiedene Form des Schuurloches. Die Blattzahlen sind bis auf eine durch Beschädigung des Insken Blattrandes völlig verloren. Auf Bl. D ist aber deutlich der Rest einer Ziffer sichtbar, die nur eine 4 oder eine 5 gewesen sein kann. Darüber findet sich der Rest einer anderen Ziffer, der wahrscheinlich die rechte Hilfte einer 10 ist. Bl. D wurde danach also Bl. 14 oder 15 gewesen sein, 10 oder 11 Blatter mussen im Anfang fehlen. Das stimmt zu der Tatsache, daß Bl. A mitten im Text beginnt.

An der Handschrift haben der Reihe nach vier verschiedene Schreiber geschrieben Die Vorderseite von Bl A, die stark gebraunt und an den Randern abgerieben ist, stammt von dem altesten Schreiber Die Schrift mit ihren aufrecht stehenden Zeichen weist noch ganz den archaischen turkestanischen Typus auf Dis ma zeigt noch altere Formen als in dem Blatt Nr 1, die Querlinie wird noch nach unten gezogen, und die Grund linie hat bisweilen noch fast die Form eines spitzen Winkels ein Zeichen, daß sie noch durch einen Doppelzug der Feder zuerst von rechts nach links und dann von links nach rechts zustande kam Dis ya zeigt noch die Aufstriche, von denen der mittlere bisweilen nach rechts geneigt ist, die Schleife des linken Aufstriches fehlt noch

Ein wenig spater ist die Schrift der Ruchseite von Bl. A und des Bl. B. Sie zeigt zwar immer noch durchaus den altertumlichen Charakter aber die Querlime des ma verlauft hier horizontal und berührt die rechte Vertikale, und die Grundlime ist eine einfache Horizontale. Bisweilen findet sich über auch noch ein alteres ma, z. B. in cäsmim B.R.4. Das ya ist noch das alte dreiteilige Zeichen aber der linke Aufstrich ist verschleift.

Derselben Zeit gehört der dritte Schreiber an von dem Bl C.—F V 5 stammt Auch hier begegnet gelegentlich noch einmal die altere Form des ma, z B in  $k\bar{a}ma$  D R 2 Das ya zeigt zwar ebenfalls eine Schleife am hill en Aufstrich unterscheidet sich aber von dem ya des zweiten Schreibers daufurch, daß die Grundlime nicht gerade, sondern in der Mitte nach oben gezogen ist

Aus viel spaterer Zeit stammt der Schluß der Handschrift FV6—R9 Das ma hat im allgemeinen die spitere Form mit dem bis zur Vertikale

scheinl ch. Ich möchte ubrigens noch darauf hinweisen daß wenn auch *Tottikam* vollkommen deutlich dasteht bei der haufigen Verwechslung von *ta* und *na* in dieser Schrift de wahre Namensform auch *Tottika* uws een konnte

808

9

durchgezogenen oberen Querstrich und dem abgesonderten unteren Quer strich, doch ist die mittlere Querlime öfter nur halb durchgezogen wie in der Schrift von Nr X, und in malā  $\Gamma$  R 3 berührt auch die obere Quer Inne die Vertikale nicht ganz Auch das ya ist für gewöhnlich das spatere Zeichen, doch kommen auch altere Formen mit mehr oder weniger geraden Aufstrichen vor, siehe äropayen  $\Gamma$  V 9, yo R 2, besonders ya R 5, yaś R 5 Dieser Schluß durfte daher in derselben Zeit geschrieben sein wie die Handschrift Nr X

Der Text, in dem besonders der Nachtrag von Schreibfehlern wimmelt, lautet

# Blatt A Vorderseite

1 ma narak[e]su ga[n]dh y [k]su[m] pr(e)[k](e)-su m

khais tath[a]gato rhām¹ samyal.sambuddhash sarvvanārttham pratisiddham sarvvadharmavabodhabalanervv[ā]²

[1] [p] tasya nırodhanervanasya<sup>2</sup> praptıh sparsah pratılabhāyam<sup>4</sup> bhavatu <sup>8</sup>8 vandāmı sırasā pa

sarmasnelhelna vusmār

sarviasne[he]na yusmām<sup>5</sup> sambodhay[ā]my·aham durllabham hi manusyatvam buddholpādam sudu[rlla] 5 (bham)<sup>5</sup> prapyu manusyatvam sasanañ ca mahamuneh śäsane bhi

ratis? tasmad vyayadhyam³ svahitais sadā [1]°

[te]=pı ca saddharma asaddharma¹o pravarddhate vınasyante hı samn mıtrah¹¹ murgāmārganıdarsal.ah¹° 4 ksı(ya)

1 (ty a)yur ahordiram yauranañ c opaziryate arogya[m] ryadhayo<sup>13</sup> ghnan ti sampattiñ ca vipattayah 5 utpu

pāp[e] vā saddharmasya avıjñaya muner vvākyam=adhar me¹⁴ dharmasam[j[th]sflah 61 || ⊗ ||

# Ruckseite

(s)ddham 3 dafnam] yena svafrgo] vaptfo]<sup>15</sup> titfsjdhasukhavibhatani cay(o) narāmarapūjit(ah)

prāph 16 hetur danam dur bhuu ca suhrd anupamam drdham hys anugāmikam dāridryā(gni)m

s m(ā)t[s]aryyārtiham<sup>17</sup> prasamayati hi jalavam¹s munindranisevitam tas mad=deyam saktyā danam pha(la)

Gemeint ist wohl tathägatair arhadbhih \* Richtig nirridn nerram ist die im Toch und Luc gebrauchliche Form 2 Richtig nirevinasya praptih und pratilabho oder praptisparšapratilabha ja 4 Gewöhnliche Schreibung Richtig buddhotpadah sudurllabhah 7 Lies ratais für yuşmän s ist unsicher, man erwartet die Ziff r 3 10 Lacy saddharmah vydyamyam? 12 Lies tyridha m 12 Luca nidaréakah 11 Lars sanmutrāh asaddharmah 13 Lies rapto die Schreibung mit kurzem a 1st bei Formen von tt Lacs adharmo 11 Lies mätsaryyottham? 18 Lies etwa 14 I ies prapter ardp gewöhnlich jalam ira tan

- 4 (m a)nupamam=abhilasata<sup>19</sup> sadā parayā mudā 1 tadārtthamm<sup>20</sup> abhisambodhayāmi ya
- 5 [d = a]yam mahādānapats = 1 sat puru asamsarggopabrhitāyātanaprasādasamdohah = 2 su[qr]-
- 6 (h)lanāmadheyah Kucımahārā[ja]\*3 sārd[dh]am sarvvai\*1 pañcagatiparyyāpannai\*2 sat[i]aih yozsau [bhaga](ia)-
- " Lies abhilasata " Lies tadarttham " Lies patih " Lies brinhitā jalana " Richtig mal ārājah " Lies sarvvaih " Lies pannaih

#### Blatt B Vorderseite

- 1 [cchrā]valasangh[o] yaitra t[e] pudgala¹ sūtravınayābhıdharmagrahanadhāranavıcāna[ka]
- [rma]prattskuśalāh\* śilādīgunanīdhānabhūtā rāgādosavīnāsanatatparā³
   [a]
- talpāgatas anadhurdhara anantaguna tathāgatas rāvakas angham janga
- mam=1xa pünya 4. L[s]ettram<sup>6</sup> nena anavadyena annapänena samiarpayais anena danena asy assanä
- 5 (mno dä)napate äyurivarnnabalabhogaisiaryyaparnarapak ayasovivr ddhi bhavatu ta
- 6 (th ānena d)änena B[r]ah[m]endr[ā]surend[r]aguhyagendrādinām¹0 de vadānām¹¹¹ c āsuragar(u)dagandharva

#### Ruckseite

- (kınna)[rama]h[o]ragayaksarā[k]sasānām [o]jourrddhir bhavatu anena ca a[me]papradā[ne]
- 2 (na)¹° abhyatılakālagatānām danapatınām¹³ Suvarnapuspaprabhrtınāmm¹¹ upapattıvıšesa
- 3 [tā]yam15 bhavatu tath ānena danena Kucıvısayaparıpālakānam devatā nam anu
- 4 (gra)hāya bhatatu ye c-āsmim<sup>16</sup> sanghārāme simaparipālaka devatā stupašalasā
- 5 (mı)[cı]paryyanadevatā<sup>11</sup> tasām apı devadānam<sup>18</sup> ojovimanaviirddhir bhavatu pancagati
- 6 (pary)yāpannānāñ ca satrānām caturāhāraparıjūāyaı bhatatu ||
- \* Lies pudgalāh \* Lies titarana \* Lies rāgadosa \* Lies dhurdi arāh das akṣara vor rarṣi ist kaum als ma zu lesen \* Lies tam\* anandaŋinam \* Lies punyakṣetīram \* Lies airamnāmno \* Lies lies-guhyake \* 11 Lies devatanam \* 11 Lies pathana \* 12 Lies pathanam \* 12 Lies pathanam \* 13 Lies pathanam \* 14 Lies paryanadevatās, die Schreibung šāla ist konstant \* 14 Lies devatanām \* 15 Lies paryanadevatās, die Schreibung šāla ist konstant \* 15 Lies devatanām \* 16 Lies paryanadevatās, die Schreibung šāla ist konstant \* 16 Lies devatanām \* 17 Lies paryanadevatās, die Schreibung šāla ist konstant \* 18 Lies devatanām \* 19 Lies paryanadevatās, die Schreibung šāla ist konstant \* 18 Lies devatanām \* 19 Lies paryanadevatās, die Schreibung šāla ist konstant \* 18 Lies devatanām \* 18 Lies paryanadevatās, die Schreibung šāla ist konstant \* 18 Lies devatanām \* 19 Lies paryanadevatās, die Schreibung šāla ist konstant \* 18 Lies devatanām \* 19 Lies paryanadevatās, die Schreibung šāla ist konstant \* 18 Lies devatanām \* 19 Lies paryanadevatās, die Schreibung šāla ist konstant \* 18 Lies devatanām \* 19 Lies paryanadevatās, die Schreibung šāla ist konstant \* 18 Lies devatanām \* 19 Lies paryanadevatās, die Schreibung šāla ist konstant \* 18 Lies paryanadevatās, die Schreibung šāla ist konstant \* 18 Lies paryanadevatās, die Schreibung šāla ist konstant \* 18 Lies paryanadevatās, die Schreibung šāla ist konstant \* 18 Lies paryanadevatās, die Schreibung šāla ist konstant \* 18 Lies paryanadevatās, die Schreibung šāla ist konstant \* 18 Lies paryanadevatās, die Schreibung šāla ist konstant \* 18 Lies paryanadevatās, die Schreibung šāla ist konstant \* 18 Lies paryanadevatās, die Schreibung šāla ist konstant \* 18 Lies paryanadevatās, die Schreibung šāla ist konstant \* 18 Lies paryanadevatās, die Schreibung šāla ist konstant \* 18 Lies paryanadevatās, die Schreibung šāla ist konstant \* 18 Lies paryanadevatās, die Schreibung šāla ist konstant \* 18 Lies paryanadevatās, die Schreibung šāla ist konstant \* 18 Lies paryanadevatās, die Schreibung šāla ist konstant \*

#### Blatt C Vorderseite

- 1 (śa)[Lyam] mandayıtu[m] yathā na vadanachāyā¹ jalāntarggat[ā] valtre vah krwate tu mandanavadh;
- 2 [s-ta]smim² sa utpadyate tadiad yac chramanadvijātisu dhanam vinya syate śraddhayā tat tasmim² paraloka
- 3 [to]yapatıte bimbe samutpadyate 1 || iti mahädänapati3 inthunnämenah4 särddham sarviai3 ne
- suraanum survius ye { [k](e)cana bhiksusamghasy älpena vä bahüna va\* anugraham Lurvvanti taih sarviebhi\* sarddha\* yo yam bha
- s gavacchrāvakasamghah śılasamādhihprajñāvimuktijñānadarśśanasampan nas\* tam tādršam bhagaia
- 6 [cchr]āvalasamgham=anena varnnagandharasopapeten 10 alalılena pana lappradānen opanıma

#### Ruckseite

- 1 [nt]rayatı yad asmăt pānakappradanad yat punya<sup>11</sup> punyābhısyandam<sup>12</sup> kuśalam kuśalābhısyandam<sup>13</sup> tad bhara
- 2 tv asya mahādānapātis 11-saparisaikasy 15 āyurvārnnabalabhogaisi aryya parivārapakṣavverddhaye 16 catu
  3 r[nn]āñ ca rasānam prāptisparsanapprativedhāyai 17 naiskrāmyarasasya 18
- 3 i mjan ca rusmum prapuspursanappratitedhayai " naiskrāmyarusasya ! pravitekarusasya vyfu]pasamarasa 4 Islua sambodhirusasya tath anena panakappradanena buddhasāsanābhi
- 16/30 somochurosessyo unu unena panaxappranunena onaanasasanaon pprasarnanäm devanägaya.
   5 [ksä]näm puyuya bharatu [ya]ś c eha r[ā]yyadevatā nagaradevata. sam
- ghāramadevata 10 stūpasamıcısı s (ma)parıpālakadevatā 20 tāsām apı devatanam pujāyaı bharatu ve c=ābhva
- (ma)paripatakaaevata a tasan api devatanan piyayai oharatu ye c-ābhya tital.alamgatadaya[ka]
   Lies chaya
   Gewöhnliche Schreibung für tasmin
   Lies patir
- \*Fur uthannâmena richtig uthamndma \*Lies sarvear \*Lies bahund id \*Lies aarviebhh, richtig sorvah \*Lies afrddham \*Lies samddhippay) d \*Lies rasopeten \*Lies punyam \*Richtig syandah \*Richtig syandah das \*Lies pates \*Richtig sapariyathsay, \*Lies rarma \*V Richtig pratitedhya \*Richtig naskramay \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*Lies devatid \*L

# Blatt D Vorderseite

- 1 (dā)napatayah¹ tesām gatisthānantar[o]papattivišesatāyas² bhavatu sa masato³\*nena pānaka[ppra]
- (dā)nenā<sup>4</sup> pañcagatīparyyāpannānāñ ca satvānām trnnatrṣnaī yapacchedā<sup>5</sup> bhayatu || dašabaladha
- s raśisyebhyaś śūlaśamajñānasukrtakāryyebhya\* bhavatrsnārahitebhyo¹ dadāti vah pānaka
- Lies abhyatta \* Lies athananaro \* Lies samasato \* Lies ppradalnena \* Gemeint ist tiss am tissanaro \* Lies tarryie bhyah \* Die andere Handschrift (\* S 614) hest anstatt der Datise die Genetive Seythalm, Edspladm, anhithalm

- 4 m udaram 1 manıkanakarajatabhandarlı pıbantı pananı te manojñanı dua blum
- s sukhasaubhāgyam sphītam-api rasam labhanti sadā? 2 sambodhipraša marasam simultirasam sulta
- 6 mam ca yat pravaram 10 panakadanad data labhati ca trenak sayam asesa 11

#### Ruckscite

- 1 [ta]da(r)ttham abhisa[m]bfo]dhayami [ya]d aya(m)1° hfe]tuphalabh[i]mah kayabhfolganıtifelbhyah sarafm]=(a)
- · dätukāma utthannāmo 13 mahādānapatsh sārddham sarvash Kaucyair = dāyakadānapatibhir syye c e
- s ha bhilsusamahosy14 orasthälarmmany15=udyultäs=taih sariyaih sär ddham yo sau bhagayacchravakasamaho ya
- tira te pudgalāh pañcopādānaskandhabhāraniksiptāh pañcendriyatiksīkr tāh 16 pañcaha
- s labalınah pañcabhavanırmultāh pañcagatısamatıkkrāntās tam tādršam bhagaracchra, al a
- 6 [sam]gham anena varnnagandharasopapeten17 ähärappradän18 äbhini mantrayatı anen =ākāra
- ? [ppra]danen äsy:awa tawan mahudanapatih 19 saparisatkasy 00 zaharopa rama[n]ırodhanırıvä
- 8 Lies bländash wie in der anderen Handschrift 9 Die andere Hand schrift liest avirasam labhati dal(a) 19 Ebenso die andere Handschrift, richtig yah pravarah 11 Lus asesam 12 Lies ayam 13 Lies namā 14 Lies samphasy: 15 Lies opasthānakarmmanys 16 Vgl palı tıkkhındrıya 17 Lies rasopeten : 18 Lies pradanen = 19 Lies patch 20 Richtig sapari satkasy=

# Blatt E Vorderseite

- 1 [na]prat[1]v[e]dhaya11 bha1atu tath anfe]n aharappradanena Maittrey [a]dınām bodhısatvānām Lsıpprā
- 2 (bhi)jñāy āstu² Brahma Śakkrādinām deragananām ojobalavimānavivr ddhaye3 bharatu vivrddho
- 3 jobalarımānam bhutva4 sarvve danapatīvargge5 krtsnañ ca satrasamudram raksane yainaranto
- 4 bhavantu tath = āddhvalitakālamgatadayakadānapatinam 6 gatisthānantaro papattını
- b [śe]satayar¹ bhavatu yadı tu kathañcıd anaśvāsıkāt\* karmmano hınagatı janmasambandha
- e [sya]t tata ppranitajanmasambandhir astu 10 pranitāt pranitataram 11 iha rājyadevatā nagara
- 1 Richtig pratitedhaya 2 Lies bhiji à ja astu 3 tr ist unter der Zeile 4 Lies vierddhausobalavimana bhutiā <sup>5</sup> Lies danapativarogam Lies -āddhvātīta ? der gewöhnliche Ausdruck ist abl yatıta 7 Lies -sthanantaro \* Lies anāšvāsikatvāt? \* Lies tatah 10 Richtig sambandho stu

7 (de)[vatā]¹¹ samgh[ā]ramasi[ū]pasāmīci prahānašaladevatā¹² tāsām deva tanām¹¹ pujāwai bhava[t][u]

#### Ruckseite

- [8] tasm[ā]d<sup>15</sup>-zāhārappradānāt sarvvasatvānām caturāh[a]rapa yñāyar<sup>18</sup> bhavatu yac ca da[ha]<sup>17</sup>[h](iñ)[c](i)
- 2 (d) [d](i)yate sarviebhyah samam diyatām=its || baladivākaradiisam15 purnacandravadanam mattaqajendra
- s t[t]kkramam padmapattranayanam abdharanssvanam jinam sankhakunda dasanam staumi samaksato ya
- 4 thä nirirti 19 gatam api 1 kämasukham subham tathä janmasamksayasu kham tvammatakarinam 19 nirnäm
- s haslasamstam<sup>21</sup> akhilam kāmasukham tu tair vribho labhyate na kunarairs uve na ramanti te
- « [ma]te kım punahś" śamasukham 2 ye tava śasanam mune n āsrayantı
  kunarās te parsvañcitaś" ci
- [ram] sambhramanti gatisu ye tu varam srayamti te sasanam supurusas te bhavasamksayam dhruvam yanti ni
- s (rvr)tisukham 3 sarvvam=idam jagat sada svatmasaukhyaniratas24=tran2 naradamyasārathe lokasaukhya
- 13 Lies devatah 13 Lies samgharama richtig pradhanasala aber her stets skala hies devatas 24 Lies devatanam 12 velleicht ist samasato 22 senad zu lesen 14 Lies parijiagan 17 Lies ihar 13 Lies karatisem 19 Lies inrertim 26 Lies trammata 21 Lies samsikam 27 Lies punda 27 Lies santikam 27 Lies punda 28 Lies santikam 27 Lies punda 29 Lies santikam 28 Lies santikam 28 Lies santikam 29 Lies santikam 29 Lies santikam 29 Lies santikam 29 Lies santikam 29 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam 20 Lies santikam

# Blatt F Vorderseite

- ı [nı]ratah tac ca kudarsanaır-hato' n-āvagacchatı jagat tena na gacchate drutam tva² jınendra saranam 4
- tva(m) parasatvapidayā pidaseš nina yathā stair\*zvyasanairzjagat stathā pidyate na sabhrsams svams vyasan(as)(h)
- 3 saduhkhilam tusyate na tu tathā tvam paraduhkhanāśanan\*\*tusyase na\* yathā 5 nasayitu
- yathā 5 nasaystu 4 n na t tama<sup>10</sup> šakkyate dinakaras<sup>11</sup> saptabhir udgatas» tathā candra
- mandalasatar<sup>1\*</sup> yai-tava ragabhasti 5 bhr<sup>13</sup>=nasyate jina mahan=mohamayam manastamo dehinam hrdi gatam 6|| 5 datum sahasami<sup>14</sup> suwirinansiski ximbilinada nedsiga sama<sup>15</sup> bharanti ye
- 6 šatam sahasranı<sup>14</sup> suvarunanıskā jāmbūnadā n\*āsyā sāmā<sup>15</sup> bhavantı ye buddhacaityesu prasannacittā<sup>16</sup> pa[da](m)
- 7 [vs]hāre samatskramamitis 1 satam sahasrani 15 suvarnapindā 15 jambu nadā n=asija sama 50 bhavanti yo buddha
- \* Lies hatam \* Lies team \* Lies pld jase \* Lies sear \* Lies such fishem \* Lies sear \* T. Lies such fishem \* Lies sear \* T. Lies such fishem \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies hatam \* Lies h

- 8 [eas]iyesu prasannacittä äropayes\*mrtikapindam\*akam\*1 2 sa sähasrani\*\* suvarnamätäm²\* jämbüna(dä)
- (n=ā)s[y]a sama<sup>\*1</sup> bharanti yo [buddha]caityesu prasa[n]nacitta [ā]ro-payen=muktapuspakarāsim<sup>\*3</sup> 3 satam saha[s](rā)

# Rückseite

- 1 (nı s)u(tar)[na]k(ot)y(o) y(ā)[m]bunad[ā n›ā]sya sa[mā] bhata[nt](t) yo buddhac[aı]ly[e]su (p)r(a)sannac[s]tla[h] pradīpa[dā]na(m) [pra]ka (rots)
- 2 (v)dvān 4 śatam sahasrani \*\* sutarna[i] hā² [jā]mbūnadā n=asya sama bhavatti \*\* uo buddhacattuesu prusanna[ci]-
- 3 [tto] malūviharam prakarovi tidvam<sup>29</sup> 5 šatam sahasrani<sup>30</sup> suvarnapar viatā sumero sama n=āsya sāma<sup>31</sup> bhava[nti]
- yo buddhacastyesu prasannacitta āropsiyec=chattradhvajo patakam³° 6 es āho daksinā prokta apprameya
- 5 (ta)thägata ya mudrakalpe<sup>33</sup> sambuddhe sürtthavahe<sup>34</sup> hy-anuttare 7 ti sthatta muñued<sup>35</sup>-yas-ca yas-c āpi parinirirtam
- 6 [sa]me cittaprasade his nzāsti punyativevatasi 8 na hi citte prasanne smimn alpā bhatati dalvinā ta-
- 1 thägale 1 [ā] 35smbuddhe buddhāna śrāvakaś352ca ye 9 evam hy acuttuā buddhā buddhadharmasya cuttutā acu
- 8 [ll](1)le prasādy-eha upakān syād acıttıta40 10 tesām acıttıtānām41 epra tıhatadharmacakkrayarttına(m)40
- 9 [sa]myaksambud/dh]ānā43 n alam gunaparam41 adhiqattum40 11 || 21 Lies citta aropayen smrttikapir dam sekam 22 Lies satam sal asraņt mūtā 24 Lies samā 25 Lies muktakapusparasim vel sk muktapuspa sahasrānı \*7 Lies surarnavahā 28 Lies n zāsva samā bhavanti laram (?) prakaroti vidvan 30 Lies sahasrani 31 Lies meroh sama n=as ja 2º Lies chattradhvajau patākām 23 Lies prokta apprameya tathagate samudrakalpa (oder va bhadrakalpe\*) 44 Laes süritharahe 41 Laes tisthandam 36 Lies samam cittam prasadycha 37 Lies višesata 38 Lies buddl ānam śravakāś 40 Lies etwa evam hy acintita buddha buddhadharma py acıntıtah acıntıtan prasadjeha tıpakah syad acıntıtah 41 Lies acıntıtanam Lies apratikata Lies vartiinam! Über dharma stehen zwei nebenemander resetzte Punkte 43 Lies buddhānam 44 Lies param 45 Lies gantum

Die Gliederung des Textes in vier gesonderte Teile, auf die die Ver schiedenheit der Schrift führt wird durch den Inhalt bestatigt. Die ersten drei Teile enthalten wiederum Formulare fur die Ankundigung von Gaben Von dem ersten Formular sind aber auf der Vorderseite von Bl. A nur der Schluß der in Prosa abgefallten Segenswunsche und sechs Slokas erhalten, in denen zum Eifer ermahnt und auf den Verfall der Religion hingewiesen wird. Das zweite Formular, das die Ruckseite von Bl. A und Bl. B fullt, dient der Ankundigung einer Spende von Speise und Trank in der gewöhn lichen Art. Die Einleitung bildet eine Strophe im Bhujangavijrmbhita Metrum. Die sonst ublichen Schlußstrophen fehlen her. Der dritte Text,

von Bl C V 1 bis F V 5 reichend, umfaßt zwei Formulare. In dem ersten wird eine Gabe von Getrank, in dem zweiten eine Gabe von Speise ange kundigt. Der Prosa des ersten Formulars geht eine Strophe im Särdülars kridita Metrum voraus, den Schluß bilden drei Āryās, in denen, wie zum Teil auch in den Segenswunschen der Prosa, auf den besonderen Charakter der Gabe Bezug genommen wird. Diese drei Āryās kehren in einem anderen Formular eintbehrt der einleitenden Strophen, hat dafur aber am Schluß ein Buddhastotra in sechs Strophen in einem mir unbekannten Metrum von 15 Silben im Päda. Der Nachtrag endlich, der von F V 6 bis R 9 geht, besteht aus 11 Strophen, 6 in Upajāti, 4 Slokas und einer Āryā, die wieder den unermeßlichen Wert einer Gabe an den Orden betonen.

Angaben von historischem Interesse bietet nur das zweite Formular 'Darum tue ich kund und zu wissen, daß dieser große Gabenherr, der die Fulle der Klarheit seiner Sinne durch den Verlicht mit guten Leuten ver starkt hat, der Großkönig von Kuci (Kucimahārāja), dessen Name zum Heil genannt wird2) zusammen mit allen in den funf Daseinsreichen um herwandernden Wesen den Orden der Horer des Erhabenen, in dem die Einzelnen in den Mitteln zum Erlernen, Behalten und Durchforschen von Sütra. Vinava und Abhidharma erfahren sind Schatzkammern der Mo ralitat und anderer Tugenden nur darauf bedacht, Liebe und Haß zu vernichten Trager der Lehre des Sehers - diesen durch unendliche Vor zuge ausgezeichneten Orden der Hörer des Tathägata der einem wandelnden Felde des Verdienstes gleicht, mit diesem tadellosen Essen und Trank erfreut Wegen dieser Gabe soll diesem Gabenherrn N N Mehrung sein an Leben Aussehen und Kraft an Besitz und Herrschaft, an Gefolge und Anhangerschaft und Ruhm Und gleicherweise soll wegen dieser Gabe den Göttern, Brahman, Indra, dem Herrn der Asuras dem Herrn der Guhyakas und den ubrigen und den Asuras Garudas Gandharvas, Kinnaras, Maho ragas, Yaksas und Raksasas Mehrung der Kraft sein Und (das Verdienst) wegen dieser unermeßlichen Gabe soll den dahingegangenen verstorbenen Gabenherren mit Suvarnapuspa an der Spitze zur Vorzuglichkeit der Wiedergeburt gereichen Gleicherweise soll (das Verdienst) wegen dieser Gabe den Göttern, die das Reich von Kuci beschirmen, zur Förderung ge reichen, und auch den Göttern die in dieser Ordensniederlassung die den Bezirk schirmenden Götter und die Götter der Stupas der Hallen der samicis und der Zellen sind3) auch diesen soll Mehrung ihrer Kraft und

<sup>1)</sup> Vorläufige Katalognummer 304

<sup>2)</sup> Für die Bedeutung von sugrhitanamadheya siehe Lévi JA 33 165ff

<sup>7)</sup> ye elemim sangharime simaparipilak i decail siapakilasimicipary,mna decata(h) ühnlich Nr N V V SI iha nijye nij,si kevil ya nagarasa gi drim tellacatus bilasimicipargunadecath CR SI iha nijyedecatil nagaradecatifih) sampharima lecui(a) siapasimiciennaparipilakindevatifih) F V SI iha nijyedecuti nagaradecatifih) sim gharimastipasimiciprahinakiladecatif(h). Auch in Nr VIII BI S8 V 3 ist wie ich

ihrer Götterpalaste sein. Und den Wesen, die in den funf Daseinsreichen umherwandern, soll es zur richtigen Erkenntnis der vier Nahrungsarten<sup>1</sup>) gereichen.

Der Text zeigt, daß das Formular fur den Gebrauch der Mönche in den Klöstern von Kuei bestimmt war. Der Name des Kueimahārāja ist hier nicht erwahnt, und die Titel, die er hier erhalt, sind nicht die gewöhnlichen der späteren Zeit. Der Titel Kueiśvara fehlt, dafur erhalt er das Beiwort sugrhitanāmadheya, das bis in die Zeit der Kṣatrapas zuruckgeht. Diese Abweichung in der Tıtulatur mag zufüllig sein, doch ist es beachtenswert, daß auch Vasuyaśas in Nr. I nur Kueimahārāja genannt wird, wahrend Artep (Nr. VIII), Tottika (Nr. X), Suvarıapuşpa (Nr. IV) und vielleicht auch Suvarıadeya (Nr. VI) den Titel Kueiśvara Kueimahārāja erhalten. Der Titel Kueiśvara kommt jedenfalls bis jetzt nur in Dokumenten in der spateren Schrift vor.

An der Spitze der verstorbenen Gabenherren, denen die Schenkung zu einer vorzuglichen Wiedergeburt verhelfen soll, wird Suvarnapuspa genannt. Man könnte zunachst versucht sein, in diesem Suvarnapuspa den Suvarnapuspa zu sehen, dessen Name sich mit Sicherheit in dem Formular Nr. IV wiederherstellen laßt, sowie den Swarnabüspe der in der Sprache von Kuei abgefaßten Holztafel, dessen Identitat mit dem Su-fa-po-kue der Chinesen Lévi, JA. XI, 2, 319ff. uberzeugend nachgewiesen hat. Dem aber stellen sich unuberwindliche Schwierigkeiten entgegen Su-fa-po-kue-Suvarnapuspa war der Vater des Suvarnadeva, der zwischen 618 und 630, nach dem Tode seines Vaters, den Thron bestieg. Nach unserem Formular war Suvarnapuspa verstorben; der Ausdruck abhyalītakālagatānām dāna-pat(i)nām Suvarnapuspaprabhṛtinām macht es sogar wahrscheinlich, daß man ihn als vor langer Zeit verstorben ansah Das Formular könnte also auf keinen Fall fruher als 618 geschrieben sein, das aber ist nach dem

jetzt sehe, -laśālasāmīcıstu(pa)- zu lesen. Aus diesen Stellen geht hervor, daß sāmīcı und paryana irgendwelche mit dem Kloster in Verbindung stehende Gebaude bezeichnen mussen Da sämici nicht nur vor paryana, sondern auch vor siman, prahänasāla (d. 1. pradhānasālā 'Meditationshalle') und stū(pa) und hinter šāla, catuššāla und stüpa erscheint, muß es ein selbständiger Ausdruck sein Im Pali findet sich sämī cıkamma öfter ın der Verbindung abhıvadanam paccutthanam anjalıkammam samīcikammam (z. B Cullav 1, 27, 1, 6, 6, 4; 10, 1, 4), und Hārāvalī 134 wird sāmīcī in der Bedeutung von vandana gelehrt; samter ist daher hier vielleicht eine Halle, die fur die Verehrung des Buddha bestimmt war. Paryana oder paryana ist im Tocharischen und in der Sprache von Kuci paryam, das meist in Verbindung mit lem = layana erscheint und offenbar Zelle bedeutet, siehe z B Tocharische Sprachreste 153 al (lena) ș lfeļnac paryāṇas paryānac 'von Höhle zu Höhle, von Zelle zu Zelle', 148 b6 wyā(ra)m samkrāmam le paryānam = vihāre sanghārāme layane paryane; 260 b5 lem paryam wyar sankram ypantra 'sie machen einen Vihara, einen Sangharâma, eme Höhle, eme Zelle' 105b3; 285b4, 452b5. Im Palı entspricht der Bedeutung nach parivena.

<sup>1)</sup> Im Palı kabalınlara ähara, phassahara, manosancetanahara, viñnanahara

616

heutigen Stande unserer Kenntnis der turkestanischen Palaographie in möglich Wie oben bemerkt, ist unser Formular in einer Schrift geschrieben, die, wenn sich auch vorlaufig noch kein absolutes Datum für sie angeben laßt, jedenfalls viel alter ist als die Schrift der Formulare Nr IV und VI die augenscheinlich Suvarnapuspa und Suvarnadeva als die zur Zeit der Niederschrift regierenden Könige nennen

Wir werden so zu dem Schluß gedrangt, daß es zwei Könige von Kuci mit dem Namen Suvarnapuspa gegeben hat, der eine der Vorganger des Suvarnadeva, der andere jedenfalls geraume Zeit, vielleicht Jahrhunderte vor ihm lebend Bei dieser Auffassung löst sich, wie mir scheint, auch eine Schwierigkeit, die die Angaben Huen tsangs über Suvarnapuspa bereiten In seiner Beschreibung von Kuci sagt er nach der Übersetzung von Juhen (f. 4f)

'Au nord d'une ville qui est situee sur les frontieres orientales du ro vaume, il y avait jadis, devant un temple des dieux, un grand lac de dra gons Les dragons se metamorphoserent et s'accomplerent avec des juments Elles mirent bas des poulains qui tenaient de la nature du dragon. Ils etaient mechants, emportes et difficiles à dompter, mais les rejetons de ces poulains dragons devinrent doux et dociles C est pourquoi ce royaume produit un grand nombre d'excellents chevaux. Si l'on consulte les an ciennes descriptions de ce pays on y lit ce qui suit ,Dans ces derniers temps il y avait un roi surnomme Fleur d'or qui montrait, dans ses lois, une rare penetration Il sut toucher les dragons et les atteler a son char Quand il voulait se rendre invisible, il frappait leurs oreilles avec son fouet et disparaissait subitement Depuis cette epoque jusqu'a ce jour, la ville ne possede point de puits de sorte que les habitants vont prendre dans le lac l'eau dont ils ont besoin Les drigons s'etant métamorphoses en hom mes, s unirent avec des femmes du pays et ils en eurent des enfants forts et courageux, qui pouvaient atteindre, a la course, les chevaux les plus agiles Ces relations s'etant etendues peu à peu, tous les hommes appar tinrent bientot a la race des dragons, mais fiers de leur force, ils se livraient a la violence et méprisaient les ordres du roi. Alors le roi ayant appele à son aide les Tou Kione (Tures) massacra tous les habitants de cette ville, depuis les enfants jusqu'aux vieillards et n'y laissa pas un homme vivant Maintenant, la ville est completement deserte et lon n'y aperçoit nulle habitation"

Was hier von König 'Goldblume' beriehtet wird, tragt deutlich die Zuge der Sage, und es ist mir immer selfsam erschienen, daß Hüen tsang eine solche Sage von einem Mann erzahlt haben sollte, der bei seiner An kunft in Kuci allerhöchstens zwölf Jahre tot war Und selbst wenn man annehmen will daß sich im Osten die Sage sehneller um eine Person bildet, bliebt es doch unerklärheh daß sich Huen tsang für diese Geschichte auf A.L. beruft, auf 'die früheren Berichte', 'die alten Annalen, 'les an

ciennes descriptions du pays', oder wie man die Worte übersetzen will, und selbst die Variante, die Lévi anfuhrt 'les hommes d'âge' macht die Sache nicht begreiflicher, die Geschichte des letzten Königs mußte um 630 schließlich doch auch noch ganz jugendlichen Bewohnern des Landes bekannt sein Alles wird mit einem Schlage verstandlich, wenn wir Huentsangs Angaben uber König 'Goldblume' nicht auf den Vorganger des Suvarnadeva, sondern auf den alteren Suvarnapuspa beziehen, der jetzt durch das Formular bezeugt ist Nun scheint aber Huen tsang diesen König 'Goldblume' doch in 'diese letzten Zeiten' zu versetzen, und so könnte man auf den Gedanken kommen, daß er die beiden Herrscher wegen der Gleichheit der Namen zusammengeworfen hatte Allein ich glaube nicht, daß ihm dieser Vorwurf gemacht werden kann Watters. On Yuan Chwang's Travels I, p 61, und Lévi, a a O p 354f, haben die Juliensche Übersetzung der den Konig 'Goldblume' betreffenden Stelle bereits verbessert, wahrscheinlich ist aber auch der einleitende Satz 聞諸先志曰近代有王 號日企花 etwas anders zu verstehen Herr Dr Waldschmidt schlagt die folgende Ubersetzung vor 'Hört man die fruheren Berichte, (dann) heißt (es darin) die letzte Dynastie hatte (einen) König namens Goldblume '\* Faßt man den einleitenden Satz in diesem Sinne auf 1), so schwindet sowohl der innere Widerspruch, der bei Juliens Übersetzung in der Darstellung Huen tsangs zutage tritt, als auch der Widerspruch zu den Angaben unseres Formulars Der Suvarnapuspa unseres Formulars. der König 'Goldblume' Huen tsangs war ein Konig der Vergangenheit, nach dem am Ende des 6 Jahrhunderts wieder ein Sproß der Königsfamilie von Kucı benannt wurde

In dem dritten Formular wird für den Gabenherrn kein Name angegeben, es heißt hier nur (Bl DR 2), daß er seine Einladung ergehen laßt samt allen gebenden Gabenherren von Kuci (Kaucya), die hier bei der Pliege des Mönchsordens tatig sind'

Unsere Sanskrit-Handschriften haben uns demnach bisher sechs Namen von Königen von Kuci gehefert

- 1 Suvarnapuspa (Nr XI), der König 'Goldblume' des Huen tsang
- 2 Vasuyaśas, Kucimahārāja (Nr I)
- 3 Artep, Kucikvara Kucimahārāja (Nr VIII) Da die einheimische Sprache von Kuci kein h kannte, möchte ich die Vermutung außern, daß Artep ein Sk. Haradeva wiedergibt
- 4 Tottika, Kucisvara Kucimahārāja (Nr X) mit seiner Gemahlin Svayamprabhā
- 5 Suvarnapuspa, Kucīsvara Kucīmahāraja (Nr IV), der Swarnabūspe der Holztafel, der Su fa po kue der Chinesen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Du

10 das Si kia fang èi, wie Lévi, a a O p 319 angibt, einfach von dem letzten König spricht, beweist kaum etwas, da es doch wohl auf Huen tsangs Text zuruckgeht.

6 Suvarnadeva, Kucımahārāja¹) (Nr VI), der Swarnatep der Holztafeln, der Su fa-te der Chinesen

Mit dem letztgenannten König ist, wie ich schon oben S 538 bemerkt habe, wahrscheinlich auch der in Nr VII erwahnte (Su)varnadeva gemeint Dazu wurde stimmen, daß der mit ihm zusammen genannte Sanmira danavatı einen Namen tragt, der sich aus der Sprache von Kucı erklart Hier ist sk sramanera zu sanmire geworden, wahrend es im Tocharischen als samner erscheint In dem Formular muß allerdings Sanmira Eigenname sein, da ein Novize unmöglich zugleich als dänapati bezeichnet werden kann Die Verwendung von Sanmira als Eigenname hat aber ihre Parallelen schon in viel alterer Zeit in Indien selbst Dort finden sich in den Inschriften von Mathura, Sanchi, Bharaut und Bhattiprolu nicht nur Namen wie Samana (336°) 530 1332 1337), Samanā (720), Śramanaka (53), Śamamkā 143), in den Weihinschriften von Sänchi wird auch ein eresthin Samanera genannt (Samanerasa Abeyakasa sethino danam 184 283) Gegen die Be ziehung des (Su)varnadeva auf den Kucikömg dieses Namens könnte nur angefuhrt werden, daß das Blatt in Sorčuq gefunden ist, das nur eine halbe Tagereise von Qarašahr entfernt ist, also sicherlich in dem Gebiet des alten Reiches von Yen k'i liegt Aber auch wenn der in dem Formular erwahnte Ort Imaraka wie ich vermutet habe, in der Nahe des heutigen Sorčuq also in Yen k'i gelegen haben sollte, wurde das meines Erachtens noch nicht gegen die Beziehung des (Su)varnadeva auf den Kucikönig sprechen, da es nicht an Beispielen fehlt daß Könige auch außerhalb der Grenzen ihres Reiches Stiftungen fur den Orden machten. Und schließlich laßt sich auch die Möglichkeit daß das Blatt durch einen Zufall anderswoher

in die Klosteranlage von Sorouq gelangt ist, nicht von der Hand weisen Daß wir im allgemeinen von den Soröuger Funden Aufschlusse für das Reich von Yen h'i erwarten können, bestatigt ein Blatt (Nr XII), das in der sogenannten Stadthöblie gefunden ist. Es ist ungefahr 7 cm hoch, 41,5 cm lang und nahezu vollstandig erhalten. Am linken Rande der Ruckseite tragt es eine Blattzahl die stark verwischt ist, aber doch mit Sicher heit als 40 gelesen werden kann. Die Schrift zeigt den gewöhnlichen spiteren Typus. Auf jeder Seite stehen 5 Zeilen. Der Text der Vorderseite und der ersten drei Zeilen der Ruckseite ist in Sanskrit, die beiden letzten Zeilen der Ruckseite, die von demselben Schreiber herruhren wie der vorangehende Text, sind in tocharischer Sprache abgefaßt und bereits von Sieg und Siegling in den Tocharischen Sprachresten unter Nr 370 ver öffentlicht Inhaltlich gehört das Blatt in dieselbe Kategorie wie die Nummern III—VI, X'und XI, es enthalt die Formeln für die Ankandigung einer an den Orden gerichteten Einladung zur Mahlzeit. Der Sinskrit Text wimmelt von Tehlern, die teilweise auf der Nachlassigkeit des Schrei

<sup>1)</sup> Kuciávara kann weggefallen sein

<sup>2)</sup> Die Zahlen beziehen sich auf meine List of Brahmi Inscriptions

bers beruhen mögen, in vielen Fallen liegt aber die Verderbnis auch weiter zuruck. Ich habe in diesem Fall davon abgesehen, die Fehler zu berichtigen, da sich die meisten unschwer durch einen Vergleich mit den Parallel Texten erkennen lassen. Der Text lautet

### Vorderseite

- 1 || tadartham avasambodhayāmı yad ayam mahātmā aparımıtasubharucı rapunya[p]ra (ma)[hā](dā)napatı Agnısıara Agnımahārāyā Indrārjunena sār[dha](m) A[g]nıma[hā](rāyñı)
- 2 yā Suryaprabhāyā sārdham sariai pañcagatiparyapamneh satiair yo sau bha[ga]iacchrāialasamgham an[e]na iarnagandharaso[p]et[e]na āhār[e]n opanimamtrāmpayati ta[smād a]
- 3 hārapradānād yah punyam (pu)nyabhisyanda[h] yas ca kuśalam lusa lābhisyanda tad bhara[tv] etesām dāyaladanapati(nām) drste va dharme āyurvarnabalasulha(bho)[g](aisva)
- ([rya]palsaparıvārābhıvrddhaye¹ stu ıdas ca teyadharmaparıtyāgāt=Maı treyānām sarıesām bodhımārgapratıpamnānām ls.vpr(ā)[bh](1)]ñāy āstu tathā Brahma Salrādın[ā]m catu
- 5 rnām ca lokadhipatinām astāvisatis ca gandhariakubhāndanāgayaksase nādhipatinām prabhāvābhivrddhaye stu tathā Agnivisayaparipālakā nām detatānām Vyāgra Ska

# Ruckseite

- 1 ndhālsa Kapıla Manıbhadraprabhāvā[bhs]vrddhaye² stu tathā kumbhā dhipatinām Śrisambhava Lohitābha Krhisa Svastika Indraprabhrtinām prabhāvābhis rddhaye stu tatha n(ā)gādhi
- patinām Manivarma Sudarsana Susukhah³ prabhāvābhurddhaye-stu tathā purna Agnindrānām ādau Candrārjumnas[y]-ā[bh]yatitakālaga tasya upapattivise-satāyai
- 3 r-bhavalu samāsatah pafūcaga]tiparyāpamnanām satvānam caturnāhāra parijūāyair-fbha]tatu yac ca kiñci dyate (lat)-[sa]rvebhya samasamo dātavyam-iti ||
- Paklyossü pis-sank-si ñemi ñaklafs]-nairāsikāši dharmatām ayiş kus ne ñaktañ nairāsikān tri ñemintu pāsfs]i wrapos—bramñāt ulāñāāt štwa(r)-š
- 5 [k]ciñi läš Visnu Mahiśvar Skandhak märenässsaci—viki okatspi täšti näñ yak[sjāñd kumpāntāñd kintareñskandhartiñd tkam siñi eppre siñi kusspats[nu] ñaktand
- 1 Paker ist von anderer Hand spater unter der Zeile eingefügt 2 bhi ist von anderer Han i später unter der Zeile eingefügt 2 Die Loung Susukhah ist meht ganz sieher. Durch den is Strich des zweiten su ist ein Qu rittich gezogen so daß das alsem viell icht sät zu loom ist.

Was der Sanskrit Text besagen will ist etwa das Folgende 'Dalier tue ich kund und zu wissen daß dieser Edle der Spender unermeßlicher, schöner, glanzender, verdienstvoller Gaben, der große Gabenherr, der Herr von Agni, der Großkönig von Agni (Agnistara, Agnimaharaga) Indra riuna1) samt der Großkönigin von Agni2). Sürvaprabhä, samt allen in den funf Daseinsreichen umberwandernden Wesen den Orden der Hörer des Erhabenen<sup>3</sup>) zu dieser mit Farbe, Duft und Geschmack versehenen Speise spende einladen lißt Das Verdienst, der Überfluß an Verdienst, die Ver geltung guten Werkes\*) der Überfluß an Vergeltung guten Werkes (die) aus dieser<sup>5</sup>) Speisespende (herruhren), möge diesen spendenden Gaben herren noch in diesem Leben zur Mehrung gereichen an Leben, Aussehen und Kraft, an Gluck, Besitz und Herrschaft, an Anhangerschaft und Ge folge Und (das Verdienst) wegen dieser Schenkung einer frommen Gabe soll Maitreva und allen ubrigen ) die den Weg zur Erleuchtung beschritten haben, zu baldiger Erkenntnis verhelfen. Gleicherweise soll es Brahman, Sakra und den übrigen (Göttern) und den vier Weltenliutern und den 28 Heerfuhrern der Gandharvas, Kumbhandas, Nagas und Yaksas') zur Mehrung der Macht gereichen Gleicherweise soll es den Gottheiten, die das Reich von Agni beschirmen, Vyaghra, Skandhaksa, Kapila und Mani bhadra8) zur Mehrung der Macht gereichen Gleicherweise soll es den

<sup>1)</sup> Zwischen punyapra und hå napati sind drei oder vier alsarae völlig un leserlich geworden. Die Erganzung des zweiten Wortes zu mahadanapati ist natur lich sicher, der Schluß des vorausgehenden Kompositums ist wahrscheinlich in Ana logie zu dem in Nr III und IV gebrauchten Ausdrucke zu punyapradanadut zu er ganzen, weim das auch nach dem Umfang der Lucke ein weing zu lang erscheint. Der Instrumental Indrärjunene figt sich nicht in die Satzkonstrüktion, wein man ihn mit dem folgenden sardham verbinden wollte wurde hinter setzeil ein sardham fehlen. Auferdem sollte man dann mahädänapatia Agnikararia Agnikararia Agnikararia Agnikararia Agnikararia Agnikararia erwarten. Mir scheint es daher, daß Indrärjunena einfach ein Echlee für Indrärjunah ist Jedenfalls bezieht sich im Nr X 5 V 3ff ayam mahädänap nich Nr X 1 A R 5ff ayam mahädanapati(h) auf den König und eine falsche Konstruktion wie hier findet sich auch in Nr X 6 R 2ff, wo doch gar nichts weiter übrig bleibt als ayan mahätmä mit dem Akkusativ Auckteram Aucemähäräganap. Töttkam zu verbinden.

<sup>7)</sup> Da m Nr N 5 R 2 6 R 4 the Nonigin von Kuci deil genannt wird könnte man daran denken auch her den Titel Agnunahö yö zu Agnunahödenyö zu er jänzen Allein der Instrumental von der i wirde hier kaum deuyöl lauten — an den angeführten Stellen steht deuyöh und denyö — und ich halte daher die Erganzung zu Agnunahörönunö für wahrschenhicher

<sup>3)</sup> Es 15t zu lesen yossau bhagaracchrärakasamghas tam, s S 606, Anm 2

<sup>4)</sup> Kuśala das hier volliges Synonym von punya ist

<sup>5)</sup> Statt des ru erwartenden ted ass ad dharapreddnâd (vgl. Nr IS R 4 Nr X 5 R 6 6 R 6 9 R 7 Nr XI CR I) schent nach dem Umfang der Lucke zu urteilen, ehre tasmed öhbrapredagh i dagestanden zu luben.

<sup>\*)</sup> In Nr VIII, 50 V 4ff erscheint Vyaghra als viagaparipatata von Kue. Dort werden ferner Kapila und Magibbudent genannt. Skandhaksa begegnet im Gefolgo Skandhas im Mahibbirata (9, 45 60) in der Laba der Yaksus in der Malamilyur. (JA N.), 5 30ff) erscheint er als Schutzgott Kaudike (81) also wohl von Kue.

Oberherren der Kumbhändas Śrisambhava, Lohitābha, Krhisa Svastika, Indra¹) und den ubrigen, zur Mehrung der Macht gereichen Gleicher weise soll es den Oberherren der Nägris, Manivarinan, Sudarśana, Susukha²) zur Mehrung der Macht gereichen Gleicherweise soll es dem an der Spitze der früheren Fürsten von Agni dahingegringenen verstorbenen Candrārjuna zur Vorzuglichkeit der Wiedergeburt gereichen³) Kurz, den in den funf Daseinsreichen umherwandernden Wesen soll es zur richtigen Erkenntnis der vier Nahrungsarten gereichen Und was immer gegeben wird, das soll allen gleichmäßig gegeben werden.

Der in Tocharisch abgefaßte Schluß wiederholt noch einmal die Segens wunsche Herr Dr Siegling übersetzt ihn 'Es möge gehört werden Das Juwel des Bhiksusamgha möge den Göttern und Naiväsikas die Dhirma gabe geben Welche Götter und Naiväsikas, die die drei Juwelen zu huten gerüht haben, Brahman, Indra die vier großen Götterkonige, Visnu Mahesvara, Skandhakumära usw, die 28 Anführer, die Nägas, Yaksas Kumbhandas, Kinnaris, Gandharvas welche irdische und dem Luftraum angehörige Götter es auch immer gibt ' Hier bricht der Text ab

Die Formulare I, IV-VI, VIII-XI haben uns die indischen Namen dreier von West nach Ost sich aneinanderreihenden Reiche am Nordrande des Tarımbeckens geliefert Hecyuka, Bharuka und Kucı unser Blatt fugt der Liste den Namen des östlichen Nachbarstaates von Kucz hinzu denn das hier genannte Agni ist naturlich mit dem 阿吉尼 Ak'i ni identisch das Huen tsang auf seiner Reise von Kao č'ang nach Kuci durch querte und das bei den anderen buddhistischen Schriftstellern gewohnlich als 烏耆 U k'14) und in der historischen Literatur als 馬耆 Yen k'i er schemt Es ist das Gebiet des heutigen Qarašahr Der als Gabenherr ge nannte König Indrarjuna empfangt die Titel isvara mahārāja genau wie die spateren Konige von Kuci und er wird vermutlich auch derselben Zeit angehören wie iene. In den mir zuganglichen chinesischen Nachrichten uber Yen kı vermag ich weder ihn noch seine Gemahlin Süryaprabha nachzuweisen und ebensowenig den gegen den Schluß des Sanskrit Ab schnittes als verstorben bezeichneten Candrarjuna Der Zusatz purna Agnindranam adau laßt darauf schließen daß Candrariuna als der Ahnherr der Dynastie betrachtet wurde Der Ausdruck purna (für purna) befremdet

Fbenda werden kapila (15 30 53) Manibhadra (31) und Simhavyaghrabalabalau (61) genannt

<sup>1)</sup> In der Liste der Laksas finden sich Svastika (46) und Indra (29)

<sup>3)</sup> In der Liste der Nagas in der Mahama, un (Zapiski Vost Otd Imp Russk Arch Obže VI 246) kehrt Sudarsana wieder Statt Manivarman finden sich hier Mani Manikana Manisuta Dem nicht sicheren Susukha entspricht hier vielleicht Sumukha.

<sup>3) \</sup>uf diesen Satz werde ich spater zuruckkommen

<sup>4)</sup> Ob Fa hiens 任民 U i mit U k i identisch ist ist nicht ganz sieher Lévi JA M 2 341, möchte es lieber mit kuci identifizieren

622

allerdings Allenfalls könnte man ihn im Sinne von 'samtlich' nehmen, bei der Fehlerhaltigkeit des Textes ist es mir wahrscheinlicher, daß er für purva steht. Da sowohl der Ahnherr der Dynaste als auch der regierende König einen Namen tragt, der auf arjuna endigt, darf man wohl annehmen, daß Arjuna der Familienname des Geschlechtes war!)

Von den vier Landernamen Ostturkestans, die uns in den Formularen in Sanskrit überliefert sind, sind zwei, Kuci und Hecyuka, aus der ein heimischen Sprache übernommen, zwei, Agni und Bharuka, sind indische Namen<sup>2</sup>) Agm erklart Watters, On Yuan Chwang's Travels I, 46f. fur die Übersetzung eines lokalen oder Hu Namens, indem er das chinesische Ven k'ı auf turkisch yanghı 'Teuer'3') zuruckfuhrt Ich hege starke Zweifel gegen diese Erklarung und möchte eher glauben, daß Yen k'i ebenso wie U k'14) und vielleicht auch U i nichts weiter als ein Versuch ist. Agni wiederzugeben. Der Name des Landes liegt uns, was bisher nicht erkannt ist, noch in einer funften Transkription im Chinesischen vor. In der ersten der von Levi, B É F E O V, 262f, aus der chinesischen Übersetzung des Candragarbhasutra veroffentlichten Listen von Landern finden sich gegen den Schluß (Nr 47-53) die Namen Sa lo. U t'ien, Kiu tsi Po lou kia, Hi čou kia, I ni 億足 5) Šan šan, es folgen noch (Nr 54) Kin na lo (= Kinnara) und (Nr 55) Con tan (= Cinasthana) In der letzten Liste a a O S 282ff erscheinen die Namen von U t'ien bis Con tan in derselben Reihen folge (Nr 48-55) Die Liste von Ša lo bis Šan šan ist, wenn wir von I ni zunachst absehen eine Aufzahlung von Landern Ostturkestans Sa lo = Kashgar, U t'ien = Khotan, Kiu tsi = Kuci Po lou kia = Bharuka. Hı cou kıa = Hecyuka, San san = Krorain am Lop nor Es muß also auch I m ein Land in Ostturkestan sein. Dazu stimmt daß in der Liste, m der die Lunder mit Rucksicht auf die schutzenden Naksatras geordnet sind a a O S 277. I m hinter Sa lo erscheint, und da Karleren für das erste Zeichen des Wortes die Aussprache kanton gul, jap ol angibt, wahrend Shanghai val entspricht, so kann es wohl als sicher gelten, daß I m wiederum Agni wiedergeben soll. Das Reich von Agni scheint also zu allen Zeiten einen indischen Namen geführt zu haben

<sup>1)</sup> Es ist selfsam daß die Angabe der Chinesen daß die Konige von Luci den Namen Po 'Weiß führten, durch die Sanskrit Dokumente bisher keine Bestätigung gefunden hat und daß andererseits die hönige von Agni einen I amiliennamen zu haben sehemen der wehl durch Po wiedergegeben sein könnte

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Siehe die Besprechung der alten Namen von Kuci, Hecyuka un l Bharuka

von Pelliot, Toung Pao 22 S 126ff

) Gemeint ist wohl das im osmanischen Turkisch vorkommende ganyin
Schadenfeuer, Brand, eine Ableitung von der Wurzel ganmag brennen

<sup>&#</sup>x27;) Daß Uki, wie Watters meint, auf die Pali Form Aggi zuruckgehen sollte, ist mir ganz unwahrscheinlich

<sup>1)</sup> Der Name steht nur in der Liste, die dem Prosatext entnommen ist in der metrischen Wiederholung ist er ausgelassen

Anders liegt die Sache bei Bharuka Wie Pelliot gezeigt hat, führt Kumo, der Name, der dem Lande in den chinesischen Quellen der Han Zeit gegeben wird, auf ein ursprungliches \*Qumaq oder \*Qumoq als einheimischen Namen Damit laßt sich Bharuka lautlich nicht vereinigen Aber auch eine Übersetzung kann Bharuka kaum sein. Die Grammatiker und Lexikographen kennen allerdings ein Wort bharu Unadis 1,7 wird die Bildung des Wortes von bhr gelehrt, und Unvaladatta bemerkt dazu, daß es 'Herr' bedeute hharats hibbarts sets bharuh svāms. In der Siddhantakaumudī wird dem noch Haras ca hinzugefugt1) Trikāndas 309 wird bharu in der Bedeutung 'Gatte' gelehrt, nach Hemacandra, Anek 2, 434 bedeutet es 'Gatte' und 'Gold', nach Med r 69 'Gold' und 'Siva', und Trikandas 46 wird er nochmals unter den Namen Sivas aufgeführt<sup>2</sup>) Aber das Wort ist in der Sprache niemals lebendig gewesen. Im PW 2 wird em einziger Beleg aus der Literatur gegeben, die vierte der Einleitungs strophen zu Bānas Kādambarī namāmi bharios caranāmbujadvayam, wo nach Mahadeva bharroh Dual ist und Harr und Hara bezeichnet. Aber gerade hier zeigt die Fulle der Lesarten bhatsos, bhartsus, marccos pitros, baddhas usw, daß Abschreiber und Erklarer mit dem Wort nichts anzu fangen wußten Es ist daher ganz unwahrscheinlich, das dieses Wort den Mönchen von Ostturkestan gelaufig gewesen und zur Übersetzung irgend eines einheimischen Namens verwendet sein sollte Bharuka kann vielmehr durchaus beanspruchen, als Originalname betrachtet zu werden Dann aber kann es kaum etwas anderes sem als die Kurzform von Bharukaccha, dem Bagúyaça der Griechen, dem heutigen Broach Tatsachlich werden wir eine Variante des Namens Bhiruka, als eine Nebenform von Bhiru kaccha, Bharukaccha kennenlernen Wenn aber der Name der Hafenstadt des westlichen Indiens nach Ostturkestan verpflanzt wurde, so kann das doch wohl nur durch Kolonisten aus Bharnkaccha erfolgt sein, die den Namen ihres alten Heimatortes auf ihren neuen Wohnsitz übertrugen Offenbar war Bharuka zunachst der Name einer Stadt der erst spater auf das Land ausgedehnt wurde, und wir werden annehmen durfen, daß es Kaufleute aus Bharukaccha waren, die die Niederlassung begrundeten Wann das geschehen, laßt sich vorlaufig nicht sagen. Der Name Bharuka findet sich in dem Candragarbhasutra, dessen chinesische Übersetzung durch Narendrayasas aus dem Jahr 566 n Chr stammt3), bei Huen tsang usw Er ist uns also seit der Mitte des 6 Jahrhunderts fest bezeugt, aber sicherlich viel alter

¹) Die alte Calcuttaer Ausgabe der Siddhantakaumudi die Böhtlingk in seinen Unädi Affixen abgedruckt hat liest Harir Haras ca anstatt sedmi Haras ca

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Das PW verzeichnet auch noch die Bedeutung Meer' nach der Unadivr im Samksiptas

<sup>7)</sup> Siehe Levi, B E F E O V, 261 Der Name ebenda S 263, 268, 284

Ich wurde es vielleicht nicht gewagt haben diese Ansicht über die Entstehung des Namens Bharuka vorzutragen wenn sich nicht noch de Name einer zweiten Stadt des westlichen Indiens die sogar zu Bharukacche in naher Beziehung zu stehen scheint in Ostturkestan nachweisen ließe In der Beschreibung seiner Ruckreise nach China durch den Suden Ost turkestans bemerkt Huen tsang1) daß auf dem Wege von Khotan nach Ni lang eine Stadt namens Pi mo war Sie lag ungefahr 330 h östlich von Khotan ungefahr 200 h westlich von Ni jang dem heutigen Niva Yule The Book of Ser Marco Polo I 191f hat mit diesem P'i mo das von Marco Polo erwahnte Pein oder Peym identifiziert und Sir Aurel Stein Ancient Ahotan I 452ff hat starke Grunde dafur vorgebracht daß P'i mo oder Pein auf der Statte von Uzun Tati und Ulügh Ziarat zu suchen ist. In P 1 mo war nach Huen tsang eine Statue des stehenden Buddha aus Sandel holz ungefahr 20 Tuß hoch die bestandig ein helles Licht ausstrahlte Wunder wirkte und Gebete erhörte Kranke wurden geheilt wenn sie den der Stelle ihres Leidens entsprechenden Körperteil der Statue mit Blattgold bedeckten Nach der Lol al Sage hatte noch zu Lebzeiten des Buddha König U to yen na (Udayana) von Kiao sang mi (Kausambi) diese Statue herstellen lassen. Bei dem Tode des Buddha hatte sie sich von selbst in die Luft erhoben und war nach der Stadt Ho lag lo kia im Norden des Khotan Reiches gelangt. Das war eine reiche bluhende Stadt aber die Bewohner waren Ungliubige und niemand Lummerte sich um die wundertatige Statue Einige Zeit spater kam ein Arhat dahin der dem Bilde seine Verehrung erwies Die Leute von seiner seltsamen Erscheinung betroffen meldeten die Sache dem könig und dieser befahl den Fremden mit Sand zu bedecken. Das geschah und der eingegrabene Arhat wire verhungert wenn nicht ein Mann der das Bild ebenfalls schon verehrt hatte ihn heimlich mit Nahrung versehen hatte. Als der Arhat im Begriff war sich davon zu machen prophezeite er seinem Woliltater daß zum Entgelt fur die Behandlung die er erfahren in sieben Tagen ein Sandregen die Stadt bedecken und memand am Leben bleiben werde er rate ihm sich schleunigst zu retten Darauf verschwand er in einem Augenblick Der Mann kehrte in die Stadt zuruck und erzahlte seinen Verwandten und Freunden was der Arhat ihm mitgeteilt hatte allein sie lachten ihn aus Am zweiten Tag erhob sich ein Sturm der allen Schmutz wegblies darauf fiel ein Schauer von Juwelen hermeder Das letztere veranlaßte die Leute noch mehr den Mann wegen seiner Leichtglaubigkeit zu verstotten Dieser ließ sich aber nicht beirren er grub einen unterirdischen Gang der außer halb der Stadt mundete und verbarg dort Kostbarkeiten In der Nacht des siebenten Tages nach Mitternacht setzte dann wirklich ein Sandregen ein der die Stadt begrub. Der Mann entkam durch seinen unterirdischen

<sup>1)</sup> De Stelle ist in der Übersetzung Juliens aber mit Verbesserungen abgedruckt von H. ber. B. F. E. F. O. VI. 335ff

Gang und wandte sich nach Osten, bis er nach der Stadt P'i-mo kam Kaum war er angelangt, als auch die Buddha-Statue dort erschien. Er bezeugte ihr seine Verehrung und wagte nicht, sie anderswohn zu schaffen Nach einer Prophezeiung wird die Statue, wenn die Lehre Säkyas erloschen ist, in den Palast der Nägas eingehen. Huen tsang fugt hinzu, daß die Stelle des alten Ho lao lo kia jetzt ein großer Sandhugel sei. Die Könige der benachbarten Lander und machtige Personen aus fernen. Ge genden hatten oft versucht, die verschutteten Schatze auszugraben, allein, sobald sie an die Grenzen der Stadt gekommen waren, hatte sich ein furchtbarer Sturm erhoben, dunkle Wolken hatten den Himmel verhullt, und die Schatzgraber hatten ihren Weg verloren.

Es ist von Interesse, daß die Legende von dem Untergang Ho lao lo kias in leichter Veranderung noch heute im Munde der Bewohner der Gegend lebt. Sie erzählen, wie Sir Aurel Stein angibt, von der Verinchtung der alten Stadt, die einst auf der Statte von Uzun Tati lag. Ein Heiliger wurde einmal von den Einwohnern der Stadt verachtlich behandelt. Sie weigerten sich, ihm Wasser zu geben — nach einer Version, weil er sie wegen unnatur licher Laster getadelt hatte. Der Heilige verfluchte die Stadt und prophe zeite ihre baldige Zerstörung. Wahrend die Leute noch darüber spotteten, stellte sich ein Sandregen ein, der sieben Tage und Nachte dauerte, bis alle Gebaude verschuttet waren. Nur sieben fromme Leute, die den Heiligen mit Achtung behandelt hatten, retteten ihr Leben, indem sie sich an Seilen festhielten, die von einem hohen Pfähle herablingen, nach Art eines Rundlaufs, wie er noch heute in Ostturkestan beliebt ist. Der Sturm trieb sie herum, und so erhoben sie sich immer höher über dem sich anhaufenden Sande.

Von dem wundertatigen Buddha-Bilde, das Huen tsang beschreibt, berichtet schon ein Jahrhundert fruher Sung vun, der von 518-522 eine Reise nach Udyana und Gandhara machte<sup>1</sup>) Das Bild befand sich nach ihm in einem großen Tempel, 15 h sudlich von der Stadt Han mo, die angeblich 878 la ostlich von Khotan lag Es war eine vergoldete 16 Fuß hohe Statue des Buddha mit samtlichen Körpermerkmalen. Ihr Gesicht war immer nach Osten gewandt, und es war unmöglich sie nach Westen zu drehen Nach den Erzahlungen alter Leute sollte sie ursprunglich durch die Luft aus dem Suden gekommen sein. Der König von Khotan kam, um sie zu verehren, und versuchte, sie in seine Stadt zu bringen. Als aber der Zug bei Einbruch der Nacht unterwegs Halt machte verschwand die Statue plötzlich, und Nachforschungen ergaben, daß sie an ihren alten Ort zuruckgekehrt war So errichtete der König einen Schrein über dem Bilde und uberwies ihm 400 Heimstatten zur Bestreitung seines Unterhalts Wenn die Leute aus diesen Familien irgendeine Krankheit hatten, legten sie der Statue ein Goldblatt auf den Körperteil, an dem sie litten, und

<sup>1)</sup> Chavannes Voyage de Song Yun, B É F E O III, 392f

wurden so geheilt Spater errichteten Tausende Statuen und allerlei Ge brude und Tempel an dem Ort Die gestickten seidenen Banner und Bal dachme zahlten nach Zehntausenden, mehr als die Halfte davon waren Standarten der Wei Die Daten der Inschriften auf diesen Standarten gingen von 495-513 n Chr, eine der Standarten ging nach der Inschrift in die Zeit der Yao Ts'in (384-417 n Chr.) zuruck. Dieser Bericht Sung vuns stimmt mit dem Huen tsangs in allem Wesentlichen so genau überein. daß bereits Beal. Travels of Fah Hian and Sung Yun (1869), S 177, an nahm, beide bezögen sich auf eine und dieselbe Statue. Auch Stein halt ihre Identitat fur zweifellos, wenn sich auch die Verschiedenheit der Orts namen. Han mo auf der einen, P'i mo auf der anderen Seite, vorlaufig nicht genugend erklaren laßt und die Angabe über die Entfernung Han mos von Khotan unmöglich richtig sein kann Auffallend ist, daß Sung yun nur von der Ankunft des Bildes durch die Luft erzahlt, die Vorgeschichte der Statue in Ho lao lo kia aber verschweigt. Das laßt immerhin die Möglichkeit offen, daß diese Legende im Anfang des 6 Jahrhunderts we mgstens noch nicht mit jener Statue verknupft war Huber. B É F E O VI 339 glaubt allerdings aus einer Stelle des von Narendravasas im Jahre 592 ubersetzten Sürvagarbhasütra¹) folgern zu durfen, daß die Legende schon fruher in Khotan bekannt war In dem Sutra wird erzahlt, daß zur Zeit des Buddha Kasyapa das Reich von Khotan Kia lo ša mo hieß Es war ein überaus fruchtbares Land, in dem sich Hunderttausende von Hei ligen aufhielten. Unter den Bewohnern des Landes riß aber infolge des Wohlstandes, in dem sie lebten Zugellosigkeit ein. Sie verleumdeten die Herligen und besudelten sie mit Staub Infolge dieser schlechten Behand lung zogen die Heiligen fort. Die Leute freuten sich darüber, aber die Götter des Wassers und die Götter des Feuers ergrimmten Alles Wasser ım Lande verschwand, und da es weder Wasser noch Feuer mehr gab gungen alle Geschöpfe zugrunde und der Boden wurde unfruchtbar Die Bewerfung der Heiligen mit Staub und die Unfruchtbarkeit, die als Strafe dafur das Land befallt, sind allerdings zwei Punkte, die diese Sage mit der von Huen tsang erzahlten Legende gemein hat aber sie genugen micht, um ihre Abhangigkeit von jener Legende zu erweisen. Wir haben in der indischen Literatur eine andere alte, auch den Buddhisten wohlbekannte Sage, die die gleichen Zuge aufweist und die daher sehr wohl das Vorbild fur die Geschichte von der Verödung Ahotans gewesen sein kann das ist die Sage von der Entstehung des Dandakawaldes\*)

Im Sarabhangajataka (V 133 27ff) wird erzahlt, wie ein Asket Kisa Vaccha in das Reich des Königs Dandaki in die Stadt Kumbhavati, zieht

<sup>&#</sup>x27;) Cheretzt von Livi B É F E O 1, 257

<sup>7)</sup> Das Material für die Geschichted ir Sage ist von Charpentier, WZEM AAVIII, gesammelt siele auch Uttara Ilvavanasutra 5 288 seiner Beurteilung kann ich nicht immer zustimm n.

und sich bei einem General in einem Park niederlaßt. Eine Hetare, die bei dem König in Ungnade gefallen ist, sieht ihn und beschließt, ihr Ungluck auf ihn abzuladen. Sie zerkaut Holz, das zum Reinigen der Zahne dient, speit den Speichel dem Asketen auf seine Haarflechten und wirft ihm schließlich auch noch das Holz auf den Kopf, dann badet sie und geht heim Als sie in der Tat nach einiger Zeit wieder zu Ehren kommt, ist sie uberzeugt, daß ihr Mittel geholfen hat, und als einmal der Hauspriester seine Stellung verloren hat, rat sie ihm, das gleiche Mittel anzuwenden Auch der Hauspriester hat guten Erfolg mit der Sache, und als der König einen Aufruhr in einem Grenzland dampfen muß, überredet der Hauspriester den König, um sich den Sieg zu sichern, sein Ungluck in der bewahrten Weise auf den Asketen zu übertragen Der König und sein ganzes Heer bespeien den Asketen, der General aber laßt ihn saubern, und zum Dank dafur verkundet ihm der Asket, daß am siebenten Tag das Reich, weil die Gottheiten erzurnt seien, zugrunde gehen wurde, und rat ihm, sich schleunigst davonzumachen. Der General meldet die Sache dem König, aber der glaubt seinen Worten nicht, und so flieht er allein mit Weib und Kind aus der Stadt in ein anderes Land Den Kisa Vaccha laßt sem Lehrer durch zwei junge Asketen in einer Sanfte durch die Luft fortschaffen Als der Konig siegreich in die Stadt zuruckgekehrt ist, lassen die Gottheiten zunachst einen Regen strömen, durch den alle Kadaver aus der Stadt weggeschwemmt werden Dann geht auf den reinen Sand ein Regen von himmlischen Blumen nieder, auf die Blumen ein Regen von Māsakas, auf diese ein Regen von Kahāpanas und auf diese ein Regen von himmlischen Schmuckstucken Als die Leute das Geld und den Schmuck sammeln, fallt ein Regen von feurigen Waffen auf sie meder, die sie in Stucke schneiden Dann regnet es gluhende Kohlen und feurige  $\Gamma$ elsstucke, und endlich fallt ein feiner Sandregen, der im Umkreis von sechzig Meilen das ganze Land zudeckt. Die Geschichte von dieser Zerstörung wird in ganz Jambudvipa bekannt

Zwei Gāthās, in denen auf diese Sage angespielt wird, zeigen, daß die Freveltat des Königs in der Form, in der sie hier erzahlt wird, die Erfindung des Verfassers des Jātaha Kommentars ist, also aus spaterer Zeit stammt. Im Sarabhangajātaka wird Sakka auf die Frage nach dem Schick sal des Dandahi die Antwort (622, 21)

Kısam pı Vaccham avalırıya Dandali ucchınnamülo sayano saratiho Kulkulanāme nırayamhı paccatı tassa phulıngā nıratantı käye¹)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Text tassa pullingāni patanti löye, aber C<sup>k</sup>, im Kommentar auch C<sup>k</sup>, lesen puli, B<sup>d</sup> phulli Der Kommentar verbindet ni mit phulingā phulingānili vilacci lanolnā.

'Weil Dandali den Kisa Vaccha beworfen hatte, ward er an der Wurzel abgeschnitten, samt seinen Leuten und seinem Reiche, er brennt in der Kukkula genannten Hölle Funken fallen auf seinen Korner nieder'

Der Kommentator erklart allerdings arakırıya in Übereinstimmung mit der Proseerz illung durch nullhubhanadanılakalthapātanena tassa sarıre kalım parāhetrā, aber das kann kaum die Bedeutung des Wortes sein Der richtige Sinn ergibt sich aus G 27 des Samhiccajātaka (530)

arazam razasā Vaccham Kısam arakırıya Dandaki tālo va mulato chuno sa rājā vibhavam gato

'Weil Dandakı den leidenschaftslosen Kısa Vaccha mit Staub be worfen hatte, ging dieser König wie ein Palmbaum, der an der Wurzel ab

geschnitten ist, zugrunde' Daß nach der alteren Sage Dandaki den Asketen mit Stub uber schuttete, wird durch die Fassung der Geschichte im Mahavastu bestatigt Sie wird dort zweimal erzahlt zuerst in Prosa (3, 363, 3ff) und dann in Versen (3, 364 12ff) Der Rsi Vatsa wohnt am Himavat Er leidet an der Windkrankheit, magert ab (krso abhösi) kann die Kalte micht ver tragen und zieht deshalb nach dem Daksinäpatha in die Stadt Govardhana wo der ungerechte König Dandaki herrscht Der laßt den harmlosen Rumt Staub uberschutten Ein Minister namens Vighusta der die Gewältst des Königs mißbilligt laßt ihn aus dem Staubhaufen ausgraben, und zum Danh dafur gibt him der Rsi den Rat schleunigst zu fliehen, er selber wurde am sebenten Tage sterben und dann wurde dem Reich eine große Gefahr drohen Der Minister macht sich mit seinen Verwandten davon Am siebenten Tage stirbt der Rsi und die Stadt wird in der Nacht durch die aufgeretzten Bhütsa in Asche verwandelt

Die Jat 522 21 entsprechende Strophe lautet hier (369, 2ff )

rsım ca Vatsam äkramıyana Dandakı¹) ucchınnamulo sadhano sarastro Kukkulam nama narakam prapanno sphuluqaralavatato samucchrayah²)

Daß die Buddhisten sehr wohl wußten daß die Dandak; Sage die Sage von der Entstehung des Dandakawaldes ist, obwohl das in den an gefuhrten Stellen meht ausgesprochen ist zeigt die Bemerkung des Kommentators Jat V 29, 18f In der Gathä (Jät 513 17) ist von Räma der in den Dandakarañia gegangen war die Rede, der Kommentator erklart Dandakarañia virite Kumbhavatinagaram ganteñ

<sup>1)</sup> Senart I est 151 pāmšunākrami yena Dandaki nber die Lesung d r Hanl schnitten BW 151pam (U151pam) ca vatsā dirami sona (B sone) dan laki (B danguks) falit den oben gegi benen Text

<sup>\*)</sup> Der Text ist nicht ganz sieher der Sinn ist wohl '(Scin) k\u00f6rper ist mit einem Netz von Feuerfunken überdeckt' Senart lest sphulimgaj ll va tato samuechra sih

Sicherlich junger in der Motivierung der Schuld des Königs, aber im ubrigen den buddhistischen Fassungen sehr ihnlich ist die jamistische Version, die sich bei Devendra und bei Laksmivallabha zu Uttarajih 2, 27 findet 1) Purandarava (a. die Tochter des Königs Jitasatru von Śrāvastī, ist an König Dandaka (D. richtiger. Dandaki) verheiratet, der in der Stadt Kumbhakarakataka (D -kada)2) herrscht Ihr Bruder Skandaka ist ein Anhanger der Jamas, und als einst Pālaka, der Purchita des Dandaka, in Sravasti Jama-Mönche schmaht, wirft er ihn hinaus Pälaka sinnt seitdem auf Rache Skandaka wird spater Mönch Als er mit 500 Schulern nach Kumbhakarakataka zicht, versteckt Palaka Waffen in dem Park, in dem die Schar sich niederlaßt, und redet dem König ein, Skandaka und die Mönche seien gekommen, um ihn zu töten und sich der Herrschaft zu be machtigen Durch die Auffindung der Waffen wird der König von der Wahrheit der Worte seines Purohita überzeugt. Er überantwortet die Mönche dem Pālaka der sie mit einem wantra zu Tode foltern laßt Skandaka stirbt mit dem Wunsch, als der Verbrenner des Landes wiedergeboren zu werden Seine Schwester, die über die Ermordung der Mönche ent setzt ist, will Nonne werden Sie wird von Göttern nach Śrāvastī geleitet und dort von Munisuvrata ordiniert Skandaka, als ein Agnikumära wiedergeboren, verbrennt das Land samt der Stadt 'Daher ist der Dan dakawald entstanden?

Von den buddhistischen und jamistischen Fassungen unterscheiden sich die brahmanischen durch die andere Begrundung der Schuld des Königs Kautilya Arthas p 11, nennt unter den Beispielen für Könige, die zugrunde gingen, weil sie ihre Sinne nicht im Zaume hielten, den bhoja Dandakya, der mit seinen Verwandten und seinem Reich umkam, weil er sich aus Liebe an einem Brahmanenmadchen verging Dasselbe Beispiel sogar mit genau denselben Worten führt Vätsyäyana, Kamas p 24 fur Leute an die um der Liebe willen zugrunde gingen Im Jayamangala zu Kamandakas Nītisara I, 58 wo Kautilyas Beispiel wieder erschemt, wird die Sage genauer erzahlt Dandakya kommt auf der Jagd in die Einsiedelei des Bhrgu wo die Tochter des Rsi gerade allein ist Er verhebt sich in das Madchen und entfuhrt sie auf seinem Wagen in die Stadt Als Bhrgu aus dem Wald nach Hause kommt und seine Tochter nicht findet, stellt er durch Meditation fest, was sich zugetragen hat, und flucht dem Dandakya daß er mit seinen Verwandten und seinem Reich in sieben Tagen durch einen Staubregen vernichtet werden solle, was denn auch eintrifft Dieselbe Geschichte findet sich in dem Jayamangala zum Kamasūtra Die Abweichungen sind ganz unbedeutend, fur Bhrgu steht

Jataka hingewiesen

¹) Eine Inhaltsangabe nach Devendra bei Charpentier a a O S 229 Ich gebe den Inhalt nach Lakşmivallabha S 37 der Ausgabe (Calcutta Samvat 1936) ²) Charpentier hat auf die Ahnlichkeit des Namens mit dem Kumbhavati des

hier Bhärgava und die Frist von den sieben Tagen bis zur Katastrophe wird nicht erwähnt, dafür wird hinzugefügt, daß die Statte noch heute als der Dandakawald besungen wurde

Ausfuhrlicher wird die Geschichte im Rāmāyana, 7, 79, 5ff erzihlt König Danda, der jungste der hundert Söhne des Itsväku, hat von seinem Vater die Gegend zwischen Vindhya und Saivala als Reich erhalten und grundet dort eine Stadt Madhumanta. Sein Puroluta ist Ušanas Bhārgava Eines Tages kommt Danda in die Einsiedelei des Bhārgava, erblickt dort dessen Tochter Araja, vergewaltigt sie trotz der Warnungen des Madchens und kehrt in seine Stadt zuruck. Als der heimgekehrte Rsi die Sache erfahrt, verflucht er den König nach sieben Tagen soll ein Staubregen im Umkreis von 100 Meilen das Reich verbrennen und den König samt den Seinen vernichten. Bhärgava und die anderen Bewohner der Einsiedelei ziehen darauf aus dem Lande fort, nur Arajā bleibt auf des Vaters Geheiß an einem großen Teich in der Einsiedelei, die Wesen, die in der Nacht des Verderbens bei ihr sein werden, sollen verschont bleiben. Der Staubregen stellt sich punktlich ein und verwandelt das Land in Asche, seitdem wird es der Dandakawald genannt

Daß Danda als Mame des Königs eine Verschlechterung gegenüber dem Dändakya der Sästras und dem Dandaki der Gathäs ist, hat sehon Charpentier bemerkt. Was Araja betrifft, so sucht Charpentier nach einem Zusammenhang mit dem arajam von Jät 530, 27, wie er selbst gesteht, resultatios Ich glaube gar nicht, daß bei dem Namen an 'Staub' zu denken ist Ram 7, 81, 2 heißt es von Bhargara so' Pasyagd Arajam dinäm rajasä samabhiplutām, wo das letzte Beiwort doch nicht anders verstanden werden kann als rajasäbinplutām, rajasā samabhiplutām bei Manu 4, 41, 42 Arajā wird also dasselbe bedeuten wie arajas Hem Abh 510, und man könnte höchstens vermuten, daß ursprunglich Arajā gar nicht der Name war sondern das Madchen als noch nicht mannbar beziechnet war, wodurch des Schulgd ses Königs noch größer erscheinen wurde

Ob die brahmanische oder die buddlustische Fassung der Sage die altere ist, wage ich nicht zu entscheiden Warum die buddlustischen Geschichten albern und sinnlos sein sollen, wie Charpentier sich ausdruckt, verstehe ich nicht, das jus tallonis scheint mir in einem Marchen durchaus berechtigt zu sein Jedenfalls kannten die Buddlusten eine Sage, wonach der ode Dandakawald dadurch entstanden war, daß dort einmal ein Asket mit Staub oder Sand zugedeckt wurde<sup>3</sup>), und das Bestehen dieser Sage

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Fine Parallele zu der Sage von der Entstehung des Dandakarafinn ist die von der Entstehung des Verjhärafina. Im Matadgajätaka (497) wird erzählt, daß der weise Matadga im Mejha Reiche umgs bracht wurde und daß die Gottheiten erzumt dann das Land durch einen heißen Aschenregen vernichteten. Die G\u00e4thi (497, 24, 530 28) die darauf Bezug numnt, laute.

konnte leicht dazu fuhren, die Verödung Khotans in ähnlicher Weise zu erklaren 1.

Wenn ich somit auch den Zusammenhang der im Süryagarbhasütra uberlieferten Sage mit der Legende von dem Untergang Ho-lao-lo-kins mieht für wahrscheinlich halte und jedenfalls nicht als bewiesen ansehen kann, ist Huber (a. a. O. S. 337) unzweifelhaft der Nachweis gelungen, daß sich eine Version jener Legende bereits in dem sogenannten Rudrä-yanävadäna (37) des Divyävadäna findet?). Der Text steht wie die meisten im Divyävadäna gesammelten Ezahlungen auch in dem Vinaya der Mülasarvästivädins, der uns in der chinesischen Übersetzung I-tsings vorliegt; fraglich ist nur, ob wir mit Huber und Lévi²) den Vinaya als die Quelle des Divyävadäna ansehen müssen, oder ob umgekehrt, wie neuerdings Przyluski annimmt²), die Kompilatoren des Vinaya Ezahlungen aus dem Divyävadäna oder einer alteren Rezension des Werkes aufnahmen.

Ehe wir uns aber dem Inhalt des Avadāna zuwenden, muß ein Fehler berichtigt werden. Der Name des Helden der Erzahlung ist gar nicht, wie man bisher angenommen hat, Rudräyana. An den meisten Stellen erscheint allerdings der Name in dieser Form, aber 505, 29 steht gacchodräyana, 505, 30; 506, 1, 191, 27 äynsmän Udräyanah in samtlichen Handschriften, 559, 3 upasankramyodräyanam in ABC, mit der kontaminierten Lesart upasankramyo Rudräyanam in D. Daß Udräyana die allein richtige Namensform ist, beweisen die metrischen Stellen, in denen der Name erschent. 507, 20 steht richtig in allen Handschriften adyäny Udräyano bhiksü rädadharmair na mucyate, in 570, 4 gegen das Metrum adyäpi Rudräyano bhiksur jivitäd vyaparopitab. Die Entstellung von Udräyana zu Rudräyana

Weil er böse Absichten gegen den ruhmvollen Måtanga gehegt, wurde Mejjha samt seiner Gefolg-chaft vermehtet. Da entstand der Mejjhawald'.

¹) Lévi, Já. XI, 5, 76f, hat den Namen Kia-loša-mo, den Khotan zur Zeit des Buddha Kåsyapa geführt haben soll, sehr geistreich als Khara-Syāmāka erklart, d. h. als eine Zusammensetzung von zwei Namen von Örtlichkeiten, die in dem gleich zu besprechenden Udräynañavadäna vorkommen. Mir sehemt diese Erklarung nur dadurch etwas unsicher zu werden, daß, wie Lévi bemerkt, in dem Glossar Fan fan-yu der Name Kia-lo ša-mo, der aus dem Bericht des Cī möng übernommen ist, als 'plein angle or' interpretiert wird. Man sieht nicht ein, wie Kharasyāmāka in dieser Weise gedeutet werden konnte, zumal auch khara in der Bedeutung 'Meeradler, Reiher, Krahe' zur unzureichend im Rājanurphanţa bezeugt ist. Allein wie dem auch sein mag, auf keinen Fall kann die Legende des Süryagarbhasütra beweisen, daß die in dem Avadäna erzahlte Legende des Untergauges von Ho-lao-la kia oder Rauruka im Sernidien seit dem Anfang des 6. Jahrhunderts lokalisiert war. Weder in dem Avadäna noch sonst wo ist von einer Katastrophe, die über Khara und Syāmāka bereingebrochen ist, die Rede

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Eine Inhaltsungabe nach dem Sanskrit-Text hat Huber, B. É. F. E. O. VI, S.12ff. gegeben. Ein Stuck übersetzte sehen Burnouf, Introduction à l'histoire du Buddhisme Indien. S 341—344.

<sup>3)</sup> Huber, B. E. F. E. O. VI, 3, Lévi, Toung-Pao II, 8, 105ff.

<sup>1)</sup> Indian Historical Quarterly V. p.5

erklart sich aus der Schrift, in der nördlichen Brähmi sind vom 4 bis etwa zum 7 Jahrhundert u und ru meist überhaupt nicht zu unterscheiden!) Daher kommt auch das Schwanken der Handschriften zwischen Udraka und Rudraka (z B Buddhae 12, 82 83 86), Urumundu und Rurumunda (z B Divy 349, 8 9 12 19, 350, 25, 364, 15, 385 10 18 27) usw. Ich brauche daher im folgenden die richtige Namensform Udrävana

Das Avadāna beginnt mit den Worten 'Es gibt zwei große Stadte, Pataliputra und Rauruka2) Als Pataliputra sich erhebt, geht Rauruka zugrunde' In Rauruka herrscht König Udrayana, seine Gemahlin ist Candraprabha, sein Sohn Sikhandin, seine Hauptminister Hiruka und Bhiruka<sup>3</sup>) In Rājagrha regiert Bimbisāra Eines Tages kommen Kauf leute mit Waren von Rajagrha nach Rauruka Udravana fragt, ob es noch ein anderes so bluhendes Reich gabe wie das seine. Die Kaufleute bejahen es im Ostlande (puriadese) liege die ebenso bluhende Stadt Rajagrha, wo König Bimbisara regiere Udrāyana beschließt, mit Bimbisara in freund lichen Verkehr zu treten. Er sendet ihm einen Kasten voll Edelsteinen Bimbisāra schickt ihm als Gegengabe feine Stoffe Udrāvana setzt diesen Austausch von Geschenken durch Übersendung eines Panzers aus Edel steinen fort. Bimbisara ist in Verlegenheit, wie er diese kostbare Gabe erwidern soll Auf Rat des Buddha beschließt er ein Bild des Tathagata zu senden Aber kein Maler ist imstande, den Buddha zu malen, da niemand, der ihn anblickt die Augen von ihm wenden kann. So laßt der Buddha ein Tuch bringen und seinen Schatten darauf fallen den die Maler dann mit Farben ausfullen Unter das Bild werden vier kurze Texte geschrieben das saranagamanam oder die abhyupapattih, die Formel, mit der man den Anschluß an den Orden erklarte die sikså oder das siksanadam, die zehn Gebote, die der Mönch zu halten verpflichtet ist, der anulomapratilomadra dasangah pratityasamutpādah, auch lokasamurttih oder lokasya prarritini ertti genannt, die Formel vom Kausalnevus des Entstehens vorwarts und ruckwarts, zwei Gathās, die zum Eifer ermahnen und als atyutsāhanā4) be zeichnet werden, Udanavarga 4 37 38 Dem Bild wird ein Schreiben vorausgesandt, in dem der König gebeten wird dem Bild die höchsten Ehren zu erweisen Udrāyana, anfanglich durch diese Zumutung beleidigt, folgt doch auf Rat seiner Minister der Aufforderung, aber die Bedeutung des Bildes bleibt ihm unklar Erst Kaufleute aus Madhyadesa die nach

Yehon Spever, WZKM AVI 355 erklart die Verwechslung von u und ru aus der Ähnlichkeit der Zeichen in der nepalesischen Schrift, beurteilt aber das Verhaltnis von Udrayana und Rudrayana falsch.

<sup>\*)</sup> In I toings Übersetzung wird hinzugefügt 'm Jambudvipa' Die Han! schriften schwankin zwischen Rauruka und Rotuka

No 575, 23 26 28 576, 22 24 Im Kompositum wird immer Hurubhirulau georgt 556 8, 562, 15, 563, 25 usw Aur 545 5 findet sich Hurur Bhiruh (MSS Hurubhirus)

<sup>4)</sup> atyutalhata 547, 26 rst zu verbessern

Rauruka gekommen sind, unterrichten ihn über die Persönlichkeit des Buddha und den Sinn der untergeschriebenen Texte. Er überdenkt die Formel vom Kausalnexus, die Wahrheit geht ihm auf, und er wird ein ziotaäpanna. Er richtet an Bimbisära ein Schreiben mit der Bitte, ihm einen Mönch zu senden. Auf Vorschlag des Buddha wird Mahākātyāyana in Begleitung von 500 Mönchen als Apostel nach Rauruka gesandt. Er wird mit den größten Ehren empfangen und hat auch mit der Bekehrung der Leute gewaltigen Erfolg. Unter anderen treten zwei Hausvater, Tisya und Pusya, in den Orden ein, und erlangen die Arhatschaft. Bei ihrem Tode errichtet man für jeden einen Stüpa. Um das Bekehrungswerk im Harem des Königs und unter den Frauen des Landes fortzusetzen, wird spater dann die Nonne Sailä mit 500 Gefahrtinnen von Räjagrha nach Rauruka berufen und mit den gleichen Ehren wie Mahākātyāyana aufgenommen.

Eines Tages spielt König Udrāyana die tīnā und seine Gemahlin Candraprabhā tanzt dazu Plötzlich bemerkt der König an ihr die Zeichen des Todes, er erkennt, daß sie in sieben Tagen sterben wird. Die tinä gleitet ihm aus der Hand zu Boden. Die Königin fragt erschrocken, ob sie schlecht getanzt habe Der König klart sie über ihr Schicksal auf Candra prabhâ benutzt die kurze Spanne, die ihr zum Leben geblieben, um sich durch Saila in den Orden aufnehmen zu lassen, und verspricht dem König, wenn sie in der Götterwelt wiedergeboren werden sollte, ihm zu erscheinen Nach ihrem Tode als Göttin unter den Caturmaharanka Göttern wieder erstanden, begibt sie sich zu dem Buddha und erlangt durch seine Belehrung den Stand einer srotaāpannā Dann begibt sie sich nach Rauruka zu Udrayana und ermahnt ihn in den Orden zu treten, um nach dem Tode in der Götterwelt wiedergeboren und wieder mit ihr vereinigt zu werden Am nachsten Morgen ubergibt Udravana seinem Sohne Sikhandin die Herrschaft, empfiehlt ihm seine alten Minister Hiruka und Bhiruka und zieht nach Rajagrha, wo ihn der Buddha in den Orden aufnimmt Auf einem Almosengange begegnet er dem Bimbisāra, der sich vergebens bemuht, ihn in den weltlichen Stand zuruckzulocken

Sikhandın regiert eine Weile in Gerechtigkeit, gerat dann aber auf Abwege Die treuen Minister Hiruka und Bhiruka die ihm Vorhaltungen machen, werden entlassen und durch zwei schlechte Menschen ersetzt, die das Volk bedrucken Durch einen Kaufmann erfahrt Udräyana in Rajagrha von der Mißwirtschaft seines Sohnes Er tut seine Absicht kund, nach Rauruka zu kommen und den Sohn wieder auf den rechten Weg zuruck zuführen Als das in Rauruka bekannt wird, stellen die beiden schlechten Minister, für ihre Stellung fürchtend, dem Sikhandin vor, sein Vater wurde kommen, um ihn des Thrones zu berauben, und überreden ihn schließlich, den Vater töten zu lassen Auf dem Wege nach Rauruka trifft Udräyana seine Henker Sie gewahren ihm noch die Zeit, sich der Meditation hinzu-

634 geben und die Arhatschaft zu erlangen Er prophezeit, daß Sikhandin als Vatermörder und Arhatmörder zur Hölle fahren werde, dann wird ihm

der Kopf abgeschlagen

Als Sikhandin den Tod des Vaters und seine Prophezeiung erfahrt, wird er von Reue ergriffen Er verbannt die beiden schlechten Minister von seinem Angesicht, setzt Hiruka und Bhiruka wieder in ihre Amter ein und bringt seine Tage in Trubsinn hin. Um ihn von seinen Gewissens bissen wegen der beiden Todsunden, die er auf sich geladen hat, zu heilen, veranlassen die beiden schlechten Minister seine Mutter, ihm zu erklaren, daß er gar nicht der Sohn des Udrayana sei, sie habe ihn im Ehebruch empfangen Seine Bedenken wegen des Arhatmordes wissen sie durch eine Last zu zerstreuen Sie machen in den Stupas des Tisya und des Pusya je ein Loch und setzen zwei junge Katzen hinem, die sie abrichten, auf eine an Tisva und Pusya gerichtete Beschwörung hin hervorzukommen, ein Stuck Fleisch zu nehmen, ihren Stung zu umwandeln und wieder in ihrem Loche zu verschwinden Dann gehen sie zum König und stellen ihm vor, es gebe gar keine Arhats, auch Tisya und Pusya seien Betruger gewesen und darum als Katzen wiedergeboren worden. Dann fuhren sie vor dem König und vielem Volk die Katzenbeschwörung auf Das Mittel wirkt Die meisten Leute fallen vom Glauben ab Der König gewahrt den Mönchen und Nonnen keine Almosen mehr, so daß alle bis auf Mahākatvāvana und Saila das Land verlassen

Eines Tages begegnet Mahakātyāyana, als er auf seinem Almosen gange nach Rauruka hineingeht, dem König der gerade die Stadt ver laßt Er tritt beiseite, um nicht von dem König ein unfreundliches Wort zu hören Hıruka und Bhıruka die sich im Gefolge des Königs befinden, klaren den Konig auf Befragen über den Grund der Zuruckhaltung des Mönches auf Als aber die Szene sich bei der Ruckkehr des Königs und Mahakatyayanas wiederholt, da wissen die beiden bösen Ratgeber dem König einzureden. Mahākātvayana halte sich von ihm fern um nicht von dem Staube des Vatermörders besudelt zu werden. Da ruft der König zornig 'Thr Herren wer mich lieb hat, der werfe je eine Hand voll Staub auf diesen geschorenen Bettelmönch! Die ganze Umgebung des Königs gehorcht der Aufforderung, und Mahakatyayana wird unter einer Staub masse begraben, durch seine übernaturliche Macht schafft er sich aber eine Laubhütte unter der Staubdecke Hirten haben den Vorgang mit angeschen Sie berichten Hiruka und Bhiruka, die hinterher kommen, was geschehen, und mit ihrer Hilfe graben die beiden den Mönch aus Der prophezeit, daß in sieben Tagen zur Strafe fur die Untat des Königs ein Staubregen Rauruka verschütten werde Am ersten Tage werde ein Sturm die Steine, Kies und Scherben aus der Stadt blasen, am zweiten Tage werde ein Blumenregen fallen am dritten ein Regen von Kleidern am vierten ein Regen von gemünztem Gelde, am fünften ein Regen von Gold, am

sechsten ein Regen von Edelsteinen, und endlich am siebenten werde der Staubregen kommen. Auf die angstliche Frage der beiden, ob auch sie das Schieksal der Bewohner der Stadt teilen wurden, beruhigt Mahākā tyāyana sie und gibt ihnen den Rat, sie sollten einen unterirdischen Gang (surungā) von ihrem Hause bis zum Flusse graben und in der Nahe ihres Hauses ein Boot bereithalten. Wenn der Edelsteinregen falle, sollten sie das Boot mit Edelsteinen fullen und sieh davonmachen. Die beiden Minister bergeben sieh zum König und berichten ihm alles, finden aber keinen Glauben. Da kehren sie nach Hause zurück.

Hiruka übergibt seinen kleinen Sohn Syämäka dem Mahäkätyäyana und bittet ihn, wenn er die nötigen Anlagen dafur zeige, ihn in den Orden aufzunehmen, im anderen Falle ihn als seinen Diener zu behalten Ebenso übergibt Bhiruka seine Toehter Syämävati der Nonne Sailä, ebenfalls mit der Bitte, sie, wenn sie im Besitz der nötigen Anlagen sei, zur Nonne zu machen, sonst aber sie seinem Treunde, dem Hausvater Ghosila in Kaumanden, zu übergeben Sailä verlaßt darauf Rauruka und bringt die Syämävati zu Ghosila Im übrigen treffen Hiruka und Bhiruka ihre Vorkehrungen zur Flucht, wie Mahäkätyäyana es ihnen geraten hat, und am seehsten Tage, nachdem alles genau der Prophezeiung gemaß eingetreten st, entkommen sie glücklich Hiruka grundet in einem anderen Lande eine Stadt namens Hiruka, Bhiruka in einem anderen Lande eine Stadt bhiruka die auch den Namen Bhirukaccha empfangt. Am siebenten Tage beginnt der Stautbregen zu fallen, übernaturische Wesen halten die Tore der Stadt verschlossen, so daß niemand entfliehen kann.

Mahākātyāyana fliegt durch seine Zauberkraft auf seinem Mantel, an dessen Zipfel sich Syamaka festhalt, aus der Stadt Die Stadtgöttin schließt sich ihnen an Die drei kommen nach einem Marktflecken (karia taka) namens Khara und machen bei der Scheuer¹) des Ortes halt Mahā katyāyana macht sich zum Bettelgang in dem Flecken auf und laßt den Syamaka und die Göttin bei der Scheuer zuruck. Durch die Macht der Göttin fangt das Korn an, sich zu vermehren Der Aufseher der Scheuer bemerkt das Er erfahrt von Syamaka die Ursache und beschließt, die Göttin durch eine List dauernd an den Ort zu fesseln Er übergibt ihr Schloß und Schlussel mit der Bitte sie bis zu seiner Ruckkehr aufzu bewahren und keinem anderen als ihm selbst zuruckzugeben. Der Mann beruft darauf eine Versammlung der Bewohner des Fleckens, berichtet ihnen von dem Wunder in der Scheuer und fordert sie auf, seinen Sohn zum Oberhaupt (åresthin) zu machen, dann werde er sich selbst töten, und da die Göttin ihm Schloß und Schlussel nicht zuruckgeben könne, werde sie dauernd zum Wohle des Fleckens dort bleiben. Die Leute sind damit einverstanden Der Sohn wird zum Oberhaupt gewahlt, der Mann begeht Selbstmord, und die Göttin erklart sich bereit, ahren dauernden

<sup>1)</sup> Statt Lhalābhidhana ist wie Huber gezeigt hat Lhaladhana zu lesen

Sitz in dem Flecken zu nehmen Sie gerat spiter in den Verdacht, die Geliebte des Mahākātyāyana zu sein Das erregt ihren Zorn, eine Seuche ist die Folge, aber es gelingt, sie wieder zu besanftigen. Am Ende der Regenzeit beschließt Mahākātyāyana, weiterzuziehen. Er überlißt der Göttin als Andenken seinen Becher!) Sie erbaut darüber einen Stüpa, den noch heute die Mönche, die Caitya Verehrer sind, verehren, und richtet ein Fest, den lämsimaha, das Becherfest, ein

Mahākātyāyana setzt mit Syāmāka seine Luftreise fort Die Rinderund Schafhirten (gopālakapasipālakaih) selien, wie der Knabe an dem Mantelzipfel hängt Sie rufen 'Er hangt' Er hangt' (lambāte) lambāte) Danach werden die Leute in jenem Lande Lambākapāla') genannt Dana kommen die beiden zu einem anderen Markflecken (kariataka) Mahākā tyāyana laßt den Syāmāka unter einem Baum zuruck und tritt seinen Bettelgang an In dem Flecken ist gerade der Konig, ohne einen Sohn zu hinterlassen, gestorben Die Leute suchen nach einem Nachfolger Sie bemerken, daß der Schatten des Baumes, unter dem Syamāka schlaft, den Köriper des Knaben nicht verlaßt, und schleßen aus diesem Wunder, daß er die geeignete Person sei Mit Erlaubnis des Mahākātyāyana nimmt Syāmāka de Königswurde an Das Reich wird danach das Syāmāka

Mahākātyāyana, nun allein, gelangt nach Vokkāna, wo seine Mutter wiedergeboren ist. Nach zartheher Begrußung halt er ihr eine Predigt mit dem Erfolg, daß sie bekehrt wird und den Grad einer stradapannā erlungt. Beim Abschied übergibt er ihr auf ihre Bitte seinen Stab (yasti). Sie er baut einen Stūpa, der als Yastistūpa bekannt ist und den noch heute die Monche. die Caitva Verehrer sind, verehren.

Mahakātyāyana will dann nach dem Madhyadesa zuruckkehren<sup>2</sup>) Er kommt an die Sindhu Die Gottheit des Nordens (*Uttarāpathanivāsinī* detatā) bittet ihn um ein Andenken Mahākātyāyana ernnert sich daran, daß im Madhyadesa das Tragen von pula, einer Art Schuhe, nicht erlaubt ist Er lakīt der Gottheit daher seine pula Das ist der Ursprung des Pula

Die richtige Deutung von kääika und kääimahah des Textes wird Huber verdankt, es ist kämäi zu lesen

<sup>3)</sup> Die Handschriften haben tassum jamapade manusyanäm Lambalapala (o f). A Lambagalapala, pala, D Lambalapala jut samjala amirtiä. Vor it samjal samirtiä vid sonst der Name meist wiederholt (s 576, 23 25, 580, 31) aber neht 581, 1 Auch luer sehent das nicht der Fall zu sein. Auch wird hier nicht der Name des Landes gegeben, sondern dir Name der Leuten in dem Lande, es wird also Lambalapala zu leeen sein, und der zwite Bestandteil des Namens soll offenbar daturch reklart werden, daß die oppalaka und paskipalala i lämbate lambate ir nicht zu fent zu siche Übersetzung 1 tsings hat nach Lévi. JA XI, 5, 90 "pour cette raison I emplisement du territorie qui ki traverserent aussi a spiele Lan po".

Madhyadeśam agantukāmah, agam hat her sicherheh wie so oft den 5mn
 zuruckkehren

caitva, den andere Pulcsvara nennen!) Mahākātyāyana gelangt dann allmahlich nach Srāvastī und berichtet den Mönchen von seinen Erlebnissen

Die Mönche wunschen schließlich noch zu erfahren, weshalb Udräyana den Tod durch Henkershand erlitten habe, weshalb Sikhandin und die Bewohner von Rauruka unter Staub begraben seien und Mahäkätyäyana mit Staub überschuttet sei und weshalb Hiruka und Bhiruka glücklich davon gekommen seien. Der Buddha erklart ihnen, daß es die Folgen ihrer Taten in einer fruheren Goburt seien. Auf diese Geschuchten braucht hier nicht eingegangen zu werden<sup>2</sup>)

Das Udrāvanāvadāna ist von Ksemendra in seiner Bodhisattvāvadānakalpalatā (Nr 40) bearbeitet worden Ksemendras Darstellung stimmt in allem Wesentlichen genau mit dem Avadana überein, wenn er an einigen Stellen kurzt, an anderen ausführlicher ist, so erklart sich das aus den allgemeinen Tendenzen seines Werkes Selbstverstandlich heißt auch bei ihm der Held Udrayana (tib 'U dra ya na) Der Name seines Reiches schwankt auch hier zwischen Rauruka (4) und Roruka (100), tib Sgra sgrog(s) Anstatt Hiruka (6, 69 112) findet sich öfter Heruka (153 164 170 199), wie die tibetische Übersetzung stets liest Auch der Name der von ihm gegrundeten Stadt lautet hier Heruka (170), die von Bhiruka gegrundete Stadt heißt Bhiruka (170) Der Sohn des Heruka heißt hier Syamaka (164 178), tib Sno beans Die Einwohner von Lampaka werden hier nicht Lambākapāla, sondern einfach Lambaka (177) genannt, tib Hphyan ba po Fur Vokkāna wird hier Bhokkānaka (179) geschrieben tib Bog ka na ka Der lari ataka Khara wird Kharavanikarvata genannt (173), das Tibetische hat hier kar pa tahi sa rihi nags su 'in dem Sari Walde eines karpata' Einigen der Personen, die im Avadana namenlos sind, werden hier Namen beigelegt. Die beiden schlechten Minister heißen Danda und Mudgara tıb Dbyug pa und Tho ba (70 83 172°) Die Mutter des Śi khandin wird Tarafika, tib Ta ra li ka genannt (120) Den Rat das Buddha Bild nach Rauruka zu senden gibt hier nicht der Buddha selber

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Das ist nach Levi, JA XI 5 113 der Sinn der im Sanskrit verderbten Stelle <sup>2</sup>) Der Stoff dieses Avadana hat auch die buddhistischen Kunstler zur Dar stellung gereit Foucher, B Å F E O IX 23 Beginnings of Buddhist Art and Other Essays 231ff, hat nachgewiesen daß eine fortlaufende Reihe von 25 Reliefs an dem Stupa von Bärlbudur die Geschichte des Udrayana im genauen Anschluß an das Divya vadana illustriert vgl Krom und van Erp Bärlbudur Tevtband 256ff Taf Ser IB 64—88 In der Schatzhöhle C zu Qyzil ist wie Waldschmidt Gandhara Autscha Turfan S 63 Taf 34 erkannt hat auf einem Fresko die Szene dargestellt wie Candraprabha vor Udrayana tanzt links davon werden die beiden als Mönch und Nonne eingekleidet Vgl Grunwedel Kultstatten S 100 Alt Kutscha II, 97, Fig 72 und Tafel XL XLI v Jz Cog Buddh Spatantike IV, Taf 3, VI, S 37

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Hier im Texte Dandin, was durch das Tibetische als falsch erwiesen wird O Auch in den Vorgeburtsgeschichten am Schluß des Avadana zeigt sich diese Tendenz zur Spezialiserung Der Jäger wird hier Kalapasa genannt (183) der Haus halter Nanda und seine Tochter Madalckha (191)

sondern der Minister Var-ākāra (15) Das Lautenspiel des Udrāyana und der Tanz der Candraprabhā werden hier nicht erwahnt (41) Udrayanas Begegnung mit Bimbisāra erfolgt hier vor seiner Ordinierung durch den Buddha (50ff) Die Flucht des Hiruka und Bhiruka findet auch hier zu Schiff statt, aber der unterirdische Gang fehlt (169), dagegen wird hinzu gefugt, daß sie sich nach Suden wenden (170) Anstatt der Errichtung des Stūpa über dem Becher des Mahākātyāyana in Khara und der Einrichtung des Becherfestes wird hier (175) erzahlt, daß die Göttin ein Caitya des Kātyāyana in Suravati, tib Lha ldan erbaute, und daß die Caitya Ver ehrer dies noch heute verehren Von der Erbaung des Pulacaitya wird hier michts gesagt, von Bhokkānaka geht Mahakātyayana sogleich nach Śrāvasti (181) Dagegen wird bei der Erwahnung der Stūpas des Tiya und Pusya hinzugefugt daß die Caitya Verehrer sie noch heute verehren (39) Es ist angesichts dieser Verschiedenheiten wohl möglich, daß sich schon Ksemendras Vorlage ein wenig von dem Text des Avadāna entfernte aber diese Abweichungen können auch auf Neuerungen Ksemendras berühen Fur die folgende Untersuchung kann seine Fassung als sekundar beiseite gelassen werden

Eme kurzere Version der Udrayana Sage findet sich in dem von Ki kia ye zusammen mit T an yao im Jahre 472 n Chr übersetzten Tsa pao tsang king Chavannes hat sue in semem Cinq cent contes et apologues unter Nr 420 (III 127ff ) ubersetzt Der Held der Erzählung ist auch hier König von Lu liu (Rauruka) aber er wird nicht Udrayana, sondern Yu t'o sien, Udasena genannt Seine Gemahlm heißt hier Yu siang (La ksansvati) sein Sohn Wang Aun (Räjasena) Der ganze erste Teil der Ge schichte über die Beziehungen des Königs zu Bimbisara die Sendung des Buddha Bildes und des Mahäkatyäyana und der Saila nach Rauruka fehlt hier Die Erzyhlung beginnt mit dem Lautenspiel des Konigs und dem Tanz der Königin In dem Abschnitte bis zu der Katzenbeschwörung ist manches breiter ausgeführt als in dem Avadana, manches aber auch weg mainens better ausgeitung as in dem Ayddain, mainens aber auch weg gelassen oder leise verandert. Der Buddha tritt lier uberhaupt meht auf Die als Göttin wiedergeborene Königm sucht und empfangt hier keine Belehrung von ihm, und ebensowerig ist er es, der den König in den Orden Beleirung von inm, und evensowering ist er es, der den Abring in den aufnimmt. Die Wanderung des Mönch gewordenen Königs nach Rajagrha und seine Begegnung mit Bimbisära fehlen hier. Es wird nur kurz geagt, daß der König die Welt verließ die Lehre studierte und Arhat wurde er erlangt die Arhatschaft also nicht erst wie im Avadana unmittelbar vor seinem Tode Die treuen Minister Hiruka und Bhiruka erscheinen hier nicht Von der doppelten Sunde des Vatermordes und des Arhatmordes die König Wang kin auf sich lidt, wird auch hier gesprochen, wie er von der Schuld des Vatermordes befreit wird, wird hier aber nicht erzählt Von den Gewissensbissen wegen des Arhatmordes wird er durch die Gaukelei an den Stupas der beiden Arhats geheilt, die hier aber Tie & (Tisya) und

Yu po tie šī (Upatisya) heißen und im bürgerlichen Leben nicht einfache Haushalter, wie im Avadāna, sondern große Minister gewesen sind. Nur gelegentlich erfahrt man hier auch, daß Sailā in Rauruka weilt, die Königin begrundet ihren Wunsch, Nonne zu werden, damit, daß sie von Šī šī (Sailā) gehört habe, daß ein Mensch, der glaubigen Herzens auch nur für einen Tag in den Orden getreten sei, unter den Göttern wiedergeboren werde. Die Erzahlung von der Mißhandlung Kätyäyanas und dem Untergange der Stadt ist gedrangter als im Avadāna Hiruka und Bhiruka erscheinen auch hier meht als Retter, ihre Stelle nimmt ein 'großer Minister' ein Die An weisung zur l'lucht gibt hier nicht Kätyäyana, sondern der Minister faßt selbet den Plan, einen unterirdischen Gang zu graben, der außerhalb der Stadt mundet Von einer Flucht zu Schiff ist nicht die Rede Der Sand regen tritt auch hier am siebenten Tage ein, auch hier laßt der Himmel vorher duftende Blumen, Edelsteine und Kleider regnen, aber dieser Regen von Kostbarkeiten ist nicht auf die vorhergehenden Tage verteilt, sondern findet unmittelbar vor dem Sandregen statt. Als der Minister sich mit den Semen durch den unterirdischen Gang gerettet hat, begibt er sich zu Kātyāyana und legt ihm die Frage vor, warum die Bewohner Raurukas durch den Sandregen begraben seien Das ist dieselbe Frage, die in dem Avadāna die Mönche in Śrāvastī, als sie von den Ereignissen in Rauruka gehört haben, an den Buddha stellen, und die Geschichte aus der Vergangen heit, die Katyayana zur Erklarung erzahlt, ist genau die gleiche wie die von dem Buddha vorgetragene Im Avadāna ist sie nur noch etwas aus fuhrlicher, weil hier auch noch die Frage gestellt und beantwortet wird, warum Mahākātyāyana mit Staub zugedeckt und Hiruka und Bhiruka gerettet wurden Die Reise des Kätyäyana wird hier ganz kurz abgetan Es wird nur gesagt, daß er sich, nachdem er den Minister über die Ursache des Schicksals der Bewohner von Rauruka aufgeklart hatte in Begleitung der Stadtgöttin nach Hua ši (Pātaliputra) begab Dem wird die Begrundung hinzugefugt 'Depuis l'antiquité, cette derniere ville (Pâtaliputra) et la ville de Lou lieou (Roruka) étaient alternativement l'une en prosperite et lautre en decadence, celle ci ayant ete detruite, l'autre devait redevenir florissante, telle était la raison pour laquelle Kia tchan yen et ses com pagnons1) se rendirent dans la ville de Houa che

Im Anschluß daran wird dann noch erzahlt, daß der angesehene Burger Hao yn söng ('Mit der schönen Stimme' = Ghosila) sich an die Grenze des Reiches begab und dem Ehrwurdigen Gaben darbrachte Dieser Ghosila, seit langem wohlhabend, wurde, als der Ehrwurdige sein Haus betreten hatte ungemein reich Als Kätyäyana in diese Stadt\*) gekommen war, fragte er den Buddha, warum Ghosila sich einer schönen Stimme und Immer wachsenden Reichtums erfreue Der Buddha erklarte ihm, daß in

<sup>1)</sup> Vorher ist aber nur die Stadtgottin als seine Begleiterin erwahnt

<sup>2)</sup> Es scheint Pațaliputra gemeint zu sein

der Vergangenheit ein Burger tiglich 500 Pratyekabuddhas zur Mahlzeit einzuladen pflegte. Der Mann, den er als Boten sandte, war immer von einem Hunde begleitet. Eines Tages vergaß der Mann die Einladung zu überbringen. Da hief der Hund allein zu den Pratyekabuddhas und bellite sie an. Die Buddhas erkannten, daß der Hund sie einladen wollte, sie be gaben sich zu dem Burger, der sie hocherfreut bewirtete. Jener Burger war der Buddha selbst in einer früheren Geburt, der Bote war Anrunddha, der Hund war Ghowla, dem zum Lohn für seine Tat eine schöne Stimme und Reichtum zuteil ward.

Diese Erzahlung des Tsa pao tsang king ist offenbar nichts weiter als ein vielfach ungenauer Auszug aus dem Avadana Daß sie unursprunglich 1st. zeigt sich vor allem in der Veranderung des Namens des Helden zu Udasena, zweifellos war, wie wir spater sehen werden, sein alter Name Udrayana Aus zwei Stellen können wir sogar schließen, daß die Quelle der Erzahlung nicht das Divyāvadana war, sondern der Text, wie er im Vmava zu Pravascittika 82 lautete Dahin weist zunachst die Angabe uber das abwechselnde Bluhen und Verfallen von Pataliputra und Rauruka Sie beruht auf der Bemerkung im Anfang des Avadāna, die in der chine sischen Übersetzung des Vinava ebenso lautet 'Wenn Pätaliputra auf bluht, verfallt Rauruka, wenn Rauruka aufbluht, verfallt Pātalputra', wahrend es ım Dıvyāvadana heißt yadā Pātaliputram samvartate tadā Rorulam inartate, was man in dieser Form doch nur als historische Zeit angabe auffassen kann Immerhin ware es möglich, daß die Umkehrung des Satzes die den Sinn so ganzlich verandert, im Divyavadana erst im Laufe der schriftlichen Überlieferung geschwunden ware, völlig be weisend aber ist der von Ghosila handelnde Schluß der Erzahlung Er ist mit der Geschichte von Rauruka so lose verknipft daß man sein Er scheinen an dieser Stelle überhaupt nur begreift, wenn man weiß, daß im Vinaya die Geschichte des Ghosila unmittelbar auf die des Udräyana folgt 1) So erzahlt denn auch dort der Buddha den Mönchen die Geschichte aus dem fruheren Dasein des Ghosila, um ihnen zu erklaren, wie er zu seiner schönen Stimme gekommen ist. Kleine Verschiedenheiten in der Darstellung sind vorhanden aber sie sind nicht von Bedeutung Es kann also auch die Erzahlung des Tsa pao tsang king in Anbetracht ihrer Ab hangigkeit von dem Avadana, wenigstens zunachst, hier unberucksichtigt blerben

Daß das Udräyanavadäna im letzten Grunde mit der Legende des Hüen tsang vom Untergange Ho lao lo kias identisch ist, wird imemand bestreiten wollen. Die Ahnlichkeiten der beiden Erzählungen lat sehon Huber a n O S 337f, hervorgehoben. In beiden Fallen wird eine Stadt von einem Sandregen verschuttet und zwar zur Strafe dafur, daß die Bewohner auf Befehl des Königs einen Heiligen im Sande vergraben haben

<sup>1)</sup> Siche Hubers Inhaltsangabe B F F I O VI, 17ff

In beiden Fällen ersteht dem Heiligen ein Retter. Bei Hüen-tsang ist es eine ungenannte Person, im Avadana sind es die beiden guten Minister Hiruka und Bhiruka. Diese Retter werden in beiden Fällen zum Lohn für ihre Guttat von dem Heiligen vor dem Untergang dadurch bewahrt, daß er ihnen die Vernichtung der Stadt am siebenten Tage vorhersagt, und sie retten sich auf dieselbe eigentümliche Weise durch einen unterirdischen Gang. Auch die Einzelheiten der Geschichte der Vernichtung der Stadt stimmen zum Teil genau zusammen. Der Sandregen setzt am siebenten Tage ein. Voraus geht ein Sturm, der allen Schmutz aus der Stadt wegfegt, und ein Schauer von Juwelen. In beiden Fällen spielt ferner ein Buddhabild, das aus der Ferne gekommen ist, eine Rolle in der Geschichte, und zwar als Ausgangspunkt der Katastrophe. Im Avadana wird es der Anlaß, daß Mahākātvāvana ins Land kommt, bei Hüen-tsang, daß der Arhat durch die Verehrung, die er ihm zollt, die Strafe des Königs auf sich zieht. Daß es im Avadana ein Gemälde, bei Huen-tsang eine Statue ist, ist allerdings ein beachtenswerter Unterschied; für den Gang der Erzählung macht es aber nichts aus. Über die Schicksale des Porträts beim Untergange der Stadt erfahren wir nichts, die Statue rettet sich selbst auf wunderbare Weise nach Pi-mo. Ob man damit die Flucht der Stadtgöttin in dem Avadāna zusammenstellen darf, wie Huber es tut, ist mir zweifelhaft. Man darf auch nicht verkennen, daß die Übereinstimmungen in der Geschichte der Vernichtung der Stadt fast alle dadurch an Beweiskraft verlieren, daß sie sich schon in der Sage von der Entstehung des Dandakawaldes finden, die aus viel älterer Zeit bezeugt und wahrscheinlich das Urbild aller dieser Sagen von der Vernichtung einer Stadt oder eines Landes durch einen Sandregen ist. Ein besonderer und daher beweisender Zug ist in dieser Partie nur die Herstellung des unterirdischen Ganges. Dazu kommt weiter noch das Buddhabild, und schließlich wird jeder Zweifel an dem Zusammenhang der beiden Geschichten dadurch beseitigt, daß Ho-lao-lo-kia, wie Huber gezeigt hat, die regelrechte chinesische Wiedergabe von Rauruka ist, die Stadt also in beiden Erzählungen denselben Namen trägt.

Es erhebt sich also die Frage, ob wir es hier mit einer Geschichte indischen Ursprungs, die nach Turkestan gebracht und dort lokalisiert wurde, zu tun haben oder ob eine turkestanische Lokalsage in den Vinaya der Mülasarvästivädins aufgenommen wurde. Huber hat sich für das letztere entschieden. Er beruft sich darauf, daß das Avadäna selbst Rauruka in eine Gegend, die außerhalb des eigentlichen Indiens liegt, also nach Turkestan versetze. Man brauche, um sich davon zu überzengen, nur die Rückreise Mahäkätyävanas nach der Zerstörung Raurukas zu verfolgen. Mahäkätyävana kommt über Khara nach Lambäka', dann nach Syāmäka und weiter nach Vokkäna und endlich 'descendant vers le

<sup>2)</sup> Huber schreibt Lamba.

Sud¹)' an den Indus, wo er den Bereich der Gottheit des Nordens verlaßt Von den genannten Örtlichkeiten sind zwei bis jetzt lokalisiert. Lambäka oder Lampäka entspricht dem heutigen Lamphän, Vokkäna ist das heutige Wakhän Die beiden Örtlichkeiten liegen im Süden des Pamir, d h zwischen Turkestan und Indien

Ich brauche kaum darauf hinzuweisen, daß, falls Huber mit seiner Ansicht, der sich auch Levi, JA XI, 5, 76 angeschlossen hat, recht haben sollte, sein Nachweis von einschneidender Bedeutung für die Geschichte des Kanons der Mülasarvästivädms sein wurde, ganz gleich, ob man an nehmen will, daß die turkestanischen Elemente dem Kanon von Anfang an angehorten oder erst spater, jedenfalls aber vor der chinesischen Über setzung, in Turkestan aufgenommen wurden. Die Sache hat sogar noch ein weitergehendes Interesse Gegen den Schluß seines Aufsatzes bemerkt Huber 'Dans la formule même par laquelle le Divyāradāna commence le recit de la destruction de Roruka , Quand Pataliputra monte, Roruka tombe en decadence', ne faut il pas trouver l'expression de cette rivalite historique qui fit passer tour à tour la préponderance des royaumes fondés sur les bords du Gange aux royaumes de l'Asie centrale?' Auch wenn man sich diesen etwas kuhnen Folgerungen nicht ganz anschließen will, wird man zugestehen mussen, daß jener einleitende Satz und alles, was uns in dem Avadāna von dem Verkehr zwischen Rauruka und dem Madhyadesa berichtet wird, auf die engsten Beziehungen zwischen Indien und Ostturkestan schon in einer sehr fruhen Zeit hinweisen wurde

Ich glaube nun allerdings, daß eine genauere Prufung der Texte zu einem ganz andern Resultate führt. Ich will gar kein Gewicht darauf legen, daß es von vornherein nicht gerade sehr wahrscheinlich ist, daß das Avadäna, eines der interessantesten der ganzen Sammlung aus der etwas mageren Lokallegende herausgesponnen sein sollte. Man darf naturlich die Natur der Berichte dabei nicht außer acht lassen. Das Avadäna ist das Werk eines gewandten Erzählers, die Angaben Huen tsangs berühen offen bar auf den mundlichen Mitteilungen der Ortseingesessenen und wir können nicht wissen, wie weit diese selbst unterrichtet waren, weivel sie dem Pilger erzählten und wieviel er selbst vielleicht weggelassen hat

Wichtiger ist schon etwas anderes Die turkestamsche Lokalsage haftet an der Buddhastatue, die in P i me verehrt wurde Warum sollte der Verfasser des Avadāna diese Statue ganzlich ausgeschaltet und durch ein Porträt des Buddha ersetzt haben, über dessen Verbleib er mehts berichtet. Umgekehrt mußte naturlich, wenn man die Lokalsage nach den Vorbilde des Avadāna gestaltete, das Gemalde aus der Geschichte verschwinden, und mehts war im Grunde natürlicher, als daß man dam die

<sup>1)</sup> Diese Bemerkung findet sich nur in der chinesischen Übersetzung nicht im Sanskrit Text des Divyäxadina

Sandelholzstatue von P'i-mo mit der in der ganzen buddhistischen Welt hochberuhmten Sandelholzstatue des Udayana identifizierte. tsang schildert sie uns in seinem Berichte über Kausambī1). Sie stand in einem großen Tempel innerhalb des königlichen Bezirkes der Stadt. Sie war aus Sandelholz geschnitzt und hatte einen steinernen Baldachin. Von Zeit zu Zeit entsandte sie ein übernaturliches Licht. Fursten aus verschiedenen Landern hatten versucht, sie fortzunehmen, aber niemand konnte sie von der Stelle bewegen. So machte man Bilder von ihr und verchrte sie, und alle wahren Bilder des Buddha sind nach dieser Statue gemacht. Über ihre Entstehung erzahlte man, daß König Udayana, als der Buddha fur drei Monate in den Trayastrimsat-Himmel gefahren war, um zum Wohle seiner dort weilenden Mutter das Gesetz zu predigen, wahrend seiner Abwesenheit ein Abbild des Meisters zu haben wunschte. Er bat daher den Maudgalyayana, durch seine übernaturliche Macht einen Kunstler in den Himmel zu versetzen, um dort das Bild des Buddha zu schaffen. Als Buddha auf die Erde zuruckkehrte, erhob sich die Holzstatue von ihrem Sitze und begrußte den Herrn der Welt, und dieser erwiderte freundlich den Gruß und sagte seinem Bilde, es werde seine Aufgabe sein, die Unglaubigen zu lehren und zu bekehren und kunftige Geschlechter auf dem Wege der Religion zu leiten. Daß man durch die Identifizierung der Statue von P'i-mo mit der des Udayana mit der Tatsache in Konflikt kam, daß die letztere ja noch immer in Kausambi gezeigt und verehrt wurde, wird die turkestanischen Mönche wenig bekummert haben, auffallend ist höchstens, daß auch Huen-tsang diesen Widerspruch gar nicht bemerkt zu haben schemt2).

Ich will schließlich auch nicht unerwahnt lassen, daß in dem Falle, daß die Lokalsage nach dem Aradäna gestaltet wurde, die Zuruckfuhrung der Statue auf König Udayana vielleicht auch dadurch begunstigt wurde, daß in der Quelle das Bild zu einem König Udräyana in naher Beziehung stand. Bei der Ahnlichkeit der Namen ist, wie wir spater sehen werden, gerade unser Udräyana auch sonst mit Udayana zusammengeworfen worden, und in tibetischen Schriften, z B bei Täranätha³), wird der Name des Königs von Kausämbi Utrayana geschrieben. Selbstverstandlich kann

<sup>1)</sup> Julien, Mém. I, 283ff

<sup>2)</sup> Die Statue von Kausambi hatte übrigens eine Rivalin in einer Sandelholzstatue des Buddha zu Srävast! Über ihre Entstehung erzahlt Fa hien (Legge, 8 56f.) dieselbe Legende wie Huentsang von der Statue zu Kausambi, aber an Stelle des Udayana erscheint hier Prasenajit, und von dem Eingreifen Maudgalyayanas wird nichts gesagt, einfacher heißt es hier, daß der Konig die Statue herstellen heß, weil er sich nach dem Anbliek des Buddha sehnte Auch Huen tsang kennt die Statue von Srävasti, er bemerkt, daß Prasenajit sie wahrend der Abwesenheit des Buddha im Trayastrumást Himmel habe anfertigen lassen, als er von der Herstellung der Statue durch Udayana gehört hatte (Julien. Mém I, 296)

bei der Verschiedenheit des Verhaltnisses, in dem Udayana und Udräyana zu dem Buddhabilde stehen, der angenommene Zusammenhang zwischen beiden nur als eine Möglichkeit bezeichnet werden Man braucht darauf auch kein Gewicht zu legen, die Hineinbeziehung des Udayana in die Lokallegende wurde sich meines Erachtens, wie oben bemerkt, schon durch die Popularität der von ihm erzahlten Geschiehte zur Genuge erklyren

Es gibt nun aber auch abgesehen von solchen allgemeinen Erwa gungen ein paar Angaben in dem Avadāna die gegen die Lokalisierung von Rauruka in Ostturkestan sprechen Hiruka und Bhiruka entfliehen zu Schiff durch einen unterirdischen Kanal, der von ihrem Hause bis zum Flusse reicht, aus der Stadt So hat es ihnen Mahākātyayana geraten yuvām yāvac ca grham vāvac ca nadī atrāntare surungām khānavitvā grhasa mipe nāram sthapayıtvā tisthatah | yadā ratnavarsam patet tada ratnanam nāram pūrayitvā nispālaintavvam iti (574, 28ff., 575, 17ff.) Genau so fuhren sie es aus Hiru Bhirulabhyām agrāmātyābhyām yāiac ca grham yāvac ca nadi atrāntare surungām khānayıtıa grhasamīpe ca nauh sthamtā (576 5f), Hıru Bhırulav agramatyan ratnanam nasam purayıtva nıspa läystau (576, 21f) Wenn der Erzahler die Minister das Schiff bei dem Hause verankern laßt, so stellt er sich die surunga offenbar als mit Wasser gefullt dar Die Herstellung eines solchen unterirdischen Kanals durfte etwas schwierig gewesen sein, aber solche Bedenken sind bei einer Legende, die so viel Wunderbares berichtet, kaum berechtigt Wichtig ist nur, daß der Erzahler die Minister die Fahrt offenbar auf dem Flusse fortsetzen laßt Es ist doch ganz unwahrscheinlich, daß ein Erzähler, der nur einigermaßen mit den Verhaltnissen Ostturkestans bekannt war, auf den Gedanken ge kommen sein sollte, seine Helden eine Reise zu Schiff machen zu lussen<sup>1</sup>) Seine Angaben lassen eher darauf schließen daß das Rauruka, das er im Sinne hatte, in der Nahe eines großen schiffbaren Flusses lag

Seltsam ist es ferner auch daß die Kaufleute aus Rängrina dem Udrä yana erklaren, Rajagrina liege im östlichen Lande asti dera pürvadese Rängrinam mogaram (545, 17). Nun liegt ellerdungs Rängrina etwa 4 Grad östlicher als die Stritte, wo man das turkestanische Rauruka anzunelimen hat, aber das spielt für die Lage der beiden Orte zueinander doch keine Rolle im Verhaltmis zu den mehr als 1200 Kilometern, die Rängrina sud licher liegt. Man sollte statt pürvadese also eher daksinadese erwarten Allenfalls könnte man annehmen, daß pürvadese vom rein indischen Stand punkte aus gedacht sei und das östliche Indien bezeichnen solle, aber diese Annahme ist ein Notbehelf, und besser wurde sieh der Ausdruck jedenfalls erkliren wenn Rauruka wirklich westlich von Rajagrha liegen würde

<sup>3)</sup> Auch Foucher, B F I F O IX, 31. Beginnings of Bud Bist Art, p 239 hat schon bemerkt daß die Reise zu Schuff nicht zu die Lokalisierung von Rauruka in Auftrilagen passe obwohl sie wie er meint dim Virfasser des Avad ins sicherhich bannt war.

Mir scheint endlich auch die Reiseroute Mahākātvāvanas mit der Lokalisierung Raurukas in Ostturkestan unvereinbar zu sein, obwohl Huber sie gerade als Beweis dafur verwendet hat. Die vier Stationen. die im Texte genannt sind, sind Khara, Lambaka, Syamaka, Vokkana, Khara laßt sich vorlaufig nicht lokalisieren. Lambaka ist, wie schon bemerkt. das heutige Lamghan. Vokkana das heutige Wakhan. Das dazwischenliegende Svāmāka, das auch bei Varāhamihira, Brhats, 14, 28 und in der Form Svämaka Märk, Pur. 58, 47 erscheint, kann nur in der Gegend des heutigen Chitral gesucht werden. Lévi, JA. XI, 5, 76f. hat Syamaka in dem Šo-mi des Sung-vun (Chavannes, B. É. F. E. O. III, 406), des Pei-šī (ebd.) und des Tang-su (Chavannes, Documents p. 159) und dem Sang-mi des Huen-tsang (Mem. II, 206) wiedererkannt, die schon fruher mit Chitral identifiziert waren 1).

Betrachtet man nun die Lage der genannten drei Örtlichkeiten auf einer Karte, so zeigt sich, daß Mahākātvāvana, wenn er, von Khotan kommend, zuerst nach Lambāka, dann nach Syāmāka und schließlich nach Vokkana gezogen sein sollte, eine höchst unpraktische Reise gemacht haben mußte, denn Lambāka ist der súdlichste. Vokkāna der nordlichste Punkt. Das Naturliche ware gewesen, die Reise in genau umgekehrter Richtung zu machen. Die Reise von Lambaka nach Vokkana, die im wesentlichen in nördlicher Richtung verlauft, macht es daher wahrscheinlich, daß der Ausgangspunkt Rauruka sudlich von Lambaka lag2).

Aus den bisherigen Untersuchungen hat sich ergeben, daß das Rauruka des Avadāna eine Stadt gewesen sein muß, die westlich von Rajagrha, sudlich von Lambaka am Ufer eines Flusses lag Was wir sonst von ihr erfahren, laßt darauf schließen, daß es eine bedeutende Stadt war, die in Handelsbeziehungen zu Magadha stand, die aber fruh — nach der Erzahlung schon zur Zeit des Buddha - zugrunde ging Es fragt sich, ob wir eine solche Stadt nachweisen können

Im Mahā-Govindasutta des Dīghanıkāya (II, 235) wird erzahlt, wie nach dem Tode des mythischen Königs Disampati der Brahmane Govinda das Reich zwischen Renu, dem Sohne des Konigs, und den anderen Ksa-

<sup>1)</sup> Vgl Marquart, Eranshahr, S 63; 243ff

<sup>2)</sup> In der von I tsing herruhrenden chinesischen Übersetzung des Vinaya ist die Reiso des Mahākātyāyana, wie Lévi, JA XI, 5, 113f, angibt, noch etwas weiter ausgeführt Er will von Vokkäna weiter in den Madhyadesa gehen und überschreitet den Sue-ling (Hindukusch) Dann folgt die Erzahlung von der Errichtung des Pulacastya Darauf uberschreitet er den Fluß Fu &a (Oxus) und kommt nach der Stadt Pu ša Dort schert er sich Bart und Haupthaar und schneidet sich die Nagel Über dem Haar und den Nageln errichten die Leute ein nach diesen benanntes Caitya. Von da wendet sich Mahākātyāyana nach dem Suden und gelangt nach Śrāvasti. Da es sich um die Verlangerung der Ruckreise handelt, hat sie für die Frage, die uns hier beschaftigt, keine Bedeutung.

triyas verteilte Taira sudam majjhe Renussa rañño janapado hoti, heißt es, und dann folgen die sicherlich alten Verse

Dantapuram Kalıngānam Assakānam ca Potanam Mahıssatı Avantīnam Sorīrānañ ca Rorukam Mıtıklā ca Vudehānam Campā Angesu māpıtā Bārānasī ca Kāsınam ete Govindamāpitā ti Sattlabhū Brahmadatto ca Vessabhū Bharato saha Renu due ca Dataratithā tadasum satla Rhūpatā ti

Diese Verse kommen auch im Mahāvastu III, 208 im Govindijasūtra vor,

Dantapuram¹) Kalıngānām Asmakānām ca Potanam²) Māhısmatīm²) c Āvantīnām³) Saut rrānām ca Rorukam³) Mıthılām ca Videhānām³) Campām²) Angesu māpaye³) Vārānasīm²) ca Kāšssu etam Gonndamānuham²o)

Hier wird also Roruka, sh. Rauruka, unter den sieben alten Stadten Indiens aufgezahlt, die im Mahāvastu in M erhaltene Lesart Lolakam geht natur lich auf Loluvam, die alte östliche Namensform, zuruch. Rauruka ist die Hauptstadt der Soviras sk Sauvīras, und ihr Herrscher führt den Namen Bharata In genauer Übereinstimmung damit wird auch in der Prosa des Ädittajātaka (424 III, 470, 6) berichtet, daß im Sovirareiche in der Stadt Roruva der Großkönig namens Bharata lebte (Sovīraratihe Roru vanagare Bharatamahārājā nāma)") In der Einleitung zum Sivijataka (IV, 401, 12) wird das Ädittajātaka daher auch als Sovirajataka bezeichnet")

Die Sauvīras sind Pānim wohl bekannt. Er gibt Regeln über die Bildung von Strdtenamen, die im Lande der Sauvīras legen (4, 2 76), und über die Bildung von Geschlechtenamen bei den Sauvīras (4, 1, 148—150), die eine sehr genaue Kenntms der Eigentumlichkeiten über Sprache ver raten. In der Literatur erscheinen die Sauvīras fast immer in Verbindung mit den Sindhus. Es scheint daß micht so sehr freiwillige Vereinbarung als vielmehr die Unterwerfung der Sauvīras durch die Saindhavas zu diesem eingen Zusammenschluß geführt hat. In einem 'alten Ithäsa', dem Vidula putrānuskasans im Möh 5 til3—735, wird erzahlt, daß Sünjuyn, der Sohn

<sup>1)</sup> B antahpuram, M amtahpuram Senart atah puram

<sup>2)</sup> BM nam ca asmakanam yotanam (M yottanam)

<sup>\*)</sup> B māhiṣyati, M mohaṣyati 

\*) BM cavartti(M rti)nāṃ

<sup>\*)</sup> M lolakam 9 BM ridehām 7) BM caya

<sup>\*)</sup> M māmaye \*) B vārānasī, M vārānamsı

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) M govendamdropidam
<sup>11</sup>) Die birmanische Handsehrift. B<sup>4</sup> hat Sortrarathe durch Sievrathe und her und 474, 18 den Namen des Königs Blarata durch Rorara ersetzt. Rorara erklätt sech wederum aus der allen östlichen Namensform Lolava.

<sup>13)</sup> B<sup>4</sup> heat her Siringidala Sicherlich ist auch, wie schon Anderwin Index erkannt hat in der Pinleitung zum Dasabrähmanaj (18, 200 24) Soringidale en statt des von Fausboll in den Text aufgenommenen Sucringidale son C<sup>24</sup>, I idlem state von B<sup>2</sup> zu lesen. Auch hier ist Jät 424 gement.

der Vidulä, ein Sauvira, von dem Sindhuräja besiegt worden war (133, 4, 134, 4) Der Gegensatz zwischen Saindhavas und Sauviras zeigt sich deutlich in der Aufforderung der Mutter an den Sohn, sich mit den Sauvira-Madchen zu vergnugen, nicht den Saindhava-Madchen zu folgen (134, 32), die Saindhavas zu erschlagen (135, 21)1) Die dominierende Stellung der Sundhavas tritt auch in der Bezeichnung zutage, die Jayadratha, der König der Sindhu Sauvīras, im Epos erhalt Er wird für gewöhnlich Saindhava genannt (1, 186, 21, 2, 34, 8, 4, 18, 4, 6, 45, 55, 14, 77, 9), Saindhavako rājā (6, 45, 56), Sindhurāja (1, 67, 109, 5, 55, 43, 14, 77, 11) In der Schilderung des Kampfes seines Volkes gegen Arjuna wegen des Opferrosses in 14,77f wird stets von Saindhavas gesprochen. Auch im Abhi manyuvadha-, Pratitña- und Jayadrathavadhaparvan des 7 Buches (7, 33 bis 152) wird er meistens Saindhara genannt, daneben findet sich Sindhu rāja, Sindhurājan, Sindhurāj, Sindhupati, Saindharako rājā oder nrpah Ebenso ist sein Voter Vrddhaksatra der Sindhuraja (146, 110) Nur 75, 11 wird Javadratha als Sauvīra-Sindhūnām isvarah bezeichnet Im Draupadi harana- und Jayadrathavimoksanaparyan des 3 Buches (3, 262-272) ist allerdings der Unterschied zwischen Saindhava und Sauvira ziemlich ver wischt Jayadratha ist hier patih Sautīra Sindhūnām (267, 8), er bietet Draupadı an, die Herrschaft über alle Sindhu Sauviras mit ihm zu teilen (267, 20), sein Heer sind die Sindhu Sauviras (271, 50), zwölf Sauvīraka Prinzen folgen ihm (265, 9, 271, 27) Am haufigsten wird er auch luer einfach Saindhara genannt, daneben Sindhurāra, rārā Sindhūnām, Sindhu pati, Saindhaio rājā, Saindhavako nrpah Aber dieser Titel wechselt hier mit Suvirarāstrapa (268, 1), Sauvīrarāja (265, 12, 268, 12 13), Sauvira (267, 7, 271, 8), Sauvīraka (267, 2), Suvira (268 3) Auch seine Bruder werden Sauvīratīrāh gensnnt (265 13) Sein gesamtes Heer ist Saindhata dhvajinī (271, 7) Saindhavasainilāh (271 36) aber auch Suvirāh (271, 9)

Jayadrathas Herrschaft reicht über die Grenzen der Sindhu Sauviras hinaus Nach Mbh 8, 5, 11 gebietet er über zehn Reiche von denen das

Sindhu Reich das erste ist

Sındhurāstramukhānīha daša rāstrānı yānı ha | vaše tisthanti virasya yah sthilas tava šāsane || aksauhınır dasaıkam ca vınırnıya sıtaıh saraıh | Arjunena hato rayan mahaviryo Jayadrathah ||

Die Namen der zehn Reiche werden, soviel ich weiß, nirgends angegeben, In der Erzahlung vom Raube der Draupadı erscheinen im Gefolge der

<sup>1)</sup> Daß Saindhavas und Sauviras zwei verschiedene Volker waren, zeigt sich auch Markandeyap 132 45ff, wo von Marutta erzahlt wird, daß er Sauvin, die Tochter des Suvira und Vapuşmatı die Tochter des Herrn der Sindhu (Sindhubharte) zu Gemahlmnen hatte Damit kann die von Pargiter, Markandeyap Übersetzung, S 315, geaußerte Vermutung daß Sauvira der Volksname, Sindhu der Name des von ihnen bewohnten Gebietes sei wohl als erledigt gelten

Weitere Beitrage zur Geschichte und Geographie von Ostturkestan

646

trivas verteilte Tatra sudam mayhe Renussa rañño janapado hoti, heißt es, und dann folgen die sicherlich alten Verse

Dantapuram Kalinganam Assakanam ca Potanam Māhissati Avantīnam Sovīrānan ca Rorukam Mithilā ca Videhānam Campā Angesu māpitā Bārānasī ca Kāsīnam ete Goundamanıtā ti Sattabhū Brahmadatto ca Vessabhū Bharato saha Ronn die ca Dhataratthā tadāsum satta Bhāratā ti

Diese Verse kommen auch im Mahāvastu III, 208 im Govindiyasūtra vor, wo anstatt des Senartschen Textes zu lesen ist

Dantapuram1 Kalınganam Asmalanam ca Potanam2 Māhismatim3) c Ārantinām4) Sautīrānām ca Rorulam5) Mıthılām ca Vıdehanām<sup>6</sup>) Campam<sup>7</sup>) Angesu māpaye<sup>8</sup>) Vārānasīm9) ca Kāsisu etam Goundamānitam10)

Hier wird also Roruka sk. Rauruka, unter den sieben alten Stadten Indiens aufgezahlt, die im Mahavastu in M erhaltene Lesart Lolalam geht natur lich auf Loluvam, die alte östliche Namensform, zuruck Rauruka ist die Hauntstadt der Soviras, sk. Sauviras, und ihr Herrscher führt den Namen Bharata In genauer Ubereinstimmung damit wird auch in der Prosa des Adıttarataka (424 III, 470, 6) berichtet, daß im Sovirareiche in der Stadt Roruva der Großkonig namens Bharata lebte (Soviraratthe Roru ranagare Bharatamahārājā nāma)11) In der Einleitung zum Sivijātaka (IV, 401, 12) wird das Adittajataka daher auch als Sovīrajātaka bezeichnet 12) Die Sauviras sind Panini wohl bekannt Er gibt Regeln über die Bil

dung von Stadtenamen, die im Lande der Sauvīras liegen (4, 2, 76) und uber die Bildung von Geschlechtsnamen bei den Sauviras (4, 1, 148-150), die eine sehr genaue Kenntnis der Eigentumlichkeiten ihrer Sprache verraten. In der Literatur erscheinen die Sauviras fast immer in Verbindung mit den Sindhus Es scheint, daß nicht so sehr freiwillige Vereinbarung als vielmehr die Unterwerfung der Sauviras durch die Saindhavas zu diesem engen Zusammenschluß geführt hat In einem 'alten Itihasa', dem Vidulanutrānusasana im Mbh 5, 133-136, wird erzahlt, daß Sanjaya, der Sohn

<sup>1)</sup> B antahpuram, M amtahpuram Senart atah puram

<sup>2)</sup> BM nām ca asmakānām yotanam (M yotlanam)

<sup>\*)</sup> B māhişyati, M mohaşyati 4) BM cavartti(M rti)nam

<sup>9</sup> BM sideham 1) M Iolakam

<sup>1)</sup> M mamaye ) B raranasi, M raranamsı

<sup>10) \</sup> govandamāropitam 11) Die birmanische Handschrift Bd hat Soilraraffhe durch Sierrafhe und hier und 474 18 den Namen des Königs Bharata durch Rorura ersetzt. Rorura erklärt sich wiederum aus der alten östlichen Namensform Loluea

<sup>11)</sup> Be hest hier Sierrajataka Sicherlich ist auch wie schon Andersen Index erkannt hat, in der l'inleitung zum Dasabrahmanaj (IV, 360 24) Sorirajatale an statt des von Fausboll in den Text aufgenommenen Sucirajdiale von Chi, I i lura "Make von Bd zu lesen. Auch hier ist Jat 424 er meint

des Rudradāman in Junāgadh (Ep. Ind. VIII, 44) in der Liste der Lander des Mahāksatrapa Kaccha vor Sindhu Sauvīra erscheint pūrviāpar Ākarāvanty-Anapanard Anartta-Surastra-Stafbh]ra-Maru-Kaccha-Sindhu Sautīra Kulur-Aparāmta-Nisādādīnām risayānām An der zweiten der an gefuhrten Stellen sind zwischen die Sauviras und die Anartas die Abhīras eingeschoben, und da Ptolemaus angibt, Abiria sei ein Distrikt über Patalene1), so wird man annehmen durfen, daß die Abhīras im sudöstlichen Teil der heutigen Provinz Sind saßen, bis etwa zum Rann von Cutch, der sich aber in alter Zeit viel weiter nach Norden ausdehnte als heute<sup>2</sup>) Aus anderen Stellen, auf die hier nicht eingegangen zu werden braucht, ergibt sich, daß sich das Gebiet der Abhīras am Rande der großen indischen Wuste noch viel weiter nach Norden hinauf erstreckte, anderseits scheint es nicht bis an den Indus selbst gereicht zu haben. Milindapanha S 359 wird im Vergleich von einem reichen Schiffsherrn gesprochen, der, wenn er in einem Hafen guten Verdienst gehabt hat, auf das große Meer hin ausfahrt und nach Vanga, Takkola, Cīna, Sovīra, Surattha, Alasanda, Kolapattana, Suvannabhumi oder einem anderen Platze, wo Schiffe zu sammenkommen, reist. Wenn man mit Seeschiffen in das Land der Sauviras fuhr, ist anzunehmen, daß es bis an die Kuste reichte Das Ostufer des unteren Indus scheint danach Sauvīraland gewesen zu sein, wie weit es sich über den Indus hinaus nach Westen erstreckte, laßt sich nicht sagen Fur die Bestimmung der nördlichen Grenze kommt eine Bemerkung Al Beruns in Betracht Er zitiert, I, 300ff der Sachauschen Übersetzung, aus dem Vayupurana und der Brhatsamhita zwei Völkerlisten die den Namen der Sindhu Sauvīras enthalten, und fugt hinter Sauvira ein, daß es Multan und Jahrawar sei Jahrawar, wofur Raverty, JASB 61, I, S 219, Jhārāwar liest, lag nahezu 50 mil oberhalb von Multan am Zu sammenfluß des Jihlam mit dem Chāndrā Flusse<sup>3</sup>) Wenn diese Loka lisierung auch fur die altere Zeit, wie die Bemerkung im Mihndapanha zeigt, zu eng erscheint, so stimmt sie doch in einer Hinsicht gut zu der oben erwahnten Angabe des Mahabhārata, daß die Sibis, Sauvīras und Samdhavas ein einziges Reich bildeten, aus der man schließen darf, daß die Sibis Grenznachbarn der Sindhu Sauvīras waren

Schon auf Grund der Angaben des Diodorus und Curtius hatte man die Zißot oder Sibi in die Gegend des heutigen Jhang versetzt<sup>4</sup>), eine In schrift aus dem Jahre 403 auf einem bei Shorkot im Jhang District ge fundenen Kessel macht es jetzt sicher, daß Shorkot Sibipura, die Haupt stadt des Sibilandes, war<sup>1</sup>) Grenzten Sibis und Sindhu Sauviras anem

<sup>1)</sup> Haig The Indus Delta Country, S 19, setzt Patala ungefahr 35 englische Meilen sudostlich von Haidarabad an

N A Smith Early History of India , S 109 Anm 1
 So nach Raverty a a O, anders Sachau Alberum s India I, 260

<sup>4)</sup> V A Smith JRAS 1903, S 689 5) Vogel, Ep Ind XVI, 15

Sındhu-Sauviras die Kulındas, Trigartas, İlsvākus und als die bedeutend sten die Sibis Kotikāsya, der Saibya, ist der Vertraute des Jayadratha Sibis, Sauvīras und Sındhus bilden das Reich des Jayadratha Kaccid ekah Sibin ādhyān Sauvīrān saha Sındhubhih ļanutisthası dharmena ye cănye udutās trayā, fragt Draupadī den Jayadratha (267, 11), und 271, 3 werden zur Bezeichnung des gesamten Heeres des Kongs die drei Volkernamen verwendet Sibi-Sauvīra Sındhünām risādas cāry ajāyata Diese nahe Beziehung der Sibis zu den Sındhu Sauvīras spiegelt sich auch in der Volkergenealogie, Hariv I, 31, 29f wieder, wo die Sauvīras auf Sibi als Stamwater zuruckefulht werden

Sibes ca putrās catvāro virās trailokyavisrutāh | Vrsadarbhah Swiras ca Madralah Kailayas tathā | tesām janapadāh sphītāh Kailayā Madralās tathā | Vrsadarbhāh Swirās ca<sup>1</sup>

Nach der Darstellung des Harivamsa unterstand auch die Kuste von Käthläwär dem Sindhu-Könige Als die Yädavas Mathurā verlassen, ziehen sie nach dem Anūpa des Sindhu-Konigs und lassen sich in Dväravatä nieder (Anūpam Sindhurājasya prapetur Yadupumpauāh 2, 56, 22, usayam Sindhurājasya sobhitam puralaksanah 2, 56, 26) Naturlich darf man aus dieser Außerung meht mit Pargiter, Markandeyap Übers S 315, schließen, daß das eigentliche Sindhuland sich bis nach Kathiäwär erstreckte

Durch den Zusammenhang mit den Sindhus ist das Gebiet, in dem wir die Sauvīras zu suchen haben, bereits einigermaßen bestimmt; es muß in der Nahe des Indus gelegen haben Weiter führen uns zwei Reiserouten, die sich im Bhāgavatapurāna finden Anarla Sauvīra Marums tiritā Vinašanam Harih |

gırin nadır atiyaya puragramavrayakaran ||
tato Drsadıcıtım tırtığı Mukundo 'tha Sarasvatim |
Päñeälän atha Matsyams' ca Sakraprastham athägamat || (10, 71, 211)
atha düragatän Chaurth Kauranan vırahdturan |
samnıvartya drdham sıngdhän präyat svanagarim priyash ||
Kuruyängala-Päñealän Chürasenan sa Yamunan |
Brahmaıartam Kurukstram Matsyan Sarasvatan atha ||
Marudhanvam atıkramya Sausir-Abhīrayoh paran |
Anartan Bhärgaro' 'päjäc chräntaväho manag sibhuh || (1, 10, 33tf)
Auf dem Wege von Anarta in Kathiawar nach der Wuste von Marwär oder
Jodhpur muß also das Land der Sausiras gelegen haben, doch laßt sich

von diesem Gebiet mit Sicherheit Cutch ausscheiden, da in der Inschrift

<sup>4)</sup> Warun Parguer a a O S 315 grade duese Genealoge 'faneful' nennt, we'll ich nicht. Aus Vibh I, 67, 60, wo unter andren Königen ein Susta als d'in Krollhavasa gana entsprosen erwähnt wird (Vadraka) Karjangetal en Sudd arbah Midha tahla [Sustind en Suddhafe en mahdetre 'iha Bil likah) ist gar nicht zu entsprenen sie ganzlich unklar blicht, ob her dir Stamma att die Saus Iras gements ein.

des Rudradaman in Junagadh (Ep Ind VIII, 44) in der Liste der Lander des Mahāksatrapa Kaccha vor Sindhu Sauvīra erscheint pūrvvūpar Ākarā vanty Anupaniird Anartta-Surastra-Siafbh]ra Maru-Kaccha Sindhu Sau vira Kukur Aparamta Nisadadinam visayanam An der zweiten der an gefuhrten Stellen sind zwischen die Sauviras und die Anartas die Abhīras emgeschoben, und da Ptolemaus angibt, Abiria sei ein Distrikt über Pata lene1), so wird man annehmen durfen, daß die Abhīras im sudöstlichen Teil der heutigen Provinz Sind saßen bis etwa zum Rann von Cutch, der sich aber in alter Zeit viel weiter nach Norden ausdehnte als heute<sup>2</sup>) Aus anderen Stellen auf die hier nicht eingegangen zu werden braucht, ergibt sich, daß sich das Gebiet der Abhiras am Rande der großen indischen Wuste noch viel weiter nach Norden hinauf erstreckte, anderseits scheint es nicht bis an den Indus selbst gereicht zu haben. Mihndapanha S 359 wird im Vergleich von einem reichen Schiffsherrn gesprochen, der, wenn er in einem Hafen guten Verdienst gehabt hat, auf das große Meer hin ausfahrt und nach Vanga, Takkola, Cina, Sovira, Surattha Alasanda, Kolapattana, Suvannabhumi oder einem anderen Platze, wo Schiffe zu sammenkommen, reist. Wenn man mit Seeschiffen in das Land der Sau virus fuhr, ist anzunehmen daß es bis an die Kuste reichte Das Ostufer des unteren Indus scheint danach Sauviraland gewesen zu sein, wie weit es sich über den Indus hinaus nach Westen erstreckte, laßt sich micht sagen Fur die Bestimmung der nördlichen Grenze kommt eine Bemerkung Al Bērunis in Betracht Er zitiert, I 300ff der Sachauschen Übersetzung aus dem Väyupurana und der Brintsamhita zwei Völkerlisten die den Namen der Sindhu Sauviras enthalten, und fugt hinter Sauvira ein daß es Multan und Jahrawar sei Jahrawar wofur Raverty, JASB 61 I, S 219 Jharāwar hest lag nahezu 50 mil oberhalb von Multān am Zu sammenfluß des Jihlam mit dem Chandra Flusse<sup>3</sup>) Wenn diese Loka lisierung auch fur die altere Zeit, wie die Bemerkung im Milindapanha zeigt zu eng erscheint, so stimmt sie doch in einer Hinsicht gut zu der oben erwahnten Angabe des Mahabharata daß die Sibis Sauviras und Saindhavas ein einziges Reich bildeten aus der man schließen darf, daß die Sibis Grenznachbarn der Sindhu Sauviras waren

Schon auf Grund der Angaben des Diodorus und Curtius hatte man die Zifor oder Sib in die Gegend des heutigen Jhang versetzt<sup>4</sup>), eine In schrift aus dem Jahre 403 auf einem bei Shorkot im Jhang District ge fundenen Kessel macht es jetzt sicher, daß Shorkot Sibipura, die Haupt stadt des Sibilandes war<sup>4</sup>) Grenzten Sibis und Sindhu Sauviras anein

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Haig The Indus Delta Country S 19 setzt Patala ungefahr 35 englische Meilen sudöstlich von Haidarabad an

V A Smith Early History of India S 109 Anm 1
 So nach Raverty a a O anders Sachau Alberum s India I, 260

<sup>4)</sup> V A Smith JRAS 1903 S 689 4) Vogel Ep Ind \VI 15

ander, so wird man die Sauvīras, die sich mit Sicherheit östlich vom Indus nachweisen lassen, in dem heutigen Multan-District, vielleicht auch noch westlich davon im Muzaffagarh-District, ansetzen durfen, also da, wohin auch Al-Beruni sie verlegt. Das Land der Saindhavas wird weiter westlich zu suchen sein; es wird sich aber den Indus hinauf noch weit nach Norden erstreckt haben und vielleicht sogar den Salt Range eingeschlossen haben 1). Nur so wird es begreiflich, daß in der Völkerliste des Mahabharata 6. 9. 532) die Sindhu-Sauvīras zwischen den Kāśmīras und den Gāndhāras genannt sind: Kāśmīrāh Sindhu-Saurīrā Gandhārā Daršalās tathā, und daß Mbh. 3. 51. 25 die Saindhavas unter lauter nördlichen Völkern erscheinen; hier stehen sie in einem Verse mit den Hārahūnas, Cīnas und Tusāras2). Nur so lassen sich auch die Angaben Kālidāsas im Raghuv. 15. 87ff verstehen. Er erzahlt, daß Rāma auf Yudhājits Vorschlag dem Bharata das Land, das den Namen Sindhu führt, schenkte (Yudhājitas ca samdesāt sa dešam Sindhunāmakam | dadau dattaprabhāvāya Bharatāya dhrtapraiah). Bharata besiegte dort die Gandharvas und zwang sie, den Waffen zu entsagen und sich ganz der Musik zu widmen Darauf weihte er seine beiden Söhne Taksa und Puskala in den beiden Hauptstadten. die ihre Namen trugen, zu Königen und begab sich wieder zu Rāma (sa Talsa-Puslalau putrau rajadhānyos tadālhyayoh | abhisicyābhisekārhau Ramantikam agat punah) Aus den Worten geht meines Erachtens nicht hervor, daß man das Land von Taksasilā und Puskalāvatī als Sindhudeša bezeichnete, wohl aber, daß nach der Vorstellung Kälidäsas der Sindhudesa bis an die Grenzen von Gandhära reichte\*) Die Frage, was die Inder unter dem Sindhu-Lande verstanden, bedarf aber noch der weiteren Auf-

¹) Haig, a a O. S 35, folgert das aus der Bemerkung Huen-tsangs, daß Sin tu Steinsalz erzeugte, sudlich des Salt Range wird am Indus nirgends Steinsalz gefunden Mit den übrigen Angaben Huen-tsangs über Sin tu laßt sich aber der Einschluß des Salt Range nur schwer in Einklang bringen

<sup>\*)</sup> Die Liste des Mahabharata findet sich auch im Padmapurana 3, 6, 10ff

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Im ubrigen ist aus der Raheafolge der Namen in den Völkerlisten der Puräpas und bei Varahamhira für die Lage der Lander zuenander nicht vel zu entnehmen in der Late der Brinsts 14. 171f. die Märkandigap 55, 50ff reproduziert wird, werden die Sindhu Sauviras unter den Völkern des Sudwestens aufgezahlt, in der Late, die sich gleichlautend im Brahma-, Kürma- und Visnupuräna findet (Kurfel, Kosmographie der Inder, S.70f1), erscheinen die Sauviras und Saundhavas unter westlichen Völkern. In der zweiten Late, die im Brahmājula, Briham, Mārkandeya , Matiya., Vämana- und Väyupuräna enthalten ist (Kurfel a. a O S 71ff1), werden die Sindhu-Sauviras unter den Völkern des Nordens genannt.

<sup>4)</sup> Man darf sich für das Bestehen dieses Sindhudesa nicht etwa auf Al Bérünf berufen, der I, 261 der Sachauschen Übersetzung eine Stelle des Matspapinga zutert "the river Sindh, flows through the countries Sindhu, Darada, Zindutunda (f), Gändhära, Rürasa (f), Krüm (f) user. Die Stelle muß fehlerhaft sein. Weder im Marspap 121, 46, noch in der entsprechenden Strophe des Väynu-47, 45 stellt erwa von einem Lande Sindhu; in besden Fällen begunnen die Listen, die im übrigen vielfach entstellt sind, mit den Daradas.

klarung. Ich möchte hier nur darauf hinweisen, daß man den Namen zum Teil auf das westliche Uferland des Indus beschrankt hat, wobei allerdings zu beachten ist, daß sich der Lauf des Indus gegen früher stark nach Westen verschoben hat. Vätsvävana, Kämas, 5, 6 (S, 301) gibt an, daß bei den Saindhavas Pfortner, Diener und andere derartige Leute freien Zutritt in den Harem haben1). Der Kommentator Yasodhara bemerkt dazu: Sindhunāmā nadas tasua paścimena Sindhudeśas tatrabhavānām. Yaśodhara gehört dem 13. Jahrhundert an, aber schon Huen-tsang sagt (Mém. II, 169), daß man, von Osten kommend, nach Überschreitung des großen Flusses Sin-tu in das Reich von Sin-tu gelange. Und in Übereinstimmung damit gibt er spater (Mém. II, 172) an, daß man, wenn man von Sin-tu mehr als 900 li nach Osten gehe, nach Überschreitung des Indus am östlichen Ufer nach dem Reich von Mou-lo-san-p'u-lu komme, an dessen sachlicher Identitat mit Multan nicht gezweifelt werden kann. Wenn im Laufe der Zeit der Name Sindhu gerade auch für das Gebiet üblich wurde, in dem wir mit Sicherheit die Sauvīras nachweisen können2), so wird sich das daraus erklaren, daß die Sindhus und Sauvīras seit alters ein Reich bildeten, dessen Schwerpunkt im Sindhu-Lande lag. Der Name der Sauvīras wurde dadurch allmahlich völlig durch Sindhu verdrangt.

Irgendwo in dem Gebiet, das sich vom Multān-District sudlich an den Ufern des Chenāb (Asiknī) und des Indus erstreckt, muß also das alte Rauruka gelegen haben, und es ist verlockend, den Namen mit Aror, heute auch Alor, zu identifizieren³). Aror war nach den mohammedanischen Historikern die alte Hauptstadt der Hindu-Rājās von Sind, die 712 n. Chr. von Muhammad b. Qāsim erobert wurde. Die Stadt lag am Ufer der alten Induslaufes und wurde um 962 durch ein Erdbeben zerstört, durch das auch der Fluß in ein anderes Bett abgeleitet wurde. Die Ruinenstatte befindet sich funf englische Meilen östlich von der Stadt Rohri im Sukkur-Distrikt. Raverty, JASB 61, I, S 209, Anm 121, bestreitet, daß in dem anlautenden a von Aror der arabische Artikel stecke, da Alor oder Aror schon Jahrhunderte, ehe die Muhammedaner es kennenlernten, der Hindi-

<sup>1)</sup> Eine ahnliche Freiheit des Verkehrs findet sich noch heute speziell bei den Frauen von Shikārpur, das westlich vom Indus liegt Ross, The Land of the Five Rivers and Sind, S 56, bemerkt, daß die Hindu-Frauen von Shikārpur wegen ihrer Schonheit beruhmt seien und größere Freiheit genießen als die Frauen irgendeiner anderen Stadt in Sind Sie besuchen den Bazar mit unverhulltem Haupte und unterhalten sich frei mit Mannern.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Im Satruñjaya-Māhātmya heißt es z B, daß Sūra, der Sohn des Yadu, seinem Sohne Suvira das Reich in Mathurā ubergab und eine Sauvira-Stadt im Sindhu-Lande (puram Sindhuşu Sauviram) grundete; siehe Weber, Über das Çatruñjaya-Māhātmyam, S.35

<sup>9)</sup> Emen Zusammenhang zwischen Aror und Rauruka hat schon S. Mazumdar Sastri, Notes on Cunningham's Ancient Geography of India, p 700, vermutet, allerdings ohne eine Begrundung zu zeben.

Name der Stadt gewesen sei, aber den Beweis dafur gibt er nicht, und ich weiß auch nicht, wie er sich erbringen heße. Nun schreiben aber die alteren arabischen Geographen den Namen stets Alror الرور, wofur Aldor und Alroz الرور naturlich nur Schreibfelder sind, so Al Mas'ūdī (943 n Chr), Al Istakhri (zwischen 951 und 961), Ibn Haugal (976)1), erst Al Bērūnī (1028) schreibt Aror 12,12), wahrend sich bei Al Idrīsī (1150) Ror 13, findet3), wofur die Handschriften auch 123 bieten Ich halte es danach doch fur sehr wahrscheinlich, daß der alte indische Name Ror lautete, was sich ohne Schwierigkeiten auf Rauruka, Roruva zuruckfuhren laßt Naturlich konnte es sich, wenn Rauruka wirklich schon in vorchristlicher Zeit zugrunde ging, nur um ein Fortleben des alten Namens der Landeshauptstadt handeln, aber eine solche Übertragung des Namens auf die neue Grundung wurde nichts Auffallendes haben Übrigens erklart die Sage, wie Ross, The Land of the Five Rivers and Sindh, S 70f angibt, den Untergang von Aror in ahnlicher Weise wie den von Rauruka durch eine Missetat seines Königs. Er soll das ius primae noctis bei den Brauten seiner Stadt für sich beansprücht haben, und da er von seiner Forderung nicht abzubringen war, genau wie ein Fakir es prophezeit hatte, das Verderben uber die Stadt gebracht haben. Indessen besteht kaum ein Zusammenhang zwischen den Sagen von Aror und Rauruka, da solche Geschichten, wie Ross bemerkt, fast von allen Rumenstatten in Sind erzahlt werden So wird z B die Zerstörung von Brahmanäbäd im Thar und Pärkar-District von der Sage in genau derselben Weise begrundet wie die von Aror4)

Mag nun aber der Name Raurukas in Aror erhalten sein oder nicht, wir haben jedenfalls in dem Rauruka im Lande der Sauvīras eine Stadt, für die, soweit unsere Kenntins reicht, alle Angaben, die in dem Avadāna über Rauruka gemacht werden, zutreffen Das Rauruka der Sauvīras liegt westlich von Rajagrha, sudlich von dem Lande der Lambäkas Es ist höchst währscheinlich, daß es in der Nahe des Indus lag Es war eine der alten sieben Städte Indiens, muß aber fruh zugrunde gegangen sein, da es in historischer Zeit keine Rolle mehr spielt Solange Rauruka bestand, war es sicherlich als Hauptstadt auch der Vittelpunkt des Handels der Sauvīras, der nicht nur, wie die aus dem Milindapahha angeführte Stelle zeigt, überseeisch war, sondern auch zu Lande nach Magadha ging genau wie es in dem Avadāna geschildert wird Das beweist die Geschichte, die im Vimānavatthu VII, 10 erzihlt wird Karawanenhandler haben in Magadha und Anga Waren geladen und ziehen in das Land der Sindhu Sauvīras, wie sie es selbst sagen

Magadhesu Angesu ca satthavāhā ūropayıssam panıyam puthuttam

<sup>1)</sup> Raverty a a O S 200 211f, 218 2) Fbd S 221 2) Fbd S 229 4) Bdlass J Bo Br R A S V, 414f

te yāmase Sindhu Soiīrabhūmim dhanatthikā uddavam patthayānā

Sie verirren sich in der Wuste. Ein Yaksa rettet sie, indem er sie auf seinem vimäna in das Land der Sindhu-Sauvīras befördert, und nachdem sie dort ihre Geschafte erledigt haben, kehren sie nach Pätahputra zuruck.

gantvāna te Sındhu Sovīrabhūmım dhanatthikā uddaya patthayānā yathāpayogā parīpunnalābhā paccāgamum Pātalīputtam all hatam

Damit aber verhert nicht nur die Fahrt des Bhiruka zu Schiff von Rauruka bis an die Mündung der Narmadä und seine Grundung von Bharukaccha alles Unwahrscheinhehe, es wird im Gegenteil jetzt höchst wahr seheinheh, daß Bharukaccha tatsachlich von Leuten aus Rauruka gegrundet wurde, als diese Handelsstadt durch eine der im Indus Gebiet so haufigen Naturkatistronhen versandete

Den endgültigen Beweis, daß unter dem Rauruka das Avadāna die Hauptstadt der Sauvīras zu verstehen ist, hefert die Jama Version des Udrāyana Avadāna, die sich in Devendras Tikā zum Uttarajjhayanasutta findet1) Im Lande der Sindhu Sovīras (Sindhu Sauvīras), in der Stadt Vıyabhaya (Vıtabhaya) lebt der König Udayana, der über 16 Lander und 363 Studte einschließlich seines Stammlandes und seiner Hauptstadt und uber 10 Könige, Mahasena usw. gebietet Seine Gemahlin ist Pabhavai (Prabhāvatī) Der alteste Sohn des Paares ist Abhii (Abhiit) Der Schwester sohn des Königs heißt Kesi (Kesin) Ein Goldschmied aus Campa namens Kumaranandi, ist nach Erlebnissen auf die es hier nicht weiter ankommt. als eine Gottheit wiedergeboren, als der Herr der Insel Pañcasela (Pa ñcaśaila) In seinem fruheren Dasein hat er einen Freund namens Näila (Nagila) gehabt, einen frommen Laienbruder Dieser Naila ist nach seinem Tode im Acyuta Himmel wiedergeboren Er sucht seinen alten Freund auf und ermahnt ihn ein Bild des Herrn Vardhamana zu machen um sich ein religiöses Verdienst zu erwerben. Der Herr von Pañcasela erklart sich dazu bereit Er verfertigt eine Statue aus gosirsa Sundelholz und tut sie m eine Kiste Auf dem Meer sieht er ein Schiff, das sechs Monate lang vom Sturm umhergetrieben ist. Er beruhigt das Unwetter gibt den Kauf leuten in dem Schiff die Kiste und sagt ihnen, es sei das Bild des Ober gottes der Götter darin, in seinem Namen sollten sie die Kiste öffnen Die Kaufleute kommen nach Vyabhaya, zeigen dem König Udäyana die Kiste und berichten ihm was der Gott über sie gesagt hat Der König ist ein Anhanger der brahmanischen Asketen Er versammelt Brahmanen und andere Gegner der Jamas und diese versuchen im Namen Brahmans, Visnus oder Śivas die Kiste zu öffnen, aber vergebens die Axt springt zu

<sup>1)</sup> Jacobi Ausgewahlte Erzahlungen in Mahârâshtri S 28ff

654

ruel. Da kommt die Hauptgemahlin des Königs, eine Tochter des Königs Cedaga (Cetaka), eine Jaina-Laienschwester. Sie wendet sich in einem Gebet an den Arhat, der die Gestalt des Obergottes der Gotter tragt, und bittet ihn, er möge ihr seinen Anblick gewahren. Dann schwingt sie die Axt, und die Kiste ist geöffnet. Pabhäval ist erfreut, die Lehre des Jina mimmt einen Aufschwung. Im Harem wird ein Schrein erbaut, in dem Pabhäval dreimal am Tage den Jina verehrt.

Eines Tages tanzt die Kömigin vor dem König, der die tinä spielt Plotzlich sieht der König ihren Kopf nicht mehr, was ein übles Vorzeichen ist Er erschrickt, das Plektrum entfallt seiner Hand Die Königin fragt erzurnt, ob sie schlecht getanzt habe Der König etzahlt ihr den Grund seines Schreckens. Sie antwortet, sie habe keine Furcht vor dem Tode, da sie lange treulich die Pflichten einer Laienschwester erfullt habe. Eines Tages aber laßt sie sich im Zorn hinreißen, eine Dienerin fur ein Versehen mit dem Spiegel zu schlagen, so daß sie tot hinfallt. Da sie ihr Gelubde gebrochen, will sie sich selbst den Tod geben. Der König willigt in ihren Wunisch ein, wenn sie ihn nach ihrem Tode bekehren wolle. Sie fastet sich darauf zu Tode, wird als Gott wiedergeboren, und es gelingt ihr, den zu nachst widerstrebenden König zu bekehren indem sie ihm den Gegensatz zwischen den gewalttatigen brahmanischen Asketen und den milden Jama-Monchen handgreiflich vor Augen führt. Er wird ein Anhänger des Jina

Es folgt die Geschichte seines Kampfes gegen Pajjoya (Pradyota) von Unenī (Unavmī) Devadatta, eme bucklige Sklavin, verehrt das Bild des Jina Von einem Laienbruder aus Gandhara, der ebenfalls das Bild ver ehrt hat, erhalt sie Pillen, durch die sie ein wunderschönes Madchen wird Sie erhalt den Namen Suvannaguliya (Goldpille) Sie hat den Wunsch, Pajjoya, den König von Ujjeni, zum Gatten zu erhalten Eine Gottheit unterrichtet diesen von dem Wunsche des Vadchens, und auf ihre Auf forderung kommt er wahrend der Nacht auf seinem Elefanten Nalagiri Sie ist bereit, mit ihm zu fliehen, verlangt aber, daß er das Jinabild mit nehme Paliova kommt daher noch einmal mit einem nachgemachten Jinabild wieder, bringt dieses an der Stelle des echten an und kehrt mit Suvannagulıya und dem Urbilde nach Ujjeni zurück An den Spuren, die Nalagiri zuruchgelassen hat, merkt Udayana daß Pajjoya dagewesen ist. Als die Dienerin vermißt wird und das Welken der Blumen die Unechtheit des Bildes verrat, ist Udayana uberzeugt, daß Pajjoya beide geraubt hat fordert ihn auf, wengstens das Bild zuruckzugeben, aber dieser weigert sich, worauf Udäyana ihm den Krieg erklart Dis Heer des Udäyana droht in der Wuste zu verdursten wird aber durch Pabhavai dadurch gerettet, daß sie Lotusteiche schafft Udayana fordert Pajjoya zum Zweikampf her aus Der erklirt sich zu einem Kampfe zu Wagen bereit, erscheint aber verraterischerweise auf seinem Elefanten Nalagiri auf dem Kampfplatz Udayana besiegt ihn trotzdem und nimmt ihn gefangen, laßt ihm die

Worte 'Mann einer Sklavin' auf die Stirne brennen und fuhrt ihn mit sich fort Drs Jinabild will aber nicht mitgelien Der Anbruch der Regenzeit zwingt Udäyana unterwegs, ein Lager zu beziehen Wahrend des Aufenthaltes im Lager laßt er den Pajjoya wieder frei und krönt ihn mit einer goldenen Stirnbinde, um das Brandmal zu verdecken

Nach einiger Zeit wird Udavana der Welt überdrussig. Er ist gewillt, Mönch zu werden, wenn der Mahävira nach Vivabhava kommen sollte Mahāvīra, der seine Gedanken erkennt, macht sich von Campā auf und kommt in den Garten Miyayana (Mrgayana) zu Viyabhaya Udayana laßt nicht seinen Sohn Abhii, sondern seinen Neffen Kesi zum König krönen und wird von Mahavira zum Mönch geweiht. Er gibt sich strengem Fasten hin Infolge der schlechten Nahrung, die er zu sich nimmt, wird er krank Die Arzte verordnen ihm saure Milch Er kehrt nach Viyabhaya zuruck Die Minister stellen dem König Kesi vor. er strebe, der Muhsale überdrussig. wieder nach der Königsherrschaft. Kesi ist anfangs bereit, sie ihm abzu treten, laßt sich dann aber von den Ministern überreden, ihn zu vergiften Im Hause einer Hirtenfrau wird ihm das Gift in einer Schussel saurer Milch gereicht Dreimal rettet ihn eine Gottheit, indem sie ihm die vergiftete Schussel fortnimmt Aber eines Tages paßt sie nicht auf Udavana ißt von der vergifteten Speise und stirbt. Eine Gottheit laßt einen Staub regen fallen, der die ganze Stadt Viyabhaya verschuttet Noch heute liegt sie im Sande begraben. Nur ein Töpfer, der Udäyana Unterkunft gewihrt hatte, wird von der Gottheit gerettet. Sie erbaut in Sinavalli eine Stadt Kumbhakāravekkha fur ihn und versetzt ihn dahin Prinz Abhii geht nach Campa zu König Koniya Er hegt einen dauernden Haß gegen Udā yana, der ihn von der Thronfolge ausgeschlossen hat, und da er, ohne zu bereuen und zu beichten, stirbt, wird er, obwohl er im übrigen ein frommer Laienbruder ist, als ein Damonenprinz wiedergeboren

Die ganze Geschichte wird in der Dipika des Laksmivallabha!) in Sanskrit erzahlt. Die Erzahlung schließt sich aufs engste an den Prakrit Text an, nur gelegentlich ihn etwas verdeutlichend. Abweichungen von Bedeutung kommen nicht vor")

Wir können aus dieser Erzahlung zunachst den Abschnitt von dem Kampfe zwischen Udäyana und Pajjoya herausnehmen Er ist der Udayana Sage entnommen und wegen der Namensichnlichkeit der Helden in die Udayana Sage eingefugt, obwohl sie mit dieser ursprunglich nichts zu tun hat Personen und Motive der Udayana Sage, wie sie z B im Kom mentar zum Dhammapada, Buch II, erzahlt wird, kehren hier wieder,

<sup>1)</sup> Uttaradhyayanasutra (Calcutta Sambat 1936) S 553ff

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Nicht ohne Interesse ist es höchstens daß die Königin hier vor dem Jina bilde zu dem ima Spiel des Konigs tanzt, und daß es von dem Topfer hier einfacher hießt sayydiarah kumbhakaras tadanin kweied grämäntare käryartham galo bhut sayydiarah kumbhakaras tu Sanipaluam muktah.

656

aber die Rollen sind zum Teil vertauscht. In der buddhistischen Sage nımmt Canda Pajiota von Uneni den Udena von Kosambi gefangen, hier fallt umgekehrt Pajjoya in die Hande seines Gegners Udavana 1) In der buddhistischen Sage entfuhrt Udena die schöne Väsuladattä, die Tochter des Panota, die ihm zunachst als eine Bucklige vorgestellt worden ist, auf dem beruhmten weiblichen Elefanten Bhaddayati, hier entführt Pauova die schone Suvannaguliva, die ursprunglich eine Bucklige war, auf seinem Elefanten Nalaguri, der als Näläguri auch in der buddhistischen Sage erscheint

Im ubrigen ist die jainistische Udayana Sage unverkennbar der bud dhistischen Udravana Sage nachgebildet2). Wie die erste Kunde von Buddha und seiner Lehre durch ein Portrat des Meisters, das aus dem fernen Magadha kommt, in das Reich des Udrayana dringt, so gewinnt in Udayanas Reich die Jama Religion, wenn sie auch hier schon bekannt ist. doch an Ansehen durch die Einfuhrung einer Statue des Mahävira aus dem fernen Gotterreiche Die Geschichte von dem Tanz der dem Tode ver fallenen Königin vor dem lautespielenden König stimmt in beiden Ge schichten genau überein, in beiden schließt sich daran die Bekehrung des Königs durch die als Gottheit wiedergeborene Königin und seine Auf nahme in den Orden durch den Stifter der Lehre selbst. Beide Konige werden von ihren Nachfolgern auf dem Throne ums Leben gebracht. In beiden Erzahlungen wird die Stadt durch einen Staubregen verschuttet zur Strafe fur das Verbrechen des Königs, wenn dieses auch in der jaint stischen Fassung nur in der Ermordung des alten Königs besteht, wahrend in der buddhistischen Erzahlung die Mißhandlung des Heiligen hinzu kommt Und endlich haben auch Hiruka und Bhiruka, die aus dem Unter gang gerettet werden, ihr Gegenstuck in dem Töpfer, der wegen seiner Guttat verschont wird

Was die Namen betrifft, so zeigen die Namen der Königin, Pabhāvai und Candraprabhā, wenigstens eine gewisse Ahnlichkeit. Die Namen der Helden der beiden Erzahlungen, Udräyana und Udäyana, sind identisch, ich zweifle nicht, daß Udäyana aus Uddayana entstellt ist, wie die alteste Handschrift und eine von Jacobi benutzte Handschrift der Tika tatsach lich lesen3) In der Jama Erzahlung ist Udäyana der König der Sindhu Soviras und seine Stadt ist Viyabhaya Viyabhaya wird auch in der Liste der arischen Völker in der Pannavana\*) und in Nemicandras Pravacanasaroddharaprakarana<sup>5</sup>) als Hauptstadt der Sindhu Soviras genannt

<sup>1)</sup> Allerdings kennen auch die Buddhisten die Gefangennahme Pradyotas durch Udayana aber die Begleitumstande sind ganz verschieden, 8 Schiefner, Mahâka tyayana und König Tshanda Pradiota, S 40f

<sup>2)</sup> Die Beziehungen der jamistischen Erzählung zum Avadana und zur Udavana Sage hat richtig bereits Charpentier, The Uttaridhyayanasutra, S 346 erkannt. 3) Jacobi, Ausgewahlte Frzahlungen 28 7DMG LAVII, 671

<sup>1)</sup> Ind Stud 16, 398 Weber, Verzeichnis Bd 2 S 562

<sup>1)</sup> Weber, Verzeichnis Bd 2 S 854

Sottiyaraş ya Cedi Viyabhayam Sindhu Sotşiră || Mahură ya Sürasenā Pāvā Bhangā ya Māsapuri Vattā<sup>1</sup>) |

Ob Vitabhaya, falls das die richtige Sanskritform des Namens ist, im Lande der Sindhus oder im Lande der Sauviras gelegen war, laßt sich vorlaufig micht sagen. Wie aber die jaimistische Liste der Völker und Stadte offenbar junger ist als die aus dem Dighanikäya angeführte, so ist sicherlich auch Udayana erst in spiterer Zeit zum König der Sindhu Soviras gemacht worden. In dem alten Uttarajjhayana ist er der König der Soviras, wie 18.48 zeit

Sovīrarāyavasabho cavttāna muni care | Uddāyano²) pavaso patto gasm anuttaram ||

'Uddayana, der stiergleiche König der Sovirus verließ die Welt und wan derte als Mönch, in den Orden getreten, erlangte er die hochste Vollendung'

War aber Udrayana der König der Sauviras so war auch das alte Rauruka seine Stadt

Nach alledem kann es, glaube ich als bewiesen angesehen werden daß der Schauplatz des Udrīvanāvadāna nicht Ostturkestan sondern das Indusland ist Dieses Avadāna darf also nicht als Zeuge dafur angerufen werden, daß der Vinava der Mülasarvästivädins Bekanntschaft mit zentral asiatischen Verhaltnissen verrate. Die rein indische Sage ist vielmehr erst spater zur turkestanischen Lokalsage gemacht worden und es kann sich höchstens um die Frage handeln ob sie in der Fassung des Avadana oder in der oben angeführten Version des Tsa pao tsang king nach Turkestan gelangt ist Es ist richtig, daß die letztere in einem Punkte genauer zu der Geschichte Huen tsangs stimmt in beiden ist es ein einzelner Mann der den Heiligen und damit sich selbst rettet und er verlißt die Unglucks statte nicht zu Schiff, wie Hiruka und Bhiruka in dem Avadana Allein daß die Schiffsreise in Turkestan aufgegeben werden mußte ist eigentlich selbstverstandlich, und daß sich die beiden Guten von Rauruka dort selb standig in einen einzigen verwandelt haben sollten, erscheint mir eben falls keine schwierige Annahme Anderseits weist die Buddhastatue, die in Huen tsangs Geschichte eine ganz ahnliche Rolle spielt wie das Bild des Buddha in dem Avadana und die überdies in dem Namen ihres Ur hebers Udayana noch die Erinnerung an den Namen des Udrayana des Stifters des Bildes bewahrt zu haben scheint, doch mit Entschiedenheit darauf hin daß die turkestanische Sage auf das ursprungliche Udrayanā vadana zuruckgeht Eme andere Frage 1st es, ob auch der Name der alten

¹) In Malavagaris Kommentar wird Vitabhaya den Sindhus zugeteilt Mathura den Sauviras Papa den Surasenas und Masapurivatța (\*) den Bhangas Das i.t hand greifficher Un im Die richtige Erklaring steht bei Nemicandra wa ober auch die falsehe aug führt wird, die seltsamerweise Kirfel Kosmologie S 226 in seine Tabelle aufgenommen ha.

<sup>2)</sup> Ich glaube daß wir diese Namensform einsetzen durfen wenn auch keine Handschrift des Uttarauh selb t sie bietet

Sauvīra Stadt erst bei der Lokalisierung in Turkestan auf die Trummer statte eines versandeten Ortes übertragen wurde oder ob es tatsachlich ein Rauruka in Ostturkestan gegeben hat

Bezeugt ist uns das turkestamische Rauruka nur durch Huen tsang In dem von Levi so glanzend kommentierten Yaksa Katalog der Mahāmā yuri erscheint Rauruka in V 34 (JA XI, 5, 39) Trigupto Hanumätire Rauruke sa Prabhamkarah Die umgebenden Verse nennen soweit sich die Namen überhaupt identifizieren lassen. Ortlichkeiten des nordwest inchen Indiens Voraus gehen Gandhara, Taksasilā, Bhadrasaila (Var Dasa saila, Chardasaila, meht identifiziert)\*, es folgen Nandivardhana (zwischen Jalālābad und Peshāwar, Var Hingumardana, Hinguvardhana), Vāvibhūmī (mit vielen Varianten, nicht identifiziert), Lampaka (Lamghan) Allein es ware memer Ansicht nach falsch, deswegen hier an das turkestanische Rauruka zu denken Lampaka ist offenbar der nordlichste Punkt der Liste und wie Levi bemerkt, die Grenze Indiens, das turkestanische Rauruka wurde mehr als 1000 km jenseits der Grenze liegen. Schließlich ist für die Bestimmung von Rauruka maßgebend doch auch vielmehr das in demselben Vers genannte Hanumatīra Hanumātīra ist seiner Form wegen ein ziemlich verdachtiger Name, obwohl er durch die tibetische Über setzung gestutzt wird. I tsing und Amoghavaira haben Antipatira vor sich gehabt und, wie Levi bemerkt ist auch das Anühatira das der altere Samghavarman wiedergibt, nur ein Lesefehler fur Anüpatira Die ursprung hche Lesung war also sicherlich Trigupto hy Anupatire, mit einem eingeschobenen hi, um den Hiatus zu tilgen woraus Trigupto Hanumātire verderbt ist Anūpa aber ist das Kustenland von Surāstra, und wenn wir in der Liste der Lander, die Rudradaman beherrschte<sup>1</sup>) Anupa in der Nahe von Sindhu Sauvira finden, so ist es doch das wahrscheinlichste, daß der Verfasser der Yaksa Liste bei seinem Rauruka an die Hauptstadt der Sauvīras dachte, wenn er auch über die genaue Lage des langst verschwun denen oder jedenfalls zu völliger Unbedeutendheit herabgesunkenen Ortes wohl kaum unterrichtet war

Durch außere Zeignisse laßt sich also die Glaubwurdigkeit von Huen tsangs Gewahrsmannern in betreff der Existenz eines turkestanischen Raufuka nicht erharten und es mag auf den ersten Blick vielleicht als ein etwas seltsamer Zufall erscheinen daß diese Stadt dasselbe Schicksal ge habt haben sollte wie das Raufuka der Stuviras Allein wenn man an die standigen Bodenveranderungen denkt, die sowohl im Indusgebiet wie in Otturkestan stattgefunden haben so wird man dieses Zusammentreffen doch nicht als unwahrscheinlich bezeichnen können Gab es aber ein Raufuka in Otturkestan so ist das Auftreten dieses Namens neben Bharuka wohl geeignet, die Annahme einer Kolonisierung des Landes durch Siedler aus dem westlichen Indien zu verstarken

<sup>&#</sup>x27;) Fp Ini VIII 44

## Katantra und Kaumaralata.

Die in Ostturkestan am weitesten verbreitete Sanskrit-Grammatik war das Kätantra Es haben sich eine ganze Anzahl von Bruchstucken von ostturkestanischen Handschriften des Werkes erhalten, von denen bisher die folgenden veröffentlicht sind

- 1 Sv¹ 4 Blatter aus Sangım Agiz, hrsg von Sieg, SBAW 1907, 466ff Kāt 2, 6, 46—50 Stripratyayādhyāya Kāt 3, 1, 1—2, 26 Ohne Kommentar Der Schrift nach aus dem 7 Jahrhundert
- 2 Mu 1 Blatt aus Murtuq, hrsg von Sieg, SBAW 1908, 182ff Kāt 1, 1, 12—23 Ohne Kommentar In Śāradā Schrift, wohl aus dem 9 oder 10 Jahrhundert
- 3 So 59 Blatter aus Sörcuq, hrsg von Sieg, SBAW 1908, 184ff Kāt 1, 1, 1—5, 18 Nipātapāda Mit einem Kommentar Der Schrift nach aus dem 7 Jahrhundert
- 4 Sa² 1 Blatt aus Sangım Agīz, hrsg von Sieg, SBAW 1908, S 204ff Kāt 2, 6, 41—47 Mit einem Kommentar Der Schrift nach aus dem 7 Jahrhundert
- 5 Du 1 Blatt aus Duldur Āqur, hrsg von Finot, Museon N S 12, 193ff Kāt 1, 2, 4—9 Mit einem Kommentar Die Schrift zeigt, soweit die beigegebene Tafel ein Urteil erlaubt 1), den archaischen Typus der nordlichen turkestanischen Brähmi, wie ich ihn SBAW 1922, 243f, oben S 526f kurz charakterisiert habe Die Handschrift stammt also spatestens aus dem Anfang des 6 Jahrhunderts, ist aber wahrschenlich betrachtlich alter

In der Berliner Sammlung haben sich jetzt noch ein paar Reste von anderen Handschriften gefunden. Das erste Fragment ist ein schräg abgrissenes Stuck vom linken Ende eines Blattes, das aus Qyzil stammt Es ist 5,3 cm hoch. Da sich die beiden ersten Zeilen mit zweinlicher Sicherheit erganzen lassen, laßt sich auch die ungefahre Lange des Blattes errechnen, sie muß etwa 18 cm betragen haben 4,5 cm vom linken Rand ist das Schurloch. Nur die eine Seite des Blattes ist beschreben, der Inhalt zeigt, daß es nicht das erste, sondern das letzte Blatt einer Handschrift war. Ob am Rand eine Zahl gestanden hat, wage ich nicht zu entscheiden. Undeutliche Spuren sind zu erkennen. Die Schrift zeigt den gewöhnlichen spateren Typus der nordturkestanischen Brähmi

Der Text des Blattes, soweit wie möglich erganzt, lautet

1 šasasceu vā pararupam! — um-akūrayo(r+m)[m](adhye — akūraghosavalos-ca — aparo lopyo+nyasvare yam vā — ābhobhyām+evam eva) ! Lics rāpam

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) In der Reproduktion haben die Buchstaben bisweilen ganz selfsame Formen, die unmöglich dem Schreiber zur Last fallen können, siehe z B das den in parif en A 1, das må in lejam åpadgate A 1, das må in ma augadham manaugadham B 2

- 2 svare bhaqoqhobhyāñ ca —2 ghosavati lopam nāmiparo rav gho (saratsraraparah - rapraktir anamiparo-pi - esasaparo mangane lopyah - na)
- s visarjaniyahlopes punah sandhih ro re lopam [sv][araseca nūriin dırahah — dırıbhatam svaraparas chakarah ||)
- 4 yah || ca va h ah ar ra4 no hangho ut āho [ho] - - -
- 5 hah wra para nis nir ud duh sam vy av anu paryy abhy adhih 6 prati
- 6 vilāryyādih pūrivalāryye nia isyate kiacit pūrviaparo sarīvau ------
- ² bhaqoghobhyañ sca --- ist unter der Zeile nachgetragen 3 Lies visarjaniyalope Lies heava 5 Lies ni Lies adhi

Die ersten drei Zeilen geben den Text der Sutras 1, 5 6-18, also einen Abschnitt, der uns auch in So vorliegt. An mehreren Stellen zeigen sich aber Abweichungen von Durgasimhas Rezension. In der letzteren lautet 1. 5 6 se se se vā vā pararupam. in der Handschrift sasasesu va pararupam Sicherlich hatte So dieselbe Lesart Von dem Sütra findet sich hier aller dings Bl 45a 1 nur der Schluß vä pararupam aber was von dem Anfang der Erklarung der Regel in den folgenden Zeilen erhalten ist ist offenbar zu erganzen (visarjaniyah khalu sasase)su1) pratyayesu (pararupam2) apadyate 11)bhasaya, und das laßt darauf schließen daß auch im Sutra sgrasesu anstatt se se se zā stand Hatte der Kommentator die Lesung Durgasımlas vor sich gehabt, so hatte er gewiß in seiner Erklarung se va se va se va pare gesagt so wie er 1 5, 1 (Bl 42a 1f) (visarjaniyas ce) ch(e) ra sam durch risa(rjaniyah khalu ce va che va pa)re sakaram apadya(te) oder 1, 5, 3 (Bl 42b 3f) te the va sam durch (visarjaniyah khalu te) vā the 1a paris) sa(kāram apadyate) erklarts) Die unbeholfene Fassung des Sutra i 5,6 in Durgasimhas Rezension ist offenbar unter dem Einfluß von 1 5 1-3 entstanden Warum freilich der Verfasser nicht auch in ienen Sūtras das leicht irrefuhrende vā vermieden und visarjaniyas cachayoli sam tathayoh sam und tathayoh sam gesagt hat ist schwer zu sagen, Dur gasımla bemerkt pratyekan vatra samuccaye balavabodharthah Jedenfalls ist die Fassung von 1 5 6 in der turkestanischen Rezension viel glatter, und es ist kaum zu bezweifeln daß sie auf spaterer Verbesserung beruht

3) Li 3 pare

<sup>1)</sup> Lies 1 işaseşu 2) Oder parasya rupam 1) Dis analoge Sutra 1 5 2 et in So wie sel on Sieg bemerkt samt dir Ir klirung durch ein Versehen des Schribers fortgefall n. Es sind in Bl 42b If nur Resto der Beispiele erhalten (Lah filsa)yati - Lahe (lies Lie) filsaya(ti - kah fhaka rena - kas thalkarena - [[

Das Sütra 1, 5, 8 aghosaiatos ca in Durgasimhas Rezension fehlt leider in unserer Handschrift In So lassen die Bl 46a 3 erhaltenen Reste, wie Sieg bemerkt hat, erkennen, daß es (akā)raghosavatos (ca) lautete Auch das ist offenbar eine spatere, verdeutlichende Fassung des Sütra

Zwischen 1, 5, 10 und 11 von Durgasimhas Rezension ist in unserer Handschrift ein Sütra eingeschoben bhagoghobhyān ca Das Sütra ist unter der Zeile nachgetragen, aber sicherlich von dem Schreiber selbst, und da sich das Sütra an derselben Stelle auch in So findet (Bl 49a 1ff 1), so ist die ursprungliche Weglassung des Sütra in unserer Handschrift als ein reines Versehen des Schreibers zu erklaren. Den Text des Sütra und des Kommentars in So hat schon Sieg herzustellen versucht. Vielleicht lautete das Sūtra in Šo mit Unterdruckung des Sandhi bhagoaghobhyām ca, so wie auch Pānini in seiner Regel 8, 3, 17 bhobhagoaghoapūrvasya yo 'śi sagt, jedenfalls brauchte der Kommentator in der Erklarung von 1, 5, 11 (Bl 48a1) die Form bhag(o)a(ghobhyām) Mir scheint es sehr deutlich zu sein, daß wir es hier mit einer Erweiterung des Sütra-Textes in der turkestanischen Version zu tun haben Es ist ohne weiteres begreiflich, daß der Verfasser des Kätantra die von Panini 8, 3, 17 im Verein mit bhos genannten bhagos und aghos wegen der Seltenheit ihres Vorkommens fortließ, aghos ist nach dem PW außerhalb der grammatischen Literatur überhaupt noch nicht belegt Anderseits ware es bei der unverkennbaren Neigung das Katantra zu vervollstandigen, ganzlich unverstandlich, warum man das iene Wörter behandelnde Sütra gestrichen haben sollte, wenn es einmal im Texte stand Daß man die Regel über bhagos und aghos spiter vermißte, zeigt auch die Bemerkung Durgasimhas unter 1 5 10 bho ity amantranaukāropalaksanam Lecit Wahrend sich diese Leute mit einer kunstlichen Interpretation des uberheferten Textes begnugten ging man in Turkestan oder in dem Lande, aus dem die turkestanische Version stammt, weiter und fugte ein eigenes Sütra uber bhagos und aghos in den Text ein

Die Sütras 1 5, 12 und 13 in Durgusinhas Rezension sind in unserer Handschrift, wie die Schreibung zeigt, in ein einziges Sütra zusammen gefaßt nämiparo ran ghoßestadtsturaparah) Das gleiche ist in So der Fall (Bl 48b 2ff), wie außer der Schreibung dus vorangestellte Beispiel für die in der Regel gelehrte Operation beweist\*) agnisch dahatss-

(nāmipa) to ram gho(varadstaraparah) In diesem Falle hat die turkestanische Version sieherlich das Ursprungliche bewahrt Durgasimhi bemerkt zur Erklarung von 1, 5, 12 (nāmiparo ram) nāminah paro risarjaniyo ram āpadyale | mirapek ah supik | sutuh | irātartham racanam idam Liebichi) betrachtet in seiner Übersetzung mirapek ah als das Beispiel für

<sup>1)</sup> Die Blatter 48 und 49 sind vertauscht

<sup>2)</sup> Sieg a a O S 203 hat die Sache durch Durgasimha irregeleitet, nicht richtig

<sup>3)</sup> Zur Einführung in die indische einheimische Sprachwissenschaft. I. Das hätantra

die Regel Allein warum sollte nirapelsah hier als Beispiel gegeben sein, wo es doch genau so gut als Beispiel für 1, 5, 13 (ghosuvalsuaraparah) denen könnte? Die wirklichen Beispiele sind offenbar supäh und suläh, wie ja auch die Bemerkung zeigt 'Diese Regel (ist) um des äh und äh willen (gegeben)' Die Stamme der beiden Wörter lauten supis 'gut gehend', sutus 'gut tönend', die Nominative supäh, sutuh Damit sich diese Formen ergeben, mussen die aus supis, sulus nach der gewöhnlichen Weise ent standenen supah, suluh zunachst in supir, sulur gewandelt werden, dann können davon nach der Regel Kät 2, 3, 52 ruror rürau die Nominative supäh, sulüh') gebildet werden, wie der Nominativ gih von gir Es braucht wohl kaum gesagt zu werden, daß der Verfasser des Kätantra Formen wie supäh und suläh nicht berucksichtigte Um ihre Bildung auch nach den Regeln des Kätantra zu ermöglichen, hat man nachtraglich durch den Kunstgriff des Yogavibhäga das Sütra nämiparo ram gewonnen, wonach der Visarjaniya nach nämin, wie Durgasinha sagt, nirapelsah d h un abhangig von allen Bedingungen, zur wird

In Zeile 3 schließt der Abschnitt über den Sandhi, das yah in Zeile 4

1st, wie wir spater sehen werden, zu (pañcamodhyā)yah zu erganzen Es folgen auf unserem Blatt dann aber noch drei Zeilen, in denen zu nachst nipatas aufgezahlt werden. Der Anfang ca iā hāhana deckt sich mit dem Anfang des Gana cadayah bei Panini (1, 4 57) In Zeile 5 findet sich eine Liste von upasargas, mit pra para beginnt auch Paninis Gana prädavah (1. 4. 58) In der letzten Zeile scheinen Regeln über den Sandhi von nipatas enthalten zu sein. Auch die letzten, fast völlig zerstörten Blatter von So haben offenbar von den nipatas und upasargas gehandelt, 54b l 1st nipā[t] cā 58a [pa u]pa zu lesen Auch die svarādini, die Pān 1. 1. 37 in enger Verbindung mit den nipātas genannt sind scheinen hier aufgezahlt gewesen zu sein, siehe 55a 4 (a)/nta/h svah p/r/ātah In So werden ferner im Kommentar zu 1, 1, 20, um das im Sütra genannte nadam zu erklaren, die vier Wortarten aufgeführt, in 7b 2f ist offenbar padam zu erhairen, die vier Wortstrein aufgehuntz, in 19 21 see Souenbar (aumagnow dikyāluyawa saya),aorgapam mal/pāluyam) zu lesen Es werden dann fur jede Kategorio Beispiele angefuhrt, von denen fur das Nomen ist vrl.sogmi(h), von denen fur das Verbum pacyate erhalten In der Stelle uber die upasargas und mipālas 8a 3 ist zu lesen aupa-faargapam punah - pra para) ni - nir ud duh sam iy ava(nu) tufe)vamādi naspātas(am punah -) styetamnathanjum panan—)
(dd.) Hier sind also die Regeln, die in unserer Handschrift in Zeile 4 und 5
stehen, zitiert, sogar der Fehler ni für ni kehrt hier wieder. Nun wissen
wir, daß die Kasmir Rezension am Schluß des ersten Buches einen nipä tapada hatte, es zeigt sich, daß dieses Kapitel auch in der turkestanischen Rezension das erste Buch beschloß Das Kapitel war in Slokas ab

<sup>1)</sup> Der Visarjanija aus r ergibt sich nach hat 2 3 63

gefaßt¹) und offenbar sehr kurz, nach unserer Handschrift scheint es nur etwa 4 oder 5 Ślokas umfaßt zu haben

In Qyzıl haben sıch auch noch Reste einer zweiten Handschrift des Kätantra gefunden Es sind zwei größere und vier kleine Bruchstucke, von denen sich zwei mit Sicherheit als zu dem einen größeren Bruchstuck ge hörig erkennen lassen. Die Blatter sind 7,5 cm hoch, ihre ursprungliche Lange laßt sich nicht bestimmen Das Schnurloch ist 9 cm vom linken Rand Die Schrift ist der nordwestlichen Brähmi aus dem Anfang der Gupta Zeit, so wie sie in der Handschrift der Kalpanāmanditikā (Kalp.) vorliegt, noch sehr ahnlich Ich verweise insbesondere auf das la, dessen Vertikale auch hier noch weit über die Zeile hinausragt, wahrend sie in den Gupta Inschriften auf die Zeilenhohe verkurzt wird2) Das U ist junger als das von Kalp, es zeigt die kraftige Kurve, die in allen nordwestlichen Inschriften der Gupta Zeit erscheint<sup>3</sup>) Gewisse Eigentumlichkeiten lassen aber doch erkennen, daß die Schrift von einem turkestanischen Schreiber herruhrt, was 1a auch schon dadurch nahegelegt wird, daß die Handschrift auf Papier geschrieben ist. In funf Zeichen macht sich der turkestanische Charakter der Schrift bemerkbar

- 1 Das na zeigt noch die schleifenlose Form von Kalp , die Schleifen form dringt erst im letzten Viertel des 5 Jahrhunderts in die nordwestliche Schrift ein\*) In unserer Handschrift wird aber der rechte Teil der Hori zontale so stark gekrummt, wie es in der indischen Schrift, solange die schleifenlose Form besteht, wenigstens im Norden überhaupt nicht üblich ist Das Zeichen ist deutlich der Vorlaufer des na der nordturkestanischen Schrift des 7 Jahrhunderts hier ist die Rundung zur scharfen Ecke ge worden Zwischenstufen finden sich in der Handschrift Du des Katantra, in dem Schenkungsformular Nr I (SBAW 1922 S 243f, oben S 526f) und in Blatt A—F V 5 des Schenkungsformulars Nr XI (SBAW 1930, S 18f, oben S 607f)
- 2 Das ma unterscheidet sich von den Zeichen in Kalp dadurch daß die Feder zunachst nicht von links nach rechts geführt ist, wodurch das kleine Strichelchen am oberen Ende des linken Teiles des Buchstabens entsteht, sondern gerade umgekehrt von rechts nach links Dis ist in Indien, soviel ich weiß, überhaupt niemals geschehen Wohl aber erklart sich daraus die Kastenform die der obere Teil des ma der spiteren nord turkestanischen Schrift zeigt sie ist dadurch entstanden, daß das obere kleine Strichelchen immer weiter und schließlich bis an die Vertikale verlangert und, der ganzen Tendenz der Schrift entsprechend die Rundungen zu Ecken umgestaltet wurden Die vorhin genannten Handschriften weisen sehon etwas weiter entwickelte Formen auf als unsere Bruchstucke

<sup>1)</sup> In dem in Zeile 5 erhaltenen Halbsloka ist eine Silbe durch ein Versehen des Schreibers fortgefallen 2) Genaueres Bruchstücke der Kalpanamanditika S 13f

<sup>\*)</sup> Ebd S 14 \*) Ebd S 10

- 3 Der untere Teil der linken Seite des A ist in unserer Handschrift eine am linken Ende im spitzen Winkel nach rechts umgebrochene Horzontale Das A in Kalp laßt sich in diesem Fall nicht vergleichen, da es eine ganz eigentumliche Form mit völligem Schwund des unteren Teiles zeigt1) Das A unserer Handschrift laßt sich ohne weiteres als Fortsetzer des A der Kusana Zeit begreifen, und daß in der nordwestlichen Schrift ım Anfang der Gupta Periode der untere Teil des Zeichens eine ganz ahn liche Form hatte wie in unserer Handschrift, macht die Kunferolatte von Indor aus dem Jahr 465 (GI Nr 16) zur Gewißheit Hier ist der untere Teil der linken Seite des A (in ajasrikam Z 9) prinzipiell noch derselbe wie in unserer Handschrift, nur ist der Winkel zum Bogen abgerundet Mit dem Ende des 5 Jahrhunderts wird dann der untere Bogen dadurch, daß er einen Schwung nach links erhalt, gewissermaßen umgedreht. Die fruhesten epigraphischen Beispiele für dieses dem Nägari Zeichen schon ahnliche A bieten wohl die Käritaläi Platten aus dem Jahr 493 (GI Nr 26)2). die neue Form findet sich aber auch schon in den ersten drei Teilen des Bower Manuskripts, also im dritten Viertel des 4 Jahrhunderts obere Teil der linken Seite des A weist ganz dieselbe Veranderung des Duktus auf wie der obere Teil des ma In der Form, in der das A in unserer Handschrift erscheint, ist es die Vorstufe des nordturkestanischen A des 7 Jahrhunderts Dies entstand dadurch, daß der untere spitze Winkel abgerundet und dann die beiden freien Enden des oberen und des unteren Bogens nach rechts bis zur Vertikale verlangert wurden Die Zwischen stufen mit dem teilweise schon abgerundeten Winkel3), aber noch nicht bis zur Vertikale ausgezogenen Enden zeigen die obengenannten Hand schriften
- 4 Das ya unterscheidet sich von den Zeichen in Kalp dadurch, daß der mittlere Aufstrich oben ein wenig nach rechts gebogen ist was wiederum als eine Eigentumhehkeit der turkestanischen Schrift bezeichnet werden muß Sie kehrt in dem ya des Schenkungsformulars Nr XI AR und B wieder, aber Du das Schenkungsformular Nr I und Bl AV und C—FV 5 des Schenkungsformulars Nr XI haben stark abweichende Formen die wahrscheinlich einen anderen Ausgangspunkt haben so daß die Entuicklung des turkestanischen ya vorlaufig noch nicht klar zu überschen ist

5 Auch das ka wercht schon ein wenig von der indischen Form ab In Kalp sind die beiden Enden der horizontalen, ursprunglich ganz ge

<sup>1)</sup> halpanâmandıtıka S 12f

<sup>1)</sup> Siehe acdia 7 8, dy a 2 10 In Acchetta Z 18 set das A in der Phototypie und utleh und das A on Asphotalant 7 10 das Bühler in seine Schriftafel IV, IV, 2 unifernommen hat set jedenfalls anormal Lin dem A der spieteren Gupta Zeit ganz alinliche Zeichen findet sich übrigens schon in d. r. Kusana 7 it in der Mathura In sehrift 1-p In I 385 PT.

a) In dem A von anena in Nr M B R 1 anena D R 6 ist aber der Winkel noch enne d utlich

raden Querbarre leise gesenkt, in unserer Handschrift ist das rechte Ende zu einer kräftigen Kurve umgestaltet. Aus dieser Form hat sich das ka der spateren nordturkestanischen Schrift entwickelt, indem genau wie beim na die Kurve zur Ecke verandert wurde. Daß die Form, in der das ka in der Handschrift erscheint, erst in Turkestan entstanden ist, wird dadurch bestatigt, daß sich das ka der nordwestlichen Schrift in Indien in ganz anderer Richtung entwickelt, hier wird das linke Ende der Querbarre bis zum Ende der Vertikale verlangert, wofur die frühesten Beispiele in Teil 1—5 des Bower-Manuscripts vorliegen. In Du und den beiden Schenkungsformularen hat das ka noch ziemlich dieselbe Form wie in unserer Handschrift, doch tritt in Nr XI A V das Eckige in der Form des Buchstabens, ebenso wie beim na, schon stark hervor

Die palaographische Untersuchung unserer Bruchstucke ergibt, daß im Norden Ostturkestans die Schrift um die Mitte des 4 Jahrhunderts begann, sich von der aus dem nordwestlichen Indien eingeführten Brähmf zu differenzieren Wir werden den Zeitpunkt nicht weiter herabrucken durfen, da das la in der spateren turkestanischen Schrift immer die über die Zeilenhöhe hinausragende Vertikale zeigt, also in dieser Form über nommen sein muß Anderseits verbietet die Entlehnung des U in der Form mit der Kurve, die sich unverandert erhalten hat noch höher hinaufzugehen Die Abweichungen von der indischen Brähmi, die unsere Handschrift erkennen laßt, sind noch nicht bedeutend, wir werden sie daher, ohne ihr Alter zu überschatzen, der Zeit um 400 n Chr zuweisen durfen

Die beiden größeren Bruchstucke tragen auf der Ruckseite die Blatt zahlen 14 bzw 15 Diese beiden Blatter enthielten zusammen 22 Sütras mit Kommentar Auf den fehlenden ersten 13 Blattern könnten demnach etwa 143 Sütras mit Kommentar gestanden haben Der erhaltene Text beginnt im Kommentar zu 2, 1, 44 In Durgasimhas Text fehlen davor nur 122 Sütras, die Handschrift enthielt also jedenfalls auch das erste Buch, und zwar wahrscheinlich einschließlich des Kapitels über die mpälas

Der Text der Bruchstucke lautet

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Linkes Endstuck und je ein Mittelstuck vom oberen und vom unteren Rande Der Abstand zwischen den Bruchstucken laßt sich nur ungef\u00e4hr bestimmen

```
R 1 [8] - lalsm1 - 81
                                       supām antah - [a] v [r]
  2 lopam adyate2 --
                                     (tad bha) taty agnim - patu[m] -
  3 gnf1] tisthafta]h -
                                                 - fpatl
  [d]ya[t]e sakā[ra]sya [ca]
  s dhenu - śas = jaśa(tanāh)
  6 [a]gneh khalu [pa]ra(sya)
                                                tad [bhava](ti)
  7 (nam a)[sra]ram - [ta](d bharati)
                                                     || a[d]o
    2 Lies apadyate
                              Blatt 151
V \circ [y] \quad t[i] \quad n \circ \overline{a}tra \longrightarrow [t]ya[d]
  2 dasah pade mah — utram mät [--] tad bhava[t](1)
  3 ay - o av - vyañjanam a[s]varam - r[e]
  a nadisraddhābhyah — he zyaktikarane — tad bhafval/ti)
  s ś ca - [ja]śatanāh - e ay - o av - vyanjana(m asvaram -)
  s gneh khalu s = ed bharati uh od [bha]vati nasinasor a
  7 patos s[v]a(m) - || gos ca - dha - ta [-] (nas)[i -] na(s) [-]
R 1 g/o/s=siam - || nir au sapurviah - dhā - [a](gni -)
  2 dha - sakhi - pati - ta - ni = sakhipatyoh khaflu]
  z ta - nafs]ı - nas - nası - nas - nasa - nasa nası
  ı tad bhavatı sakhyur anayah — sakhyus svam — patyur ānayah
      patyus svam' - ||
  s rati saha purvvena siarena — vya[n]janam as(varam)
```

- 6 ta si rdantasya khafll(v) a
- 7 =(bha)[rat]r sasr [p]pra[tya](y)e
  - 1 Linkes Endstuck
    - <sup>2</sup> Die Worte von patyur bis stam sind nachtraglich über der Zeile eingefügt ΑI

Der Text erfordert einige Erläuterungen

<sup>\*</sup> Stuck aus der Mitte 1 M ttelstück vom Rand

## Blatt 14

V 1 und 2 Das sarvvanā. könnte zu der Annahme fuhren, daß das Blatt in der Erklarung von 2, 1, 43 sarvanāmnas tu sasaio hrasvapūriās ca beginne, allein dann könnte Zeile 2 nicht schon mit den Beispielen für 2, 1, 44 drityātrtīyābhyām iā anfangen Wahrscheinlich gehören die beiden ersten Zeilen dem Kommentar zu 2, 1, 44 an, und es war in diesem auf die vorhergehende Regel, deren Bestimmungen ja für 2, 1, 44 fortgelten, Bezug genommen

V 3 und 4 Die Stelle gehört der Erklarung von 2, 1, 45 nadyā ai ās ās ām an Zeile 3 ist etwa zu erganzen (nadyāh) khalu parāni navan(t)i (ai ās ās ām iti yathāsamkhyam bhavanti), in Zeile 4 stehen die Beispiele

(nadyar) - nadyāh - nadyāh - na(dyām)

V 5 Die erhaltenen Worte stammen aus der Erklarung von 2, 1, 46 sambuddhau hrasvah Sie lassen sich in Übereinstimmung mit Durgasimhas Kommentar etwa erganzen (nadyäh sambuddhau hrasvo bhajvati he nadi—(he tadhu ||) Die folgenden unter die Zeile herabhangenden und durch ein aksara getrennten 1 und m sind Reste des Sütra 2, 1, 47, es ist zu erganzen (amsasor ädir 1)1(opa)m

V 6 (na)dım — nadīh — sınd Beispiele für die Regel 2, 1, 47 Auf fallig ist, daß dahinter noch ein mit na beginnendes Wort zu stehen scheint, mas sollte wie in Durgasimhas Kommentar vadhām — tadhāh erwarten Die im Anfang der Zeile stehenden Worte, die zu rephasor vv(1)sa(r)jja-(nijah) zu erganzen sind, sind das Sütra 2, 3, 63, das im Kommentar zitert ist, um den Übergang von nadīs in nadīh zu rechtfertigen

V7 alaksmitandryoh 'außer in laksmī und tandrī', macht den Eindruck, Teil eines Sūtra zu sein, und in der Tat erwartet man eine derartige Angabe als Ausnahme zu 2, 1, 48 īkārāntāt sih, wonach das s des Nominanativs (si) nach einer auf ī auslautenden nadī schwinden soll In 2, 1, 9 wird der Terminus nadī für Stamme auf ī und ū vorgeschrieben, wenn sie etwas Webliches bezeichnen īd ūt stryākhyau nadī. Darunter fallen auch Worter wie laksmī und tandrī, sae mußten also auch nach 2, 1, 48 den Nominativ Singularis ohne s bilden. Offenbar ist in der turkestunischen Ver sion alaksmītandryoh dem Sūtra 2, 1, 48 hinzugefugt, wahrend Durgasimha die Ausnahme für laksmī, die er ebenfalls bemerkt hat, kunstlich in das Sūtra hinein interpretieren will Allerdings muß ich bekennen, daß ich seinen Gedankengang nicht verstehe, er sagt nur ikūro 'nto yasmād iti kim | laksmīh'] Die turkestanische und Durgasimhas Rezension verhalten sich also in diesem Tall genau so zueinander wie in der Regel über den

<sup>1)</sup> Auch Pannu lehrt die Erhaltung des s hinter laksmi usw nicht ausdrucklich für ihn lag aber auch keine Veranlassung dazu vor, da er in 6, 1, 68 den Abfall der Nominativendung s nach dem Femininsuffix ni lehrt, laksmi, tari tantri usw sind aber nicht mit sil gebildet. Siche Upadis 3, 158—160, wo Ujiyaladatta für laksmi auch eine abweichende Weinung anführt.

Sandhı von bhagos und aghos (1, 5, 10) Von tandrī wird im Kommentar zu Unādis 4, 66 der Kominativ tandrī gelehrt, daneben kommt allerdings auch tandrīh vor, und in Candragomins Unādis 1, 88, 89 wird hintereinander tandrīh, laksmih aufgefuhrt Die Worte ikārāntād iti kasmāt leiten naturheh ein Gegenbeispiel für die Hauptregel wie etwa radhāh ein

R1 Der Anfang der Zeile gehort noch dem Kommentar des erwei terten Sütra 2, 1, 48 an. Es wird erst der Stamm laksmi, dann die Endung si gegeben und darauf folgte offenbar die fertige Form laksmih. Die Worte supöm antah stammen wahrscheinlich aus der Erkhrung des folgenden Sütra 2, 1, 49 vyanjanäc ca, doch bleibt mir ihre Bedeutung an dieser Stelle unklar Auch das dahinterstehende Wort, das wohl asvara war, weiß ich nicht zu deuten

R 2 lopam ādyate (verschrieben fur āpadyate) ist Teil der Erklarung von 2, 1, 50 agner amo 'kārah, die bei Durga-imha agnisamjāakāt paro 'mo 'kāro lopam apadyate lautet Die weiterhin angeführten Beispiele (tad bha)ratu agnim — patum sind dieselben vie in Durgasimhas Kommentar

bha)raty agnum — patum sind dieselben wie in Durgasimhas Kommentar R 3 (a)gni tisthatah ist das Beispiel für 2, 1, 51 aukärah pürvam Es folgte wahrscheinlich als Beispiel für einen u Stamm paifü tisthatah)

R 4 und 5 Die Worte dyate sakarasya ca stammen aus dem Kom mentar zu 2, 1, 52 saso 'kārah sas ca no 'striyām Wie sie zu erganzen sind zeigt die allerdings etwas abweichende Erklarung Durgasimhas agneh parah saso 'karah pāriaswaram āpadyate | sas ca no bharati | astriyām In Zeile 5 steht das Gegenbeispiel das durch die Bestimmung astriyam in dem Sutra verunlaßt ist Es wird zuerst der Stamm dhenu angefuhrt, dann die Endung sas Ehe die fertige Form dhenuh, die in der Handschrift verloren gegangen ist, gegeben war, war noch eine Bemerkung eingeflochten, die nach Bl 15 R 3 zu jasa(tanāh) zu erganzen ist Der Sinn dieses Wortes ist offenbar 'j, ŝ, t und n im Anlaut einer rubhakti sind anubandhas, die nach 3 8 31 für die Sprache selbst nicht verwendet werden¹ 'Da diese Bemerkung im Kommentar immer wieder vorkommt, ist sie formelliaft abgekurzt worden

R 6 und 7 Die erhaltenen Worte agneh khalu para(sya) gehören dem Kommentar zu 2, 1 55 tã nã an, Durgasimhas Erklarung lautet agneh Kommisja täcaanasya nädešo bhavati tad bhava(ti) leitet the Beispiele ein Die Buchstabenreste im Anfang von Zeile 7 lassen sich nach 15 V 3, 5, R 5 mit Sicherheit zu (tyañ)anam ajsvaram herstellen Das ist das ab gekurzt zitretre Sütra 1, 21 (nach Durgasimhas Zahlung) das hier wahr scheinlich um der Gegenbeispiele, etwa buddhy-a, dhem-ā, willen angefuhrt war. Ich vermute daher auch, daß das folgende ta zu ta(d bhavati), den Eullettungsworten fur diese Gegenbeispiele, zu erganzen ist. Die Abkuraung

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Dis cellulus the im Anlaut einen anubandha haben sind im håtantra nach 2 1,2 jus (Nom Pl.) Aus (Alk Pl.) [3] (Instr bing.) se (Dit Sing.) Aus. (Ml. Sing.) ses (Gen. Sing.) se (Lok. Sing.)

der zitierten Sütras ist in den turkestanischen Handschriften des Kätantra Kommentars ganz gewöhnlich. In So wird in der Erklarung der ersten Sandhiregel (1, 2, 1) das Sütra 1, 1, 21, wie schon Sieg, a a O S 197, bemerkt hat, im vollen Wortlaut zitiert, der Kommentar lautete etwa (11a 4ff) (sa)mänah lhalu pürvvah — (saiarne pratyaye dirghibhaia)t(i) paraš ca lopam äpa(dyate — vyañyanam asvaram param) varnan na(yet — tad bhavati danda agram —) dandägra(m) usw. In dem Kommentar zu den folgenden Sandhiregeln findet sich haufig ein vyam, so 13a 1 (1, 2, 3), 13b 4 (1, 2, 5), 15a 1 (1, 2, 7), 16b 1 (1, 2, 10), 18a 2 (1, 2, 15), 19a 4 (1, 2, 16), 31b 4 (1, 4, 5), 33a 2 (1, 4, 6), 35a 3 (eingeschobenes Sütra), 37b 3 (1, 4, 12), 39b 3 (1, 4, 13), 40a 4 (1, 4, 14), 43b 2 (1, 5, 4), 45a 3 (1, 5, 6), 47a 1 (1, 5, 9). Sieg, S 190, vermutet, daß vyam soviel wie vyälhyänam sei, allem es ist zweifellos das noch weiter als in unserer Handschrift gekurzte Zitat des Sütra 1, 1, 211)

Da vor dem ado auf dem kleinen Bruchstuck noch der vertikale Doppelstrich sichtbar ist, der den Abschluß einer Sütraerklarung anzeigt (vgl  $15~\rm V~7,~R~1,~4$ ), muß ado der Rest des Sütra 2,1,54~ado 'muś ca sein

## Blatt 15

V 1 und 2 Diese Zeilen gehören noch der Erklarung von 2, 1, 54 an y 1a nätra wird zu amwyet nätra zu erganzen sein Im folgenden werden offenbar im Kommentar eine Reihe von Regeln zitiert, die für die Bildung der Torm amunä in Betracht kommen Das tyad ist wahrscheinlich der Rest von 2, 3, 20 tyadädinäm a mbhallau<sup>2</sup>) In der zweiten Zeile haben wir 2, 2, 45 (a)dasah pade mah und 2, 3 41 utvam mät Das tad bhavat(1) fuhrt dann wie gewöhnlich das Beispiel amunä ein

V 3 Die Reste stammen aus dem Kommentar zu 2, 1, 55 ir ed ur og jas, wonach z B aus agni und palu vor jas zunichst agne as, pato as werden Im Kommentar werden die Sütras 1, 2, 12 (e) ay und 1, 2, 14 o av zitiert, nach denen sich die Formen agnay-as, palav-as ergeben Dann wird abgekurzt zu iyañjanam asiaram, Sütra 1, 1, 21, zitiert, das zu agnayas, palavas führt Das nachste Sütrazitat, von dem sich nur re erhalten hat, ist 2, 3, 63 rephasor visarjanīyah, nach dem die endgultigen Formen agnayah, palavah zustande kommen

V 4 Das Erhaltene gehört dem Kommentar zu 2, 1, 56 sambuddhau ca an Das Sütra lehrt die Bildung der Vokative agne, dheno usw Im Vokativ tritt nach 2, 1, 5 ämantrite sih sambuddhik zunachst die Nominativendung s (si) an, diese fallt nach 2, 1, 71 hrasvanadišraddhäbhyah sir lopam nach Stammen auf kurzen Vokal und femininen Stammen auf i und ä ab Im Kommentar wird das Sütra 2, 1, 71 abgekurzt zu (hrasva)nadi-

<sup>1)</sup> In vollem Wortlaut wird das Sütra außer in 11b 2 nur noch in 42 a 3 (1, 5-1) Eitiert

<sup>2)</sup> Nach Durgasupha zu 2 1, 25 gehört adas zu den tjadådayah

śraddhābhyah zitiert Dann folgen die Bemerkung, daß he zur Verdeutlichung hinzugefugt sei he vyaktīkarane, und endlich, durch tad bhava(ti) eingeleitet, die Beispiele

V 5 Die Zeile gehört in den Kommentar zu 2, 1, 57 ne Das śca weiß ich nicht zu erganzen Die übrigen Bemerkungen erklaren die stufenweise Entstehung von Formen wie agnaye, palare usw Nach dem Sütra ergeben sich zunachst agne + ne, palo + ne Das jaśalanāh des Kommentars deutet, wie schon zu 14 R 4 und 5 bemerkt ist, an, daß die Anubandhas fortfallen mussen Dann werden die Sütras e ay (1, 2, 12) und o av (1, 2, 14) zitiert, nach denen die Formen agnay e, patave lauten wurden Das letzte Zitat, das zu vyañjana(m asvaram) zu erganzen ist, ist wiederum 1, 1, 21, das zu den wirklichen Formen agnaye, patave führt

V 6 Das Erhaltene stammt aus dem Kommentar zu 2, 1, 58 nasınasor alopas ca Fur s = 1st offenbar ih zu lesen Die ganze Erklarung lautete etwa (a)gneh khalu ih ed bharatı ih od bharatı nasınasor a(karalopas ca)

V 7 Das patos svam im Anfang der Zeile ist das letzte Beispiel für die Gentivvbildung nach 2, 1, 58, svam ist hinzugefügt, um den Gentiv von dem formell gleichlautenden Ablativ zu unterscheiden Gos ca ist das Sütra 2, 1, 59 Die Erklarung beginnt mit dhā — ta — Diese zunachst ratselhaften Zeichen werden durch 15 R 2 klarer Der Kommentator gibt dort hinter dhā das linga, den Stamm, hinter ta die vöhalh, die Endung, um die es sich in der Regel handelt. In unserer Stelle ist go hinter dha offenbar durch ein Versehen fortgefallen, die Buchstabenreste hinter ta lassen sich zu nas — nas — erganzen dhā und ta sind die Abkürzungen der Sütra 2, 1, 1 und 2, die die Definition von linga und vibhalti enthalten dhältundhakhturama artharal lingam und tasmat parā vibhaltauah

R 1 Das gos svam ist das Beispiel für den nach 2, 1, 59 gebildeten Genitiv von go nir au sapärivah ist Sütra 2, 1, 60 Der Kommentar begann wiederum dhā — a(oni —)

R 2 Das Erhaltene ist der Anfang des Kommentars zu 2 1 61 salhi palyor nih Es wird wieder zunachst das linga und die ribhalti angegeben dhä — salhi — pati — ta — ni =, dann folgt die Erklarung des Sütra sakhivatunk halu usw

R 3 und 4 Die Zeilen gehören in den Kommentar zu 2, 1, 62 nasinasor um ah Der Text ist nicht ganz in Ordnung, zum Teil aber nachtraglich verbessert In Zeilo 3 ist wahrscheinlich nasi—nas—nas—aus Verschen zwei mal geschrieben so daß der Kommentar begann (dhā—sahh — pati—) ta—nasi—nas—jasatanāh Über das letrte Wort seile die Bemerkung dumer 14 R 4 und 5 Mit as fangt die Erklarung des Sütra an safkhyalyoh khalu) usw In den Beispielen in Zeile 4 ist änayah dem eathyuh und patyuh nitürlich hunzugefugt um den Ablativcharakter der Form anzudeuten, wie seinm literen Gentivcharakter anzeigt. In welcher Bedeutung änayah

hier gebraucht sein sollte, ist mir allerdings völlig unklar Sollte es etwa aus ānaya verderbt sein 'Bring von dem Freunde, dem Herrn'?

R 5 Die Zeile stammt aus dem Kommentar zu 2, 1, 63 rdantät sapürcah In Durgasimhas Erklarung steht um äpadyate für (ur bha)iati
rdantäl lingät paro nasinasor alära um äpadyate saha püriena svarena
Sütra 1, 1, 21 vyañjanam as(iaram) wird zitiert, um den Übergang von
put uh, mät uh zu pituh, mätuh zu rechtfertigen

R 6 Die Worte gehören zur Erklurung von 2, 1, 64  $\bar{a}$  sau silopas ca Der Kommentar begann in der gewöhnlichen Weise mit Konstatierung des linga und der vibhakti, dann folgt die Sütra Erklarung rdantasya Lhalv  $\bar{a}$  usw

R7 Die Zeile stammt aus dem Kommentar zu 2, 1, 65 agnirac chasi Durgasimha erklart rdantasya lingasyāgnitad bhavati śasi pare. In unserem Kommentar ist pratyaye anstatt pare gebraucht. Diese Verwendung von pratyaya im Sinne von para, die mit dem Gebrauch des Wortes im Rgveda-Prāt. (1, 30, 2, 28, 4, 14, 16, 39, 6, 14, 8, 6, 14, 13 usw.) und Vāj Prāt. (3, 8) übereinstimmt, ist auch in dem in So überlieferten Kommentar ganz gewöhnlich, siehe 12b 4 (1, 2, 3), 13b 3 (1, 2, 5), 14a 3 (1, 2, 6), 14b 4 (1, 2, 7), 15b 1 (1, 2, 8), 16a 4 (1, 2, 10) usw.

Aus den kleinen Bruchstucken A und B ergibt sich nichts von Be deutung Das dähau ca in A a 6 ist wahrscheinlich zu (sambu)dähau ca, dem Text des Sütra 2 1,39, zu erganzen¹) In dem Fall wurde A der Rest des Blattes 13 und a die Vorderseite, b die Ruckseite sein Zu dieser An ordnung passen die sparlichen Buchstabenreste recht gut Das dähau in b 1 ist wahrscheinlich wiederum zu (sambu)dähau zu erganzen und durfte aus dem Kommentar zu 2, 1, 40 stammen, das die Bildung des Vokativs von ambä und Synonymen behandelt (Canidr)au candr konnten Gegen beispiele in dem Kommentar zu 2, 1, 41 sein, das die Bildung des Nominativs und Akkusativs des Duals von feminnen ä Stammen lehrt (Vya) äpanam a in a 7 ist eine neue Art der Abkurzung von 1, 1, 21

Aus den bisher veröffentlichten Bruchstucken ergibt sich, daß jedenfalls die ersten drei Bucher des Kätantra in Turkestan bekannt waren Das vierte Buch stammt, wie die Tridition allgemein zugesteht, gar nicht von Sarvarman, der als Verfasser der drei ersten Bucher gilt, sondern ist ein spiterer Appendix. Nur über den Namen des Verfassers gehen die Angaben auseinander. Durgasimha nennt ihn in dem einleitenden Sloka seines Kommentars Kätjäjana, nach Raghunandanasiromann dem Verfasser eines Kommentars zur Durgasimhavritti, ist es Vararuci<sup>1</sup>), den andere wie Trilocanadäsa und Hariräma mit Katyäjana identifizieren oder als

i) Sambuddhau ca lautet auch Sutra 2, 1, 56 aber dies kommt hier nicht in Betracht da sich das Bruchstuck nicht mit dem Bruchstuck von Bi 15 zusammen ordnen 10g.

<sup>2)</sup> Belvalkar, Systems of Sanskrit Grammar, S 84

eine Inkarnation des Kātvāyana betrachten¹) Jogarāja, der Verfasser der Pādaprakaranasamgati, weist das vierte Buch dem Sākatāvana zu²) In Turkestan hat sich von diesem Buch bis jetzt nichts gefunden, es ist daher nicht ausgeschlossen, daß es gar nicht dahin gelangt ist, zumal das Werk nicht immer als Ganzes, sondern in einzelnen Buchern überliefert wurde Die Handschrift Sa1 muß allerdings zum mindesten Buch 1-3 umfaßt haben3), die Handschrift Qy2 zum mindesten Buch 1 und 2, aber So und Ov1 enthielten nur das erste Buch

Bestimmtere Schlusse gestatten die Bruchstucke für das Verhaltnis der turkestamschen Rezension (T) zu dem Text, der Durgasimha vorlag (D) Aus So und Qy1 geht hervor, daß in T am Ende des ersten Buches noch ein Abschnitt über die mpātas stand, aus Sa1, daß dem Schluß des zweiten Buches ein Abschuft über die Femininbildung (stringtvava) folgte Die beiden Abschnitte, die in D fehlen, sind in Slokas abgefaßt und erweisen sich dadurch als spätere Zusatze. Sie finden sich beide an den selben Stellen auch in der Lasmirischen Rezension (K)4) und in Ugra bhūtis Kalāpasūtravrttis) Die beiden Abschnitte sind, wie unsere Bruch stucke zeigen, schon vor dem 7 Jahrhundert hinzugefugt, und wir konnen sicher sein, daß das nicht in Turkestan sondern in Kasmir geschehen ist von wo die Handschriften des erweiterten Textes nach Turkestan kamen

Aber auch was nach Abzug sener beiden Kapitel ubrigbleibt, ist noch meht das ursprungliche Werk Sarvavarmans Auch die Kapitel 5 und 6 des zweiten Buches, die die Regeln über die Komposition und die Taddhita-Suffixe geben, sind in Ślokas abgefaßt und Liebich hat gewiß recht, wenn er sie als unecht betrachtet<sup>6</sup>) Da sie sich nicht pur in K und T. sondern auch in D finden so mussen diese Versuche, das Elementarbuch zu einer vollstandigen Grammatik umzngestalten, in eine erheblich frühere Zeit fallen als die Hinzufugung der Kapitel über die nipālas und stripratuavas

Die Annahme, daß die metrischen Abschnitte des Werkes spatere Zu satze seien, wird durch die Bezeichnungen, die die Bucher und Kamtel tragen, bestatigt Jogaraja bemerkt daß Sarvayarman drei prakaranas verfaßt habe Dieser Ausdruck findet sich in dem in Sarada Charakteren geschrichenen Bruchstuck Muan der Unterschrift von 1, 1 sandhaprakarane und einmal auch in Sa1 (15a 3) in der Unterschrift von 3 1 p(r)aka rana<sup>2</sup>) prathamah pada<sup>3</sup>) In der Ausgabe von D heißt es aber in den

<sup>1)</sup> Vers 14 siehe Belvalkar a a O S 119 1) Liebich a s O S 10

<sup>3)</sup> Es fehlen im Anlang 11 Blatter die, nach dem Frhaltenen zu urteilen di 337 Sutras und etwa 26 Ślokas von Buch 1 und 2 1 1-6 45 gerade füllen wurden 4) Belvalkar a a O S 85

<sup>1)</sup> Liebich a a O Ugrabhuti wirkte in Kasmir

<sup>1)</sup> Die Unechtheit des tad thitapada hatte schon Belvalkar, S 85 erkannt 1) Davor ist der Rest eines to sichtbar es stand also albystoprakarana da

<sup>1)</sup> In einigen Handschriften von D wird der Ausdruck irrtumlich auf die Kapite!

angewendet

Unterschriften durchweg nur, daß das soundsovielte Kapitel beendet sei sandhau (Buch 1), nämni catuṣṭaye (Buch 2), ākhyāte (Buch 3), und auch im vierten Buch steht überall kṛtsu, nicht kṛtprakaraṇe. Die drei Bucher werden also offenbar fur gewöhnlich nur nach ihrem Inhalt als Sandhi, Nāman (Nomen) und Ākhyāta (Verbum) bezeichnet. Dem nāmni wird aber in den Unterschriften stets catuṣṭaye hinzugefugt, das doch nur 'in dem vier Abteilungen umfassenden Buche' bedeuten kann. Auch in Sa¹ 13a 3 steht am Schluß von Buch 2: catuṣṭhayaṃ (sie) samāptam. Vier Kapitel hat das Buch aber nur nach Abtrennung der beiden letzten, als unecht erkannten Kapitel.

Die Kapitel werden in D als pada bezeichnet. Liebich hat mit Recht bemerkt, daß der Ausdruck pāda, wenn er in der Bucheinteilung gebraucht wird, nur in der Vierzahl verwendet werden konne. Es mussen daher nicht nur das zweite, sondern auch die ubrigen Bucher ursprunglich in vier Kapitel geteilt gewesen sein. Ich bin uberzeugt, daß Liebichs Annahme richtig ist, daß das dritte Buch, das jetzt acht pādas umfaßt, ursprunglich aus zwei Buchern zu je vier pādas bestand. Liebich weist zur Stutze seiner Ansicht darauf hin, daß sich tatsachlich die ersten vier Kapitel des dritten Buches im Tanjur als besonderer Text ubersetzt finden. Schwieriger ist es, die alte Einteilung des ersten Buches zu ermitteln, das auch nach Ausscheidung des nipātapāda noch funf pādas umfaßt. Man könnte daran denken, daß der erste pāda, der ja gar keine Sandhiregeln enthalt, sondern samjñās und paribhāsās lehrt, spaterer Zusatz sei, allein die Ursprunglichkeit gerade dieses pada wird durch das erste Sutra erwiesen, das mit dem mangala-Wort siddhah beginnt, wie der echte Teil des Werkes mit dem mangala-Wort viddhih schließt¹) Liebich vermutet, daß der dritte pāda, der von den pragrhyas oder, wie Jogarāja sich ausdruckt, von dem starasandhipratisedha handelt, nachtraglich eingeschoben sei. Aber diese Regeln sind doch so wichtig, daß sie auch in einer Elementargrammatik nicht fehlen können, und ich mochte lieber annehmen, daß der kurze, nur aus vier Sūtras bestehende pāda ursprunglich mit dem vorhergehenden verbunden war, so daß das Buch Sandhı in vier pādas samjūās und parıbhāṣās, vokalischen Sandhi samt den Ausnahmen, konsonantischen Sandhi und Sandhi des Visarjanīya lehrte Diese Einteilung des Werkes in vier Bucher zu je vier pādas ist wahrschemlich, wie schon Liebich angedeutet hat, im Hinblick auf die ausfuhrliche Grammatik Pāninis, die acht Bucher zu je vier pādas enthalt, erfolgt.

Daß in D die alte Rezeichnung der Kapitel beibehalten wurde, auch als durch die Texterweiterung die Vierzahl beseitigt war, spricht fur die Altertumlichkeit dieser Rezension. Auch in K hat man an dem Ausdruck pāda festgehalten, erst in Turkestan hat man begonnen, vielleicht weil

Der Verfasser des Appendix über die Krt-Suffixe hat das nachgeahmt, indem er sem Werk mit siddhih beginnt und mit viddhih schließt.

man das Schiefe der Bezeichnung einsah, pāda durch adhyāya zu ersetzen Sa<sup>1</sup> 15a 3 steht, wie schon bemerkt, in der Unterschrift noch prathamah pāda, aber 12a 2 taddhitādhyāyas sasta, 13a 3 strīpratyayādhyāyas saptama Śo 41b 3 ist caturtho erhalten, dessen o zeigt, daß darauf nicht pādah, sondern dhyāyah folgte Qy<sup>1</sup> 4 ist das yah zu (pañcamodhyā)yah zu er ganzen

Der Nachweis, daß T eine um zwei Kapitel erweiterte Fassung von D enthalt, entscheidet naturlich noch nicht die Frage, ob der Text der Sütras in den beiden gemeinsamen Teilen besser in T oder D überhefert ist Bisher haben sich Verschiedenheiten zwischen den beiden Rezensionen an folgenden Stellen feststellen lassen 1)

Die Sütras 1, 1, 21 und 22 von D erscheinen, wie So 9a 3—10b 1 zeigt, in T in umgekehrter Reihenfolge Wahrscheinlich hat T in diesem Fall das Ursprungliche gewahrt, denn auch in Kaccayanas Pali Grammath, die enge Beziehungen zum Kätantra aufweist, stehen die entsprechenden Regeln 1, 1, 10 und 11 in dieser Reihenfolge Dem anatikramayan vislesayet (D 1, 22) steht hier pubbam adhothitam assaram sarena viyojaye (1, 10), dem vyañjanam asvaram param varnam nayet (D 1, 21) naye param yutte (1, 11) gegenüber

D 1, 2, 16 wird in So 19a 2—20b 4 im Kommentar in zwei Sütras zerlegt ayadınam yaralopah padante na ra und lope tu praktih Mir scheint die Sonderstellung des lope tu praktih das Naturlichere zu sein, ein Grund für die Zusammenfassung der beiden Sütras in D ist nicht ersichtlich Inhaltlich ist der Unterschied ganz belanglos

Der Text, der in So 21 b 22a erhalten ist, legt, wie Sieg bemerkt, die Vermutung nahe, daß zwischen D 1, 2, 17 und 18 in T ein Sätza eingesehoben war Genaueres laßt sich aber vorlaufig nicht ermitteln

Hinter D 1, 4, 7 sind in T, wie aus So 34a 1—35b 2 hervorgeht, zwei Sütras eingeschoben Das erste betraf, wie die Beispiele des Kommentars tryan éete — tryank éete — eingan sande — sigant sande — tryan earasi — tryank sarasi 2) beweisen, den Einschub eines k und t hinter einem im Wortauslaut stehenden n bzw n, wenn ŝ, s oder s folgt. Das Sütra selbst

1) Die Beispiele lassen sich für dieses und das folgende Sutra mit Sicherheit

herstellen. Fur firyañ hest die Handschrift ûberall firyan

<sup>1)</sup> Auf die Lesarten von Sa! im Texte der Sutras 3 1, 32 (14b 4 syasahidat anstatt syasahidan) und 3, 2, 12 (15b 1 syānda anstatt syasahidan) gehe ich nicht ein, es handelt sich vielleicht nur um Schreibfehler. Auch die Lesart von Sa² (V 4) in 2 6, 42 ntyfäßder anstatt nifsasandder beruht wohl nur auf einem Verschen, die Leung von D ist durch das Vertum gesiehert. Daß die Personalendungen in Si im Text gegeben werden während sie in D wenigstens in Eggelings Ausgale, im Kommentar erscheinen, macht keinen Unterschied, vgl. die Bemerkungen Liebichs Zur Finführung 1, S 11 Ich möchte übrigens darauf hinweisen, daß die Kaus endungen in 2, 1, 2, die doch mit den Personahndungen auf gleicher Stuffe stel ein, einer Handschrift auch in D im Taxt, nicht im Kommentar angeführt werd in einer Handschrift auch in D im Taxt, nicht im Kommentar angeführt werd in

stand in 34a 2 Sieg erganzt die erhaltenen Reste zu (nan)au Latabhyam sasase(su vyaradhīvete), vielleicht ist sasase(bhyo) zu lesen, jedenfalls aber noch ein za hinzuzufugen, denn es handelt sich, wie Pan 8, 3, 28, Cand 6, 4, 12, Sik 1, 1, 145, Hem 1, 3, 17 zeigen, um eine fakultative Regel Gerade das aber macht es doch sehr wahrscheinlich, daß der Verfasser des Kātantra sie als fur ein Elementarbuch überflussig überging, sie pflegt ja auch in unseren Schulgrammatiken zu fehlen¹) Die Annahme, daß die Regel spater in D gestrichen sei, widerspricht der überall zu beobachtenden Tendenz, das Elementarbuch zu einer vollstandigen Grammatik umzugestalten Genau die gleichen Grunde sprechen gegen die Ursprunglichkeit des zweiten Sütra, das nach den Beispielen des Kommentars sat sahasrāni - satt sahasrānı und bhavān sādhu - bhavānt sādhu, wie Pan 8, 3, 29 30, Cand 6, 4, 13 14, Śāk 1, 1, 146, Hem 1, 3, 18, den fakultatīven Einschub eines t nach auslautendem t und n vor s lehrte. In diesem Fall 1st die fakultative Gultigkeit der Regel auch handschriftlich bezeugt, 35a I sınd die Schlußworte des Sütra takārena vā erhalten

D 1, 5, 6 se se vũ vũ pararupam lautet in T (Qy 1 1, So 45a 1f ) sasasesu vũ pararūpam Die Fassung von T ist offenbar die spatere, siehe oben S 660

D 1, 5, 8 aghosaratos ca lautet in T (So 46a 3) alāraghosaratos ca Die Fassung von T ist sicherlich die spatere, siehe oben S 661

Hinter D 1, 5, 10 ist in T (Qy $^1$ 2, So  $^4$ 9a If ) das Sūtra  $bhagoghobhy\bar{a}m^2$ ) ca eingeschoben Das Sūtra ist zweifellos ein spaterer Zusatz, siehe oben S  $^6$ 661

D 1, 5, 12 und 13 bilden in T (Qy $^1$  2, Śo 48b 3) ein einziges Sutra nāmiparo ram ghosavatsvaraparah In diesem Pall ist die Fassung von T sicherlich die altere, siehe oben S 661f

sicherlich die altere, siehe oben S 661f D 2, 1, 48 *ikārāntāt sih* ist in T (Qy<sup>2</sup> 14 V 7) offenbar nachtraglich durch den Zusatz *alaksmītandryoh* erweitert, siehe oben S 667f

D 3, 2, 4 l'uttet dhātor vā tumantād ucchatinaukalartrkāt, in T (Sa¹ 15a 4) steht vor tumantād noch karmanas³) Das Sūtra besagt in der Fassung von D '(Das Suffix san) kann an eine Wurzel (treten), die auf tum ausgeht und deren Agens derselbe ist wie der von ucchats' Man kann also z B austatt kartum ucchats das Desiderativum cikīrsati gebrauchen Die Regeln des Kātantra über die Desiderativubildung sind nichts weiter als eine Bearbeitung der pānineischen Sūtras Kāt 3, 2, 4 geht auf Pan 3, 1, 7 zuruck dhātok karmanah samānakartrkād ucchāyām uz 'im Sinno von Wunschen kann (san) an eine Wurzel (treten), die das Objekt (des Wunsches) ausdruckt und denselben Agens hat (wie der Wunschende)'

<sup>1)</sup> Seibst Kielhorn erwahnt sie in seiner Grammatik nicht, sondern lehrt aus drucklich die Unveranderlichkeit des n und des n in Fällen wie prån sah, sugan safkam
3) Oder bhapoachold näm

<sup>\*)</sup> In der Handschrift verschrieben als karmanas

Die Regel des Kätantra in D ist eine Vereinfachung der pänineischen Regel, indem sie rein formal zum Ausdruck bringt, was Pänini begrifflich zu fassen sucht Sieg, a a O S 488, sieht in dem karmanah von T eine Altertumlichkeit Allein, wenn der Verfasser des Kätantra mit Nachdenken arbeitete, so mußte er Päninis karmanah als völlig überflüssig streichen, es lußt sich schlechterdings kein Fall denken, wo der im Infinitiv stehende Verbalbegriff nicht das Objekt des Wuisehes sein könnte Es ist meines Erachtens daher ebensogut möglich, ja sogar wahrscheinlicher, daß karmanah von einem Spateren in Erinnerung an die Regel Paninis eingefügt wurde

3, 2, 9 lautet in D in käritam dhätvarthe, in T (Sa<sup>1</sup> 15a 5) in käritam ca dhätvarthe Das ca ist vollkommen überflussig, aber, wie wir sehen werden, kein Schreibfehler Aus dieser Abweichung lassen sich kaum irgendwelche Schlusse ziehen

D 3 2, 14 wird das Intensivum gelehrt dhätor yasabdas cekriyitam kriyäsamabhihäre Pän 3, 1, 22 wird die Bildung auf eine einsilbige (ekäc) Wurzel beschrankt, um eine Wurzel wie jagr auszuschließen Ich halte es für sehr wohl denkbar, daß der Verfasser des Kätantra die Bestimmung eläcah fallen ließ, weil ihm die Konstituerung der Ausnahmestellung der weingen mehrsilbigen Wurzeln für die Zwecke, die er mit seinem Buche verfolgte, zu speziell erschien, aus welchem Grunde sollte sie nachtraglich gestrichen sein? Durgasimha gibt sich im Gegenteil die größte Mühe, sie in die Regel hineinzudeuten, er verfallt auf den seltsamen Ausweg syarasthitavadhikaräd ekasiarät | tena punah punar jagari. In Sai (15b II) ist das Sutra leider verstummelt. Nach dem Umfang der Lucke muß es aber um 3 oder 4 alsaras langer gewesen sein als in D und Sieg, a a O S 487, hat daher vermutet, daß hinter dhätor noch eläce stam Wir werden sehen, daß er in der Sache recht hat, es stand aber eksarafäd in Texte.

Die Sütras D 3, 2, 18 und 19 sind in T (Sr<sup>1</sup> 15b 3) umgestellt. Die Sütras berühen auf Pan 3, 1, 36 und 37, und da sie dort in derselben Reihenfolge wie in T erscheinen, durfte die Anordnung von T die altere sein D 3, 2, 18 lehrt das periphirastische Perfektum nach day, ay und äs dayayāsas ca, in T (Sr<sup>1</sup> 15b 3) wird noch daridrā genannt āsidayyayadaridrābhyas (ca)<sup>1</sup> Auch Durgasimha hat das Fehlen von daridra bemerkt und sucht es in 3, 2 17 hineinzunterpretieren cakiragrahanam anekasvaropalaksanam | tena daridrāmcakūra Die Sache liegt hier also ebenso wie bei 2, 1, 48, 3, 2, 14 und insbesondere bei 1, 5, 10, wo in T die Regel über den Sandhi von bhagos und aghos hinzugefügt wird, wahrend Durgasimha sich mit dem Kunstgriff des upalak ana begnugt. Bei Gelegenheit der Einfugung von daridrā wird auch die Anderung in der Reihenfolge und der Art der Anfuhrung der drei anderen Wurzeln erfolgt sein, einen Grund dafür weiß ich allerdings nicht anzuführen

<sup>1)</sup> In der Handschrift fälschlich standrabhynt

Das Sütra 3, 2, 21 lautet in D bhihrībhrhuvām tivac ca, in T (Sa¹ 15b 4) findet sich sārvadhātukavat anstatt tivat Praktisch kommen beide Fassungen auf dasselbe hinaus¹) In einer anderen Grammatik konnte man annehmen, daß tivat fur sārvadhātukavat eingesetzt sei, weil es 4 Silben weiniger zahlt als jenes, allein im Kātantra spielt das Streben nach Kurze keine Rolle Ich wage diher nicht zu entscheiden, welche Fassung die altere ist

Ich glaube, daß wir auf Grund unserer Untersuchung erklaren können, daß im allgemeinen der Text des Kätantra in Durgasimhas Rezension ursprunglicher ist als im T Wohl scheinen gelegentlich einmal zwei Sütras umgestellt (1, 1, 21 und 22, 3, 2, 18 und 19) oder in eins zusammenge zogen zu sein (1, 2, 16), sicherlich ist absichtlich einmal ein Sütra in zwei zerlegt worden (1, 5, 12 und 13), aber nirgends lassen sich mit Bestimmtheit Anderungen des Wortlauts der Sütras nachweisen Wenn Durgasimha bemerkt, daß eine Regel unvollstandig ist, so scheut er auch vor den ge wägtesten Interpretationskunststucken nicht zuruck, um den Mangel zu beseitigen, aber den Text der Sutras laßt er unangetastet Ganz anders ist das Verfahren, das in Teingeschlagen ist Hier wird das anulta und durukta einfach durch Textanderung beseitigt Völlig sichere Beispiele dafür scheinen mir die Sütras 1, 5, 6, 1, 5, 8, 2, 1, 48, 3, 2 14, 3, 2, 18 und die hinter 1, 4, 7 und 1, 5, 10 eingeschobenen Sutras zu hefern

Wir wurden aber den Mönchen in den turkestanischen Klöstern vielleicht zuviel zutrauen, wenn wir annehmen wollten, daß diese zum Teil auf guten Überlegungen beruhenden Anderungen von ihnen herruhrten Die meisten von ihnen sind vermutlich von Pandits in Kasmir gemacht Entscheiden laßt sich die Frage naturlich erst, wenn der kasminische Text vorliegt In einigen Fallen laßt sich aber doch schon jetzt erkennen, daß K mit T gegen D ubereinstimmt Die Sütras 1, 1, 21 und 22 erscheinen auch in Mu, das in Śāradā Charakteren geschrieben ist und daher als Re-Prasentant von K angesehen werden kann, in der Reihenfolge von T In Buhlers Detailed Report of a Tour in search of Sanskrit MSS made in Kasmîr, Rajputana and Central India, S CXXXIVff sind eine Anzahl von Lesarten aus kasmirischen Katantra Kommentaren angeführt Die Liste wird kaum vollstandig sein, es zeigt sich aber, daß K jedenfalls in 3, 2, 4, 3, 2, 9, 3, 2, 14 (ekasvarāt), 3, 2, 18, 3, 2, 21 genau so liest wie T, und unter diesen Stellen sind wenigstens zwei (3, 2, 14 und 18) wo mir die Unursprunglichkeit von K und T vollkommen deutlich zu sein scheint

Was das Verhaltnis der in den turkestanischen Handschriften erhaltenen Kommentare zueinander und zu Durgasimhas Kommentar be trifft, so laßt sich auch mit Hilfe der neugefundenen Bruchstücke kaum über das von Finot a a O S 194ff Bemerkte hinauskommen Durga simha sagt bekanntlich in der Einleitungstrophe seines Werkes, daß er

<sup>1)</sup> Ich verweise auf die Ausführungen von Sieg a a O S 487

Sarvavarmans Erklarung des Kätantra ausemandersetzen wolle Kötantrasya pravaksyāmi vyākhyānam Šārvavarmikam Ich glaube, daß wir diese Worte mit Finot nur dahin verstehen können, daß Durgasimha eine Neubearbeitung des Kommentars des Sarvavarman herausgab Finot hat weiter darauf hingewiesen, daß sich in Durgasimhas Kommentar zwei Teile unterscheiden lassen, die man als ertte und värtteka charakterisieren kann Zunachst wird eine einfache Erklarung der Sutras unter Anführung von Beispielen gegeben, daran schließt sich haufig ein Abschnitt, in dem Besonderheiten und Ausnahmen angeführt werden Die Annahme liegt nahe, daß die vrtti von Sarvavarman herruhrt, das varttika das Eigentum Durgasımlas ist Diese Verteilung des Kommentartextes auf Sarvayarman und Durgasımlıa könnte als gesichert gelten, wenn es feststunde, daß Sarvavarman auch der Verfasser der Sütras ist, wie die Tradition angibt Es 1st unmöglich, daß der Verfasser der Sutras selbst Nachtrage zu seinem Text gemacht haben sollte, wie z. B. pratiripsatīti vaktavuam im Kommentar zu 3. 3. 39. derartige Bemerkungen könnten nur von Durgasimha stammen Wenn dieser aber selbst sein Werk vyakhyanam Sarvavarmikam nennt, so muß es doch auch den Kommentar des Sarvavarman enthalten haben, der dann nur in den einfachen Erklarungen der Sütras und den Beispielen bestehen kann Finot bezweifelt allerdings, daß die Sütras von Sarvavarman herruhren, da sie, wie Sa1, Qy1 und Mu zeigen, auch ohne den Kommentar uberliefert werden. Allein iene Bruchstucke können in dieser Hinsicht. Laum etwas beweisen, man könnte auch nachtraglich die Sütras aus dem kommentierten Text ausgezogen haben, und es ist vielleicht kein Zufall. daß sich der Sütra Text allein nur in den jungeren Handschriften findet, wahrend er in den beiden altesten Handschriften Qy2 und Du von einem Kommentar begleitet ist

Den Kommentar Durgasımhas kennen die turkestanischen Hand schriften nicht Eine Erklarung der Sütras 1, 2 4—9 liegt uns nicht nur in Du, sondern auch in So vor Sie lautet hier (13a 2—16a 2) mit den Erganzungen, die sich mit Berucksichtigung des Umfangs der Lucken und auf Grund der Parallelstellen meist mit Sicherheit machen lassen wie folgt<sup>1</sup>)

```
tava r(sabhah —
rearne ar —
ava)r(na)h}²) thalu pū(rvah²) rvarne pratyaye) ar bhavatı pa
rafi ca) lo(pam āpadyate — vyam — tad bha)vatı — tava rsa
(bhah —) ta(varsabhah ||
tava tkūrah —
| livarne al (—
```

i) Nach dem Original Schreibfehler sind im allgemeinen stillschweigend ver besert, und die Schreibung ist normalisiert

<sup>\*)</sup> Nicht rah, wie in der Ausgabe steht \*) Das på ist deutlich

```
avarnah khalu pürvah l)varne pratya(ye al bhavatı paras ca) lopam

äpadyate — ı(y)am (— tad bhavatı — taza lkārah — ta)ı alkārah ||

tava e(sā — sā antıkāyanī¹) —

ekūre) as askāre ca (—
```

avarnak khalu pürvak ekä)re pratyaye (aıkāre ca aıkāram āpa)dyate paras ca lopam (— 1yam — tad bhavatı — tava esä —) tavassä — sä aıtıkā(yanī — saıtıkāyanı ||

tara) odanam — (okāre) au aukāre (ca —

avarnah khalu pürvah o)käre pratyaye au(käre ca aukäram äpadyate pa)ras ca lopam — vyam — (tad bhavatı — tava odanam — ta) vaudanam —

dadhi a(tra --

warno yam asava)rne na ca paro lop(yah -

warnah khalu pürtah) asavarne pratyaye (yakāram āpadyate na ca pa)ro lopya(h — vyam — tad bhavati — dadhi a)tra — dadhy atra || (madhu atra —

tam uvarnah ---)

uvarnah khalu pü(rvah asavarne pratyaye vakāra)m āpadyate na ca pa(ro lopyah — vyam — tad bhavats —) madhu atra — ma(dhv atra) ||

Die Vergleichung dieses Textes mit dem von Du zeigt, daß in Turke stan zwei verschiedene Fassungen des Kommentars existierten Mit dem Kommentar von So ist der in Qy2 erhaltene wahrscheinlich identisch In beiden wird pratyaya im Sinne von para gebraucht. In beiden wird in der Erlauterung des Sutra hinter dem ersten Wort ein khalu eingefugt was in Du nie geschieht. In beiden werden die Beispiele durch tad bhavati einge leitet, wahrend Du dafur yatha gebraucht Die Zugehorigkeit des Kom mentars in dem kleinen Bruchstuck Sa2 laßt sich vorlaufig nicht bestimmen es fehlt dafur an allen Anhaltspunkten Wahrscheinlich sind beide turke stanischen Kommentare alter als Durgasimha Durgasimhas Zeit steht allerdings nicht fest, eine obere Grenze fur ihn ist dadurch gegeben daß er Candragomins Dhātupātha bearbeitete Über Candragomins Zeit gehen die Ansichten auseinander aber fruhestens kann er sein Werk im letzten Viertel des 5 Jahrhunderts geschrieben haben Fur Durgasimha ergibt sich also als fruhestes Datum das 6 Jahrhundert Die Handschrift Qy" ist aber bereits um 400 geschrieben und wenn der in So erhaltene Kom mentar von demselben Verfasser herruhrt wie der von Qy², so muß auch die Fassung von So bereits im 4 Jahrhundert bestanden haben Die Handschrift Du die die andere Fassung enthalt stammt spatestens aus dem Anfang des 6 Jahrhunderts 1st aber vermutlich um mehrere Jahr-

<sup>1)</sup> Die Erganzung ist nicht ganz sicher

zehnte alter Auch diese Fassung war also aller Wahrscheiulichkeit nach bereits vor Durgasimhas Zeit vorhanden

Die turkestanischen Kommentare geben nur einfache Erklarungen der Sutras und Beispiele, sie entsprechen also dem Inhalt nach dem was wir als Sarvavarmans Kommentar erwarten durfen. Sie sind uns ferner aus alter Zeit bezeugt, und so drangt sich die Frage auf, ob wir nicht we nigstens in einem von ihnen das Originalwerk Sarvayarmans sehen durfen Leider laßt sich die Frage nicht mit einem glatten Ja oder Nein beantworten Genau stimmen die turkestanischen Kommentare nirgends mit dem Text uberein, den wir, wenn Finots Theorie richtig ist, in Durgasimhas Kommentar als das Eigentum Sarvavarmans betrachten mussen Jeden falls mußte also Durgasımha Sarvavarmans Kommentar stark bearbeitet haben, eine Annahme, die nach dem, was wir sonst von Durgasimhas Arbeitsweise wissen, gewiß nicht ohne weiteres von der Hand zu weisen ist Von den beiden Fassungen des Kommentars zu 1, 2, 4-9, die uns in Du und So vorliegen, steht die von Du dem von Durgasimha gebotenen Texte entschieden naher, und Finot ist daher geneigt, ihn für den ursprung lichen oder doch ursprunglicheren Text zu halten Ich kann mich des Ein drucks nicht erwehren, daß Du eine gewissermaßen modernisierte Form des Textes von So bietet Das altertumliche pratuava ist durch para ersetzt, das khalu durch era, das umstandliche tad bharati durch vatha Der bestandige. ziemlich überflüssige Hinweis auf Kat 1, 1, 21 ist gestrichen. Die Beispiele sind vermehrt, ein so auffalliges wie sa aitikā(yanī) ist durch das verstandlichere mayarravanah ersetzt. Ich mochte es nicht fur ausgeschlossen halten, daß die großere Ahnlichkeit in den Erklarungen der Sütras, die zwischen Durgasimhas Text und dem von Du besteht, dadurch entstanden ist, daß beide selbstandig die schwerfallige und veraltete Aus drucksweise beseitigten, wobei Durgasimha weiter ging als es in Du ge schehen ist, er hat z B das unnötige pūriah, an dem Du noch festgehalten hat, gestrichen In den Beismelen stimmen Durgasimhas Text und Du uberhaupt nur ein einziges Mal gegen So zusammen, anstatt tararsabhah haben sie tavarkarah, das aber als Parallele zu dem folgenden, allen Fus sungen gemeinsamen taralkarah sehr nahe lag. Die Vermehrung der Bei sniele bei Durgasimha und in Du wird durch das in den Sütras gebrauchte turna geradezu gefordert und kann daher in beiden Werken sehr wohl selbst indig erfolgt sein. Unter den neuen Beispielen sind die einzigen, die sich wenigstens teilweise gleichen sarkarena, salkarena bei Durgasimha und sarkaram salkarah in Du Aber auch diese Übereinstimmung beweist nichts, der Sandhi von a und f und a und I laßt sich überhaupt nur durch eine Form von flära, Ilara illustrieren Wenn ich daher auch geneigt bin, die Fassung von So als die altere anzusehen, so muß ich doch zugeben, daß auch sie nicht in allen Punkten rein den alten Kommentar des Sarvavarman reprasentieren kann, da, wie wir gesehen in ihr ja auch Sütras

kommentiert sind, die nicht zu dem alten Bestand des Kätantra gehören

Das Kätantra ist nicht das einzige Werk gewesen, das die Monche Ostturkestans zum Studium des Sanskrit benutzten. Mit dem Ordnen und Katalogisieren der Palmblattbruchstucke unserer Sammlung beschaftigt. wurde meine Frau auf einen Lleinen Petzen aufmerksam, der das Wort Kaumäraläte trug Sie suchte die dazugehörigen Bruchstucke zusammen, es zeigte sich ohne weiteres, daß die Handschrift einen grammatischen Text enthielt Einige der Bruchstucke ließen sich direkt aneinanderfugen. andere konnte ich nach dem Inhalt als zu einem Blatt gehörig bestimmen Im ganzen liegen jetzt 22 Bruchstucke vor, die zu 13 Blattern gehören mögen Der obere und der untere Rand der Blatter ist meist abgebrochen. ursprunglich mussen die Blatter ungefahr 3,5 cm breit gewesen sein. Ihre Lange laßt sich nicht genau bestimmen, jedenfalls betrug sie mehr als 24 cm Das Schnurloch befand sich etwa 5 cm vom linken Rand entfernt Auf ieder Seite stehen 4 Zeilen Am linken Rand der Vorderseite von Bl 5 sind Spuren von Zeichen sichtbar, die vermutlich Blattzahlen tt aren

Die Schrift zeigt den nordwestlichen Typus der Gupta Zeit, und sie ist im wesentlichen dieselbe wie die der Handschrift der Kalpanämanditika Der Schreiber unserer Handschrift hat aber die Neigung, seinen Linien einen leichten Schwung zu geben, und da er eine breitere Feder benutzt hat, auch erheblich größer schreibt als der Schreiber von Kalp, so treten die Krummungen ebenso wie die Verschleifungen und die beim Absetzen der Feder entstehenden Strichelchen und Hakchen hier viel deutlicher hervor als in Kalp So macht z B das A hier bisweilen einen etwas schnor kelhafteren Eindruck als in Kalp, aber der Duktus ist genau derselbe, auch die fur das A von Kalp charakteristische Verschleifung der linken Vertikale am unteren Ende kehrt hier wieder, und im allgemeinen zeigt auch der obere Teil der Vertikale das Halchen wie in Kalp , sehr deutliche Beispiele dafur bieten das A von atrāha 4 V 3, a[p](rama)tto 6 R 3 usw Wenn das Hakchen einmal fehlt wie in dem A in 10 V 4 beruht das wohl nur auf einem Versagen der Feder Wie sehr die Verschleifung das Aussehen des Zeichens verandern kann zeigt das subskribierte va Schon in Kalp wird das subskribierte zu dem gewöhnlichen Zeichen gegenüber in Ver bindungen wie len, see etwas mehr in vertikaler Richtung gestreckt unserer Handschrift tritt das noch starker hervor, aber in trädisi anusa 5 V 3 r/v/rskāra 8 V 3 ist das Zeichen doch noch ungefahr dasselbe wie in Kalp In den meisten Fallen, z B in kramad ie 1 R 2, -dramdra-3 V 2 usw, erscheint aber dadurch, daß der linke Querstrich in der Mitte etwas nach links vorgeschoben und mit der Horizontale verschleift wird, eine Spitze, die, übertrieben, dem Zeichen schließlich ein so seltsames Aussehen gibt wie in elatram 8 R 2

Ich bin bei der palaographischen Untersuchung von Kalp zu dem Ergebnis gekommen, daß die Handschrift aus der ersten Halfte des 4 Jahr hunderts stammt und wegen gewisser Altertumlichkeiten der Schrift eher um 300 als um 350 anzusetzen ist. Die meisten jener Altertumlichkeiten finden sich auch in unserer Handschrift Das da, in dadhanesu 9 R 3 macht hier sogar beinahe einen alteren Eindruck als in Kalp , da der erste Winkel hier noch weniger abgerundet ist als dort. Das I wird hier noch wie in Kalp durch drei Punkte bezeichnet, wahrend die spatere, aus zwei Punkten und einer daruntergesetzten Horizontallinie gebildete Form schon in Teil 1-3 des Bower Manuscripts erscheint Genau wie in Kaln ragt die Vertikale des la noch weit über die Zeile hinaus, wahrend sie in den ersten vier Teilen des Bower Manuscripts bereits verkurzt ist. Wie nahe sich die Schrift von Kalp und unserer Handschrift stehen, zeigt die essentumliche Form, die hier wie dort das la annimmt, wenn es mit einem darubergeschriebenen r verbunden ist, siehe sathur luntah 4 R 3 Schleifenformen des na, des la und des sa, die im Bower-Manuscript teils beginnen, teils völlig durchgefuhrt sind, fehlen hier wie in Kaln voll standig

Die Verschiedenheiten, die sich in der Schrift von Kalp und unserer Handschrift zeigen, sind nicht bedeutend

Das E zeigt hier dieselbe langgestreckte Form wie in Kalp, doch ist die rechte Seite des Dreiecks nach innen eingedruckt, ahnlich wie in Teil I und 3 des Bower Manuscripts aber noch starker, siehe z B ete, elativam 8 R 2 Diese Abweichung erklart sich offenbar aus der oben erwähnten Vorliebe des Schreibers für gekrummte Linnen Chronologische Schlusse wird man daraus kaum ziehen durfen da die Form des E, wie sie hier er secheint, nicht den Übergang zu den spatieren Formen bildet

In na wird schon in Kalp die obere Vertikale nach unten umgebogen In unserer Handschrift ist die abwarts gehende Line verlangert ahnlich wie bisweilen in Teil 4 des Bower Manuscripts In unserer Handschrift wird sie aber noch am Ende mit einem Hakehen versehen wie das bei der entsprechenden Line in ga und sa üblich ist, siehe die zahlreichen na in 9R 2, 3 Das Hakehen fundet sieh auch in dem subskribierten na z B in rasamnää IR 4, aber nicht in samnääo 2b 1, [sal[m][j]n[a]]h 11 R 1 In Bühlers Schrifttafeln Indet sieh diese Form des na nicht, sie hat, soweit ich sehe, auch keinen Fortsetzer und muß daher vorlaufig als eine Eigentumlichkeit unseres Schreibers betrachtet werden

Beim tha ist schon in Kalp der ursprungliche Punkt in dem Areis durch einen horizontalen Strich ersett. In unserer Handschrift ist aber weiter die Lanienfuhrung verandert. Der ganze Buchstabe wird mit einem einzigen Federzuge geschrieben und dabei ergibt sich in der linken Seite des Kreises eine Kerbo, siehe yathā 4 V 4, 5 V 2, 8 V 2, güthā 4 R 3 usw Das Zeichen findet sich in dieser Form mehr oder weniger ausgepragt auch

im Bower Manuscript, besonders im Teil 4 und 7. Es muß als junger angesehen werden als das Zeichen von Kalp, doch ist zu beachten, daß sich in unserer Handschrift auch noch das altere tha in (a)rthavyakt(y)-8 R 3 und, mit schrag gestelltem Strich, in sussham 8 R 2 findet

Das ya hat her prinzipiell noch dieselbe Form wie in Kalp, von der spateren Verschleifung der linken Kurve mit der Mittellime, die schon im Bower Manuscript in Teil 1—3 auftritt, ist nichts zu bemerken Die Grundlinie ist hier aber nicht gerade wie in Kalp, sondern mehr oder weiniger in der Mitte nach oben gezogen 1) Man wird darin eine durch die Anderung des Duktus hervorgerufene Neuerung sehen mussen Sie findet sich im Bower Manuscript in allen Teilen wieder

In ru wird das Zeichen des u-Vokals in unserer Handschrift nicht wie in Kalp am Ende der Horizontale, sondern weiter nach oben angesetzt, siehe puruso 4 R 3,  $p\bar{u}ru[sa](h)$  10 V 32) Wie ich Bruchst d Kalp S 7f bemerkt habe, ist diese Art der Anfugung in einigen Inschriften aus dem Grenzgebiet zwischen nordlicher und sudlicher Schrift ebenso wie in Teil 5—7 des Bower-Manuscripts auf den Einfluß der sudlichen Schreibweise zuruckzufuhren Diese Erklarung kommt für unsere Handschrift nicht in Betracht, da sich in ihr sonst nirgends Spuren der sudlichen Schrift zeigen Die abweichende Schreibung des ru muß entweder, wie in der Inschrift von Tusäm, als ein Überbleibsel aus der vor der Gupta-Zeit herrschenden Schrifterklart werden, oder sie ist erfunden, um die sonst sehr naheliegende Verwechslung des ru mit dem U zu vermeiden

Beim A wird in Kalp die kleine Horizontale, die die Lange bezeichnet, im allgemeinen noch in der alteren Weise ein wenig unterhalb der Mitte der Vertikale angesetzt ein paarmal aber auch unmittelbar am Fuß der Vertikale, und einmal zeigt sich hier auch schon eine leichte Krummung In unserer Handschrift ist in  $\bar{a}$  8 V 2,  $\lceil \bar{a} \rceil (r) \lceil s \rceil (e)$  10 V 2 ein Hakchen am Ende der Vertikale angesetzt, in  $\bar{a}$  sa 4 R 2 aber erheblich höher, ungefahr an derselben Stelle, wo das Strichelchen in der haufigeren Form von Kalperschent. Man mag aus der Umgestaltung des Strichelchens zum Hakchen folgern, daß unsere Handschrift etwas junger ist als Kalp, aber von großer Bedeutung ist die Anderung nicht. Von der Kurve, die in allen Teilen des Bower Manuscripts und in den epigraphischen Denkmalern beim A erscheint, ist das Langezeichen hier noch weit entfernt

Ahnlich liegt die Sache beim U Die horizontale Grundlinie des Zeichens von Kalp erscheint luer verkurzt und ist hakenförmig gestaltet, siehe u

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In ndyakah 4 N 2, [sam]/[ñ]ayor 5 R 4 st die Grundline fast noch gerade, in akaranlyam 4 R 3, pratyayah 8 V 4, anderseits stark gekerbt Formen wie die letzteren durften der Ausgangspunkt für das yet der nordturkestamischen Schrift sein, wie es in den oben S 664 besprochenen Handschriften, Du dem Schenkungsformular Nr 1 und Nr M, Bl AV und C—F V 6, auftra.

<sup>2)</sup> In dem rû von uktarûpo 8 V 3 ist das u Zeichen begreiflicherweise, da noch ein zweites darübersteht, etwas weiter nach unten gerückt.

usnam 8 V 2, ustrā 8 R 1 Eine Krummung der Horizontale findet sich aber, wie a a O S 14 bemerkt, schon in der Kusana Zeit, und sie kommt gelegentlich auch in Kalp vor, siehe das U in usitam 232 V 4 Man braucht unser U nur mit den im Bower Manuscript und in den Inschriften auftre tenden Zeichen mit ihren großen Kurven zu vergleichen, um zu erkennen, daß es von diesen durch einen erheblichen Zeitraum geschieden sein muß das Ü in unatam 5 V 1 zeigt ubrigens noch ganz dieselbe Form wie in Kalp

In ma wird die Lange in Kalp durch einen Haken bezeichnet, der auf dem linken oberen Ende des Buchstabens aufgesetzt wird, steht aber noch ein Anusvara über dem ma, so dient ein an die rechte Vertikale gefügter horizontaler Strich als Langezeichen Die letztere Form des maist in unserer Handschrift verallgemeinert, das Längezeichen ist aber außerdem noch umgebogen und hangt nach unten herab1) Ebenso wie in unserer Hand schrift wird die Lange in må im allgemeinen in den Inschriften in östlicher Schrift ausgedruckt, eine Ausnahme macht die Inschrift auf der Eisensaule von Meharauli (GI 32), die für das a den aufwarts gerichteten Strich zeigt Unter den Inschriften in westlicher Schrift liefert die Udayagiri Inschrift von 425 (GI 61) wohl das fruheste Beispiel für das ma mit dem an die Vertikale gefugten Strich Genau in der Form unserer Handschrift tritt das ma zuerst in der Mathura Inschrift von 454 (GI 63) auf Ubergangsformen zeigt die Inschrift von Indor von 465 (GI 16), hier findet sich einmal, in -voivam ātma (Z 7) sogar noch der links angesetzte, nach oben gerichtete a Strich an dem auch die Eran Inschriften aus dem Ende des 5 Jahrhunderts (GI 19 36) festhalten wahrend sonst in dieser Zeit das må in der Form unserer Handschrift überall durchgedrungen ist. Die Buchschrift ist der epigraphischen wie gewöhnlich vorausgeeilt. In dem Bower Manuscript wird das ma in allen Teilen genau so geschrieben wie in unserer Handschrift

Der e Strich wird bisweilen ohne ersichtlichen Grund nicht am rechten, sondern am Inken Ende der oberen Decklime, und zwar in ziemlich wage rechter Richtung angefugt, siehe sie 1 V 3, ty etam 1 R 4, castie 1 R 4, ne 4 V 3, te 4 V 3, turse 4 V 4, [pa]dyate 5 V 2, anarse 6 R 2, āmantrie 8 R 2, pāriena 9 V 2 Gelegentlich findet sich diese Art des Ansatzes schon in Kalp in me und se, auch in sai, doch ist hier der e Strich zu einer Kurve umgebildet

Eine ganz be-ondere Eigenart des Schreibers unserer Handschrift ist es daß er den Haken, der das i ausdruckt um das Zusammenfließen mit einem Zeichen der daruberstehenden Zeile zu vermeiden, anstatt nach links, nach rechts kehrt, siehe ifi 4V3, tulhau 4R2, ity itra 4R3, ifi 5R3, tiharisyati 6R3, it 8V3, ämantrite 8R2 bhavati 6V2, binduh

<sup>1)</sup> Fine Ausnahme wurde dis m

ä in 1 V 2 bilden, wenn hur regram äpsid jait) gil ben ist dir ä Strich ist hier nach oben gerichtet. Die Lesung kann daher nicht gil seider bezeichnet wurden.

 $9\,\mathrm{V}\,3$  Im ubrigen ist die Bezeichnung der mittleren Vokale genau die gleiche wie in Kalp

Aus der vorstehenden Untersuchung ergibt sich, daß unsere Handschrift zeitlich zwischen die Handschrift der Kalpanämanditikä und das
Bower Manuscript einzuordnen ist, sie ist aber von dem letzteren weiter
entfernt als von Kalp Ist die Kalpanämanditikä um 300 geschrieben,
das Bower Manuskript im dritten Viertel des 4 Jahrhunderts, so muß
unsere Handschrift etwa um 325 entstanden sein

Ich gebe zun ichst den Text der Bruchstucke \*

- \* klam \*anukramād \*11: yat ps[n]da[y](1)tt (0)klam tad \*anukramād \* ve(dilavyam)
- ty-evamādipa[pa](rya)ntam tatra rasamjiā ieditaiyā rasamjiā]
   dfile\* castfile va
- 1 Inkes I ndettiek und ein kleines Mittelstuck. Das I tzter ist hierhergestellt weil es das Wort trunod lit tale enthalt das auch in dem größer in Bruelstuck ersch int. Dir Abstand zwischen de in beiden Bruelstucken bli bit unsieher ebinso die Scheiding von Vorder und Ruckseite da die Blatzahl de wir auf der Vorderseite er warten mußten meht erhalten ist. Es ist aber nicht anzunehm in daß sit auf der 1 ist als Ruseichnieten Steite gestanden hat da auf deser Seite der Schrift sonst gut trhalten ist. And resits kann sie sich wohl auf der als V beziehn ten Seit gestanden habs nauf der besond ist nach die linke nach der Schrift fast völlig als gestenen ist.
- <sup>2</sup> Viell icht i t engrapäpa zu loien, der Ansatz die d Zeichene ist für ind un fewöhnlich.
- \* Spiren von dem Kreis und dem Doppelstrich haben sich über dem nitten der näuf sten Zeile erhalten . Auch die Lesung dDe ist mod ch

31

Inaldvamdrasamuccauesu — nā Irl • su nipātyale i[i] 3 [dat](ta)[s] (ca) [d]eva[da]t(t)o sfolm(y)ah bfuld (dh)o vā som(y)ah - pi

R 1

3

4

2

IvIram ıtı — avasısta nıpātā

[ra]latasya —  $||\begin{pmatrix} \circ \circ \\ \circ \circ \circ \end{pmatrix}|| vr[sa]yr$ [dvit]iya a

<sup>1</sup> Zwei Mittelstucke die durch Maserung und Inhalt als zusammengehorig er wiesen werden. Ihr Abstand laßt sich nicht bestimmen. Die Scheidung von Vorder seite und Ruckseite kann nur wahrscheinlich genannt werden

V 1

[t] [āga]cch [v] [n] [m]

[t] (ne) [a](na)[m] (na)yanam - n[ai] alah nayalah po 2

anam - pavanam - pau alah pavala iti n atra - || [tra] - Lo atra ko tra - padad iti kasmat ne anam po ana iti 8

n ātra - atr aha - te stu atra - teltl [ka]ram uddh iti - || v arse - (a)r(s)e (v)i(dh)au (v)i(bh)a

Isaula (ed)o(dbhu)ām parasya akarasya lug Ibhlavatı yathā van 1

R 1 [ye apramat]ta[s] car(1)[s]ya(t1)

In IL [a]prama[do] m[r]tapadam [1]ty atra [l]ug ast[1] [- 8]

m — ārsa eva vidhau khalu ity asya sabdasya lakaro vibhāsaya luq=bhayatı sathur=apy=athur=apı --

Is klimfelift plapam akaraniyam ity itra2 na sathur luptah ya 3 tv svam gathā hāyats puruso nshi

au [yakāra]vakārau lug 4 [em] p

[&a]b(d)o=t(r)a [v]sbha[s]am nsvartaya[t]s

1 Mittelstuck Die Unterscheidung von Vorderseite und Ruckseite ist durch den Inhalt gesichert 2 Lies atra

V 1 [d] [dh] [s]dam - [d] jambu unatam - jambunatam - pift] bhah piftr]

1 I mkes Endstuck und drei Mittelstucke De Absten la des 1 er am weitesten nach rechts gestellten Bruchstickes und des linken Endstuckes von den bei len anderen Bruchstucken lassen sich nicht feststellen. Am Rando des Inken In let ickes finden sich auf der einen Seite Spuren von Zeichen die Zahlzeichen gewesen sein konn n Es est dal er wal recl einlich daß dies die Vorderseite war un ! dafür ei richt anch der Inhalt

```
2 [t]: kımartham — hemantādisv
abhidheyesu antyah sie yuge sa [pa]
dyate² yathā [h]e

3 e vam sārangapišanga
karka [l] [t] [j] trādisv anusa
n[t]ādisu sie yū(ge sa)[p]³

4 [y]

R 1 [r] na ikār(i)bhidah
```

[r] na skār(s)l [y] [n]

rah sa khalu sapur ıkärıbhavatı yad=dh(y) ā[ha] bhesyate ıo [ma] tvädls.tvev

tyād[s]nam — [y] sapur ur s[o] bha y āha — kr snān=dharman=svprahāya suklān [bh]ā ta bhsksa

snan-anarman-viprahaya suklan Johja - ta ohiksi vahinim iti — ta

\* sapur ıkārı dısab(d)ena hr dhāreti vacetı mantretı iy evamād [sa]m j(h)ayor ma e

 $^2$  Zwischen pa und  $d_{\it Ja}$  ist eine Lucke gelassen offenbar weil das in der ersten Zeile darüberstehende alsara bis in die zweite Zeile hinabreichte

Wegen der Erganzung von gesa verweise ich auf die Erlauterungen

Diese Zeile scheint erst in der Mitte des Blattes begonnen zu haben

61

V: —aya[m h] kā[n]mak t
cid dhy adim ev apeksa(te n) antam tadyatha po
r ity atra—etad ev ā [ka]ccid asy a
c it [p]amcānām rād[y]ā o ā

R: n mā[n] [v] [t] [s]
tr ārsam aieksyate na hi [plu](ta)m anarse sti
rmainaye a[p](rama)tto viharisyati

4 rma avarna 1 e 11y-evama

1 Mittelstuck und rechtes Endstuck
80tte 18t n. cht. synhon

71
a 1
2 bharati
3 o ily e 6
4 y a
b 1
2 [a]pramat[ta]
5 n \*ily \*alra

<sup>1</sup> Mittel tuck Nordeneite und Rückseite lassen sich nicht feststellen.

81

V 1

2

[t]y [l.] [r.] 2 n p t (ta)[d]yathā a īdrša(m) kar(s)syas(s) madhu u usnam — ā udān[s]m avaga

s n ocyate pau pratya[yo]² tı — atr ocyate'n äsatyam vıkü
r[v]v[s]karapratyaya ty uktarüpo tra pratya[yo]²
tı t[ha] surābhān(d)as [na ca] parah pratyayah svä
[sthvam] tat syāt [pāv=tı — || bahutcam amı — tya]

R: t [a]m[1] ustrā ch t s rksam ār[o]hant
[1]t[1] ta [ya]d apy aukāravaryyam dvutvam tadyathā
aam[1]

māle ete — ya va dvīvacanam tat srastham bhavatī —
||| ekatīvam amantrīte yatībnīkstofh|
as m tī — || [v] r[thafiyak]t](y)apēksayā ca —
v[r]i[t]ār[s]a [sya]te kadācīd dhī trītam ārsam tā

## tah ya[d] a[p]

<sup>1</sup> Drei Mittelstucke auf Grund des Inhaltes zusammengestellt. Der Abstand zusichen dem zweiten und dritten Stuck laßt sich nicht genau bestimmen. Vorder seite und Ruckseite ergeben sich aus dem Inhalt.

\* Es kann auch *pratyaye* gelesen werden da nur der linke Teil des Vokalzeichens sichtbar ist

Q1

V 1 [eva] mal.[ā]r(o) b(1)[n]du[m] v [s]
u[h]
2 gam=1ly-atra makārah saha purvena lug bhavatı [na] hy-aha

šāstaram:1[t].

[gh]th[au] ca binduh — nakuro:ntagatah adhy:aghy:athāv:11:

[gh]th[au] ca binduh — nakuro=ntagatah adhy=aghy=athāv=sti trayodasanam dha[gha]

va[sj:[s](t)am d(v):[ka]t(r)ayam [tat](r)[a cacha]yoh [sakā]
(ra)[h tathayo[h sak]ā[ra]

(ra)[h tathayo[h şal.]ā[ra] R 1 n — tan ṭhakāran tams-thakarān [—] tan tātarayats² tams-tāra

[t]āñs]hasān — tān nakūrū[n] — tāns[n]akūransits — || da dhanesu tu [n] —

na[L]ūrā(n) tān(+na)

1 Rechtes Indstuck Vorderseite un l Ruckseite ergeben sich aus dim Inhalt

! Lac + tim pate

V 1 (v) ārse — vibhāsayā [ā](r)[s](e) vidhau e[sa] [pa]rau 9 [blifnd1 3 [pra]h[ā]svate — sa vai uttamanūru[sa](h) tra lua bhavat[i] [sa] qac[ch]a — bha[v] ā[qaccha v]ā — a[r] ā[nti] 4 rba[m] R. 1 py [ā]ha — || nāg[e]su gosu turag[e]su [cal IL Irt. (||) ( ) || padavad anv ā sv afbhy] adhy aft]y apy ap [o][pa

caniva iti vefdliftavl(y)a vat=larma[p]rafvacani)va iti <sup>1</sup> Zwei Mittelstucke auf Grund des Inhalts der Ruckseite zusammengestellt

Vorderseite und Ruckseite scheinen durch den Inhalt bestimmt zu sein 111 V 1 muprākā [su] parıvyaktam ıyasamı[ñ]ā R. [sa](m)[1]ñ[ā]h taftra] ıtı — parā ıtfy] a ful srotadi <sup>1</sup> Mittelstuck Die Scheidung von Vorder und Ruckseite ist sehr unsicher 121 (n)[1]hsrtah nırāsrava

a ı L ama iti - dur ity aya(m) kutsa[d] bhāvādisu vitasravah mta a h° 1 Itl Itly falpaśabdam = aha - apadeśe pratyāgatah putram an

Vorderseite und Ruckseite sind nicht zu bestimmen

Auf dieser Seite waren nur drei Zeilen

pa)[ri p]rati ca karma

4 m yena h ·

[sam] (ñ)ā (v)e(d): (tavyā) Vorderseite und Ruckseite sind nicht zu bestimmen

6402 IBlers Kleine Schriften

Ich brauche kaum zu sagen, daß es nicht ganz leicht ist, zum Ver standnis der des Zusammenhanges entbehrenden Bruchstucke eines un bekannten grammatischen Textes durchzudringen Ich kann daher die folgenden Erlauterungen nur als einen Versuch der Deutung bezeichnen Manches ist mir dunkel geblieben, und ich kann nur hoffen, daß Gelehrte, die das Vyäkarana zu ihrem Spezialstudium gemacht haben, weiteres zur Aufhellung der Reste dieses sicherlich nicht unwichtigen Werkes beitragen werden.

1 Fur die Deutung des Textes der Vorderseite, deren Schrift größtenteils abgerieben ist, vermag ich nichts Sicheres bezubringen In Zeile 2 kann man schwanken, ob man tayrapāpa oder rayramāpa lesen soll Die Reste, die sich von der matrkā erhalten haben, sehen mehr wie ma aus, anderseits ist der Ansatz des Langezeichens, wie oben bemerk¹¹), nicht der bei mā ubliche Vayrapāpa ist eine an und für sich recht unwahrschein liche Lesung Liest man mā, so könnte man die Worte zu pla it tatra vayram āpa(dyate) erganzen und in rayra eine Bezeichnung des Jihvamuliya sehen der im Kommentar zu Hem 1, 1, 16 in Durgasimhas Kommentar zu Kat 1 1, 17²) und bei Vopadeva Mügdhab 1, 18 rayrakritr tarnah genannt wird Die Erklärung wurde sich also auf ein Sütra beziehen, das den Übergang des Visarjaniya in den Jihvāmūliya lehrte Das tranodāh tah²) sie pur ity atra bleibt mir vollig unklar, es scheint, daß es aus der Erklurung eines Sutra stammt von dem sich auf dem kleinen Bruchstuck.

tranoddh tah au erhalten hat Uber die sammas sva und pu siehe die Bemerkungen auf S 697ff

Aus den Buchstabenresten der ersten Zeile der Ruckseite Inßt sich kaum etwas entnehmen In der zweiten Zeile ist yat pinday(i)lit(o)litam tad anukramad ie(ditavyam) die Erklarung des davorstehenden Sütra das danach etwa als (pindayitio)litam anukramad iti erganzt werden kann Das ist offenbar eine Paribhāsā 'Was als zu einem Ganzen verbunden gelehrt ist, das ist (als) der Reihe nach (gelehrt anzuschen)' Auch die Worte na varitavyam bhara(ti) in Zeile 3 gehören wohl noch zu dem Kommentar dieses Sutra

Es folgt in Zeile 3 ein Kolophon Kanmaraläle sandhau pratha Unmittelbar vor Kaumäraläte war das Schnurloch Inks davon ist ein un gefahr 1½ em langes Stuck des Blattes weggebrochen Trotzdem laßt sich mit Sicherheit behaupten daß vor Kaumaraläte kein itt gestanden hat da sick Spuren von dem unteren Teil der Buchstaben auf dem Blatt finden mußten Offenbar war es in den ersten Jahrhunderten nach dem Begunn unserer Zeitrechnung noch nicht ublich den Kolophon mit tit in

<sup>1) 5</sup> he 5 684

<sup>1)</sup> Walirscheinlich auch in dem turkestan schun Komnientar So 6a l. wo 51% (regraktis)e zihedmi liyash) erg inzen will

<sup>2)</sup> Man kann -od lhrtah od r oddl atah I sen

zuleiten Noch in der Handschrift des Säriputraprakarana lautet der Kolophon Sariputramakarane naiamonkah 91) In der alten Handschrift der Kalpanāmandıtıka beginnt der Kolophon auf Bl 308 bhiksos Tālsa śliakasya ārya , auf Bl 111 und Bl 192 habe ich den Anfang des Kolophons zu ity ārya Kaumāralātāyām erganzt, es zeigt sich jetzt, daß das falsch war und daß das ity zu streichen ist. Die Erganzung von pratha ist schwierig Uber dem tha ist ein horizontaler Strich sichtbar, der nicht zu dem tha gehören, sondern nur der Rest eines e Zeichens oder der linken Halfte eines o Zeichens sein kann, die über dem verlorengegangenen in gestanden haben mussen. Es ist also prathame oder prathamo zu lesen Man konnte vielleicht annehmen, daß Kaumaralate sandhau pratha(me dagestanden hatte 'ım Kaumāralata, ın dem ersten Buch ', aber eine solche Ausdrucksweise ist wenig wahrscheinlich. man sollte dafur eher etwas wie sandhyākhye prathame prakarane erwarten Naher liegt es anzunehmen, daß Sindhi der Name des Buches war und daß auf sandhau die Angabe des Kapitels ulso etwa prathamo(dhyāyah) folgte Ahnlich lauten die Unterschriften in Durgasimhas Kommentar zum ersten Buch des Kātantra, z B str Daurgasımhyām vrttau sandhau prathamah pādah samāpiah Unsicher bleibt die Erganzung des pratha aber auf jeden Fall

Das auf dem kleinen Bruchstuck erhaltene phūnām pasc 1st, wie der divorstehende Doppelstrich zeigt, der Anfang eines Sütra Ist die Anordnung der beiden Bruchstucke richtig, so war es die erste Sutra des neuen Abschnittes In dem Falle mußten die Worte in Zeile 4 (1)ty era mādipapa(rya)ntam tatra rasamjītā teditavyā, wo die Erganzung der Silbe rya wohl sicher ist, aus dem Kommentar zu diesem Sutra stammen In dem Sütra wurde also der Terminus ra fur eine Gruppe von Lauten, deren letzter pa war, vorgeschrieben Wie das durch phūnām pasc sein sollte, weiß ich allerdings nicht zu erklaren

Die auf dem kleinen Bruchstuck in Zeile 4 erhaltenen Silben die (oder ddhe) castre ya scheinen aus einem anderen Sütra zu stammen

2 Aus dem kleinen Bruchstuck geht nicht viel mehr hervor, als daß

auf diesem Blatt technische Ausdrucke gelehrt wurden 3 Das Beispiel in Zeile 3 der Vorderseite som(y)ah bud(dh)o va som-

(y)ah, wo das allerdings teilweise auf Erganzung berühende somyah augenscheinlich im Sinne von saumyah steht, list im Verein mit dem ia i(ii) in Zeile 2 darauf schließen, daß es sich in dem Kommentar um die Erklarung der Partikel zu handelte Dazu stimmt das vor zu i(ti) stehende

nadramdensamuccayesu, es ist der Schluß eines Kompositums in dem wahrscheinlich die Bedeutungen von ca aufgezählt werden Amarak 3, 3,240 lehrt canvacayasamaharetaretarasamuccaye, was unter den vier Ausdrucken zu verstehen ist, zeigen die Beispiele im Kommentar des Ma-

<sup>1)</sup> Siehe oben S 195

heśvara bhilsām ata gām cānaya fur anvācaya, samjītā ca paribhāsā ca samjītāparibhāsam fur samāhāra, dharus ca lhadiras ca dharalhadirau fur taretarayoga, īšvaram gurum ca bhajasva fur samuccaya Es ist wohl denkbar, daß in unserem Kommentar samāhāra und itaretarayoga als drandra zusammengefaßt waren Wenn die Erklarungen des Kommentars ca und vī betreffen, wird es sich in dem dazugehörigen Sütra um die nipatas ge handelt haben, die Pān 1, 4,57 cādayo 'sattie geleht werden Der Gana cadayah beginnt ca vī ha aha era, genau so beginnt die Anfzāhlung der nipātas in der oben S 660 angefuhrten Liste aus dem Katantra Das aus dem Kommentar stammende su nipātyate vi auf dem zweiten Bruch stuck laßt sich zwar, da der Zusammenhang fehlt, nicht erklaren, wider spricht aber jedenfalls der Vermutung, daß es sich auf der Vorderseite dieses Blattes um die nipatas handelte, nicht Das darunterstehende dattals (ca) devadattib ist wiederum der Rest eines Beispieles Beispieles

Auf der Ruckseite scheint ram its in Zeile 2 der Schluß eines Sütra zu sein Der Anfang der Erklarung arasistä nipälä zeigt daß sich auch dies Sütra noch auf die nipälas bezog

Auf das raldiasya in dem Kolophon in Zeile 3 des rechten Bruch stuckes werde ich spater eingehen. Von den auf dem linken Bruchstuck davorstehenden alksaras [duti]ija ä kann nur das micht Eingeklammerte als sicher gelten. Da der Rest des Buchstabens vor dis sich als der rechte Teil eines au auffassen laßt, glaubte ich zuerst (sandh)au dritiya(p)ā(dah) lesen und erganzen zu durfen, allein was von dem Buchstaben hinter ditiya sichtbar ist weist eher auf ein sa mit einem untergeschriebenen Zeichen und dem ä Zeichen. Da zußerdem auch die Einordnung des linken Bruchstuckes nicht als sicher gelten kann, möchte ich auf die Deut tung dieser alksaras leber verzichten. Auch den Anfang des ersten Sütra des neuen Abschnittes ir vau. weiß ich nicht zu erklaren.

4 (Ne) a(na)m (na)yanam, nas alah nāyakah po anam pavanam, pan alah pavala sis in Zeile 2 der Vorderseite sind wie das sich anschlie Bende nātra zeigt Gegenbeispiele Das verlorengegangene Sütra wird daher inhaltlich Kat 1, 2 16 entsprochen haben ayadınām yaralopah padānte na rā'l) wenn (die aus e ai o, au vor folgendem Vokal entstan denen) ay āy ai, ā im Wortauslaut stehen so kann das y oder i beliebig schwinden. Pān 8, 3 19 lopah Sākalyasya deckt sich damit nicht ganz die nach 8 2, 66 8, 3, 17 aus kah äste derü iha entstanden sind Die Beispiele für die Veranderung der Diphthonge im Innern des Wortes sind in der Kāšikā zu Pan 6 1, 78 ganz andere als hier Auch in Durgssimhas Kommentar zu Kāt 1, 2, 12—15 kehrt von den hier genannten nur nāyakah

<sup>&#</sup>x27;) Die sich anschließenden Worte lope tu praktih 'wenn Schwund (eintrit bluben a und 4) unverandert, bilden in d'n turkestauschen Handsel riften ein besonderes Sittra

wieder, doch werden als Gegenbeispiele unter 1, 2, 16 nayanam und nāyalah angefuhrt Genau dieselben Beispiele wie hier finden sich aber in dem turkestanischen Kommentar zu Kāt 1, 2, 12—15, und dort ist auch die Art der Anfuhrung die gleiche ne anam nay(anam), p(o) anah (pavanah), p(au) alah (pāvalah), nai alah nāyalah ist verlorengegangen, aber mit Sicherheit zu erganzen, und p(o) anah (pavanah) vielleicht nur Schreibiehler für po anam pavanam¹) Bei der großen Ahnlichkeit der Beispiele in den Kommentaren des Kaumāralāta und des Kātantra darf man es wagen, auch das stark verstummelte Beispiel in Zeile 1 zu erganzen. Für die Behandlung des auslautenden o vor folgendem Vokal außer a gibt Durgasimha als Beispiel pala iha, patav iha, der turkestanische Kommentar (palo utitstha) pata utistha (patav utistha) Es ist in Zeile 1 also offenbar (palo (palo) (a) āgacch(a) v(a)n(a)m zu lesen

Das folgende Sütra, das noch in Zeile 2 stand, ist verloren Nach dem Beispiel in Zeile 3 ko atra kotra2) und den Gegenbeispielen ne anam, po ana, die die Gultigkeit der Regel fur den Wortauslaut erlautern sollen, kann das Sütra inhaltlich nur Kät 1, 2, 17 edotparah padänte lopam akārah entsprochen haben Panini lehrt 6, 1, 109 enah padantad atı nicht Schwund des a nach einem im Wortauslaut stehenden e oder o, sondern Substitution des ersten Vokals, des e oder o, fur beide Vokale, e + a oder o + a Daß die Regel des Kaumāralata nicht nur in der Auffassung des Vorgangs mit der des Kätantra ubereinstimmte, sondern ihr auch in der Form sehr nahe stand, zeigt der Kommentar zu dem folgenden Sütra, wo die Bestimmungen unserer Regel durch anuvrtti fortgelten (ed)o(dbh)yām parasya alārasya lug bhavati An Stelle des lopam des Kātantra stand im Kaumāralāta also offenbar luk, an Stelle des padānte, wie die Bemerkung des Kommentars padād iti kasmāt in Zeile 3 zeigt, padat, so daß das ganze Sütra ım Kaumāralāta wahrscheinlich edodbhyām padād ato luk lautete Die Beispiele bei Durgasimha und in dem turkestanischen Kommentar sınd unter Kāt 1, 2, 17 tetra und patotra, Lotra fındet sıch als Beispiel bei beiden unter 1, 5, 7, das den Übergang des Visarjaniya in u zwischen a und a lehrt3) Der Kommentar zu dem Sütra schließt mit einer Bemerkung (atrāha — te sty atra — tet kāram viddhīti I, deren Sinn unklar bleibt

Das folgende Sütra (Z 4) lautet rürse 'in der Sprache der Rsis beliebig', d h nach der Erklarung des Kommentars, 'in dem Sprachgebrauch der Rsis (ärse ridhau) findet der Schwund eines a nach e und o beliebig statt' Von dem ersten Beispiel des Kommentars hat sich nur pan i erhalten, das

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Doch ist zu beachten, daß in Zeile 3 der Handschrift ne anam po ana it steht, es kann also umgekehrt po anam paranam nuch Fehler für po anah paranah sein <sup>3</sup>) Das vorhergehende tra laßt sich nicht mit Sicherheit erganzen

<sup>3)</sup> Nach dem Kätantra wird kah atra nach 1, 5, 7 zunächst La u atra weiter nach 1, 2, 3 Lo atra endlich nach 1, 2, 17 Atra Bei Pänuni treten der Reihe nach die Regeln 8, 2, 66 (kar atra), 6, 1, 112 (ka u atra) 6 1, 57 (ko atra), 6, 1, 109 (kotra) ein

wohl zu einer Form von pandita erganzt werden muß. Aber auch das we apramattas car sya in Zeile 1 der Ruckseite gehört offenbar noch einem Beispiel für die Regel an Die Worte stammen aus der ersten Zeile von Udanay 4, 38, we unsere Handschriften erganzt durch die von Levi, JA X. 20. 287. veröffentlichte Handschrift, allerdings yo hy asmin dharma rmaye tv apramatto bhamsyati1) lesen, das Divyāvadāna 68 bietet aber. wie schon Lévi bemerkt hat die Variante apramatias carisyati, die durch die tibetische Übersetzung (gan žig chos haul hat la ni bag dan Idan par spund bued pa) gestutzt wird Die Pali Version (S. I. 157. D 2, 121, Therag 257) hest vihessati, das Kharosthi Dharmapada vihasidi An das Beispiel scheint sich im Kommentar die Bemerkung geschlossen zu haben daß in der angefuhrten Stelle der Schwund des a nicht einge treten sei, dann wird ein Beispiel für den Schwund gegeben anramadomr tretten set, dann with ein bespielt in den Schwind gegeent apromatom tapadam ity atra lug asi(i) Die Worte bilden den Anfang von Udanav 4 1, aber wiederum weichen alle turkestanischen Handschriften ab, indem sie apramado hy amriapadam lesen unt Erhaltung der uberzahligen Silbe vie in Dhp 21 appamado amatapadam und in dem Kharosthi Dharmapada apramadu amadapada Wenn sich aber auch Verschiedenheiten in den Lesungen finden so zeigen diese Beispiele doch deutlich, daß wir unter dem arsa des Kaumāralata die Sprache der buddhistischen kanonischen Literatur zu verstehen haben

Von dem nachsten Sütra ist in Zeile 2 der Ruckseite nur ps erhalten, die Erklarung aber steht vollstandig da arsa eia vidhau khalu ity aspabdasya lakaro vibhässya lug bhands sathva apy aihur aps Danneh schrieb die Sütra vor daß in der Sprache der Reis das I in dem Wort khalu beliebig schwinden könne, und zwar mit ihu als auch ohne thu Leider sind die Beispiele in Zeile 3 verstummelt so daß man aus ihnen über die Form des khalu in der Sprache des Kanons nichts entnehmen kann. In ikimeit papam akaraniyam heißt es 'ist — zu erganzen ist doch wohl das l-nicht sathur geschwunden was aber diese Gatha betrifft häyati puruso nihi. Die Gatha bot also offenbar ein Beispiel für das Gegenteil Die zuerst angeführte Stelle scheint Prosa zu sein ich vermag sie nicht nacht zuweisen. Die Gätha ist Udanav 25 5 von der in unseren Handschritten leider auch nur der Anfang häyati puruso ni und der Schluß (ta)sm(a)c chrestham ihatmano bhajeta vorliegt. Im Pali findet sich die Strophe A. 1, 1994. Lat 30.7.7

nthiyati puriso nihinaseti na ca hayetha kadaci tulyaseti seettham upanamam udeti khippam tasma atlano ultarim bhayetha In der Sanskrit Fassung wichi aberdie Strophe von dem Pali Text im zweiten und dritten Pada noch weiter ab als im ersten und letzten wie die tibe tische Übersetzung zeigt

<sup>1</sup> Die Pariser Handschrift liest amin in apramatto fehlt in unserin Hand schriften

dman pa bsten pas.mi dag ñams hgyur žin thad lar bab pa bsten pas so na gnas | gtso bo bsten pas dam pa thob hgyur ba de vhur bdan vas atsor avur bsten var bva

Ich wage es nicht, den Sanskrit Text der Strophe nach dem Tibetischen wiederherzustellen Keinesfalls aber gibt das Tibetische Anlaß zu der An nahme, daß der Übersetzer irgendwo in der Strophe ein Wort wie khalu gelesen hatte

Versagen die Beispiele, so mussen wir versuchen, die im Kanon gebrauchten Formen aus dem Sütra selbst zu erschließen  $\mathit{Khalu}$  erscheint im Pah als  $\mathit{Lho}$ , selten als  $\mathit{Lhalu}$ , in  $\mathit{AMg}$  als  $\mathit{Ihalu}$ ,  $\mathit{Lhu}$ ,  $\mathit{hu}$  Als Formen ohne  $\mathit{l}$  kommen fur das  $\mathit{\bar{arsa}}$  nur  $\mathit{Lho}$  und  $\mathit{Lhu}$  in Betracht Wenn in ihnen nach der Auffassung Kumāralātas das  $\mathit{l}$  einmal ohne  $\mathit{thu}$  geschwunden ist, so kann das eigentlich kaum anders verstanden werden, als daß in  $\mathit{Lhu}$  das  $\mathit{l}$  samt dem vorhergehenden  $\mathit{a}$  geschwunden ist, in  $\mathit{Lho}$  ohne das vorhergehende  $\mathit{a}$ , aus  $\mathit{Lha}$   $\mathit{u}$  wurde nach der gewohnlichen Regel  $\mathit{Lho}$  Wir kommen so zu dem Schluß, daß  $\mathit{thu}$  im Kaumāralāta die  $\mathit{samjňa}$  fur den vorhergehenden Laut war

Die letzte Zeile der Ruckseite bietet Bruchstücke aus der Erklarung des folgenden Sütra. Die Lesung der Zeile wird dadurch sehr erschwert, daß der untere Teil der Buchstaben teils weggebrochen teils völlu verloscht ist. Sicherlich handelt es sich um den Schwund eines y und v (ya kärarakärau lug), aber die Bedingungen, unter denen er eintreten soll, bleiben unklar. Hinzugefugt ist die Bemerkung, daß ein bestimmtes, in dem Sütra enthaltenes Wort, das ich leider nicht zu entziffern vermag, die fakultative Geltung der Regel, mit anderen Worten, das Fortgelten des trä des vorigen Sütra, aufhebt p sab(å)ot(r)a¹) ubhasām mivartayati

5 Jambu ünalam — jambünalam ın Zeile 1 der Vorderseite ist infurlich ein Beispiel des Kommentars Die Bedeutung von unalam blebt inr unklur Vielleicht ist jambünalam eine der im buddhistischen Sanskritt hrufigen falschen Sanskritisierungen und geht auf p jambonadam, jambünadam zuruck, das in dieser seltsamen Weise etymologisiert wurde. Aber wie dem auch sein mag jedenfalls sollte das Beispiel das Sütra illustrieren, das den beim Zusammentreffen von zwei einfachen homogenen Vokalen sich ergebenden Sandhi lehrte. Pänini 6, 1, 101 (akah savarne dirghah) lehrt, daß in diesem Fäll für beide Vokale die entsprechende Lange allein substituert wird"), nach Kät 1, 2, 1 (samänah savarne dirghühavatı paras ca lopam) tritt für den ersten Vokal die Lange ein und der folgende sehwindet. Die Beispiel für den Zusammenstoß von i und i ist in der Käskä dadhindrah, in dem turkestanischen Kommentar des Kätantra und bei Durgasimha dadhudam, wir können danach das Beispiel in Zeile 1 des kleinen

<sup>1)</sup> Wahrscheinlich hat unter dem pa noch ein subskribierter Buchstabe gestanden

<sup>2)</sup> Pan 6, 1, 84 ekah purvaparayoh gilt fort

Bruchstuckes mit Sicherheit als d(a)dh(i) idam — d(adhīdam) wieder herstellen Die Buchstabenreste, die sich von dem auf jambinadam fol genden Beispiel erhalten haben, weisen auf pit(r rea)bhah — pitī(sabhah), pitreabhah ist auch bei Durgasimha das Beispiel — in dem turkestamischen Kommentar hat sich nur pitr erhalten —, wahrend die Kāsika hotrēyah bietet Die Worte (i)ti kimariham in Zeile 2 gehören offenbar noch zu dem Kommentar dieses Sūtra, in nelchem Zusammenhang sie stehen, laßt sich nicht feststellen

Von dem Kommentar zu dem folgenden Sütra hat sich in Zeile 2 hemantadist abhidheyesu antyah 'der im Auslaut stehende in den Wörtern hemanta usw' erhalten Da es einen Stamm heman gibt und Pan 4, 3, 22 Abfall des ta von hemanta lehrt, um haimana zu bilden, konnte man daran denken, daß es sich hier etwa um den Abfall des auslautenden a samt den vorhergehenden Konsonanten handle Allein das ist unmöglich, da der Gana hemantadayah offenbar in Zeile 3 aufgezahlt wird und danach Wörter wie saranga, pisanga einschloß, fur die Abfall des ga nicht in Betracht Lommen kann Das Sutra um das es sich handelt, entspricht vielinehr Värttika 4 zu Pan 6, 1, 94 In dieser Regel (ens pararupam) lehrt Panini, daß in dem Fall daß das auslautende a oder a eines upasarga mit dem e oder o einer Wurzel zusammentrifft für beide Vokale der zweite allein substituiert wird Katyāyana fugt in dem Varttika (śakandhradisu ca) hinzu, daß die gleiche Substitution in salandhu usw eintrete Pataniali erlautert das saka andhuh wird sakandhuh, kula atā wird kulata, sima antah wird simantah, aber nur wenn es 'Scheitel (kesesu) bezeichnet, denn das Ende der Grenze (simno 'ntah) heißt simäntah Candragomin hat die Angaben des Mahabhāsya in 5 1,98 (sakandhradayah) reproduziert. Vo padeva gibt in seinem Mugdhabodha die entsprechende Regel in 2, 13, aber der Gana heißt hier manisah und weicht von dem des Mahabhasya ab manısadya nıpatyante | manısa | halısa | langalısa | sakandhuh | kulata | sımantah | patanıalıh | sarangah | Spatere wie Bhattondiksita geben dieselbe Liste für sakandhradayah und fugen noch karkandhuh hinzu das nach Unvaladatta zu Unadis 1, 282 dasselbe Wort andha 'Brunnen' enthalt, das nach Karyyata zu der Mahābhasya Stelle in sakandhuh steckt2) Von Vonadevas und Bhattoudikatas Liste kehrt zunachst saranga in unserem Text wieder Die Vermutung liegt sehr nahe daß Kumaralata pisanga dem säranga analog erklarte und weiter auch hemanta der Bildung nach

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Andhuh kupah | pumsy evändhuprah kūpa sty Amarah | karkandhur nastakūpah syād sti. Subhūtih

<sup>5)</sup> Sakandi ur sts. andhur udapinam Übrigens gibt auch die Laghuvriti 24 khi 1, 2, 1 das Vartika šekundirdatogeh un i Durgesupha führt unter 1.2.2 hali-si Längillei, mandet an Nach Hemacan ins sind die Wörter von Wurzeln mit Suffixur gebildet, er nennt in seutem Ugdal ganasutra kalandhi [849] karlandhi [840] kulati [143] simanda (222) kmanda (222) elrangs (292) pulengs (193) pulengs (103).

mit sīmanla auf eine Stufe stellte Daß sein Gana hemantādayah tatsachlich dem šakandhrādayah des Vārttika entsprach, wird dadurch bewiesen, daß sich die beiden stark verstummelten Worter, die auf sārangapisanga folgen, auf Grund der Angaben Patañjalis und Bhattojidiksitas mit völliger Sicher heit als Larka(ndhuku)l(a)t(a) herstellen lassen¹), nur das letzte Wort j tra bleibt unklar

Da der Inhalt des Sütra jetzt feststeht, darf man den Anfang der Er klirung in Zeile 2 wohl zu hemantadisv abhidheyesu antyah (akarah)2) sie erganzen Vorausgesetzt, daß das kleine, am rechten Ende hierher gestellte Bruchstuck wirklich zu dem Blatt gehört, darf man weiter sagen, daß die Erklarung mit (a) padyate schloß, worauf dann das Beispiel yathā he(ma antah - hemantah) folgte, und daß in dem Kommentar in Zeile 3 wahrscheinlich das Sütra selbst, (hema)ntadisu sie yu(ge sa)p 3), noch einmal wiederholt war, aus welchem Grunde das geschah, laßt sich nicht erkennen. Die Regel steht sicherlich mit der vorhergehenden in Zu sammenhang, und ich möchte es als wahrscheinlich ansehen, daß in jener. ahnlich wie bei Panini, das Eintreten der Lange, sei es des auslautenden oder des anlautenden Vokals, in dieser das Eintreten der Kurze des aus lautenden oder des anlautenden Vokals<sup>4</sup>) fur den auslautenden Vokal samt dem folgenden Vokal gelehrt war Nun werden wir sehen daß 'samt dem folgenden Laute' in den nachsten beiden Sütras aller Wahrscheinlichkeit nach durch sapuh ausgedruckt war Vielleicht durfen wir daher in der an gefuhrten Erklarung des Kommentars den Schluß noch weiter zu antyah (akārah) sie yuge sapuh erganzen Hemantādisu sve yuge sapuh wird dann aber auch das Sütra in Zeile 3 gelautet haben Im Text steht sie yu p, aber zwischen yu und p ist ein dunner Strich sichtbar, der wahrscheinlich die Einschubstelle fur ein oder mehrere aus Versehen fortgelassene alsaras bezeichnet, diese könnten gesa gewesen sein. Selbstverstandlich können diese Erganzungen und Deutungen der Buchstabenreste nicht auf völlige Sicherheit Anspruch machen Besser steht es mit der Deutung von sie Durch sie yuge mussen die Bedingungen ausgedruckt sein, unter denen fur den auslautenden Vokal samt dem folgenden die Kurze des auslautenden Vokals eintritt Da es sich hier nach dem Gana, soweit es sich ermitteln laßt, stets um das Zusammentreffen von zwei a Lauten handelt, so ist zu vermuten, daß das see soviel bedeutet wie 'vor einem homogenen Laut' Tatsachlich brauchen Sākatāyana und Hemacandra sva als samyāā fur

<sup>1)</sup> Auch die an sich nicht deutbaren Buchstabenreste stimmen dazu Statt kulatā muß aber kulata dagestanden haben da das Langezeichen sichtbar sein mußte Das mask kulata bezeichnet nach Wil. on jeden nicht selbst erzeugten Sohn

<sup>2)</sup> Von dem a hat sich eine Spur des Vertikalstriches erhalten

<sup>5)</sup> Auf die Erganzung werde ich noch zuruckkommen

<sup>9)</sup> Praktisch macht es naturlich keinen Unterschied, ob pararūpa wie im Mahā bhāsya, oder pārrarupa substituiert wird

homogen Der Regel Pān 1, 1, 9 tulyāsyaprayatnam savarnam entspricht bei Sāk 1, 1, 6 srah sthānāsyakpe, Hem 1, 1, 17 tulyasthānāsyaprayatnah srah Es zeigt sich, daß die samjnā sva schon viele Jahrhunderte vor Sākatayana von Kumāralāta gebraucht und wahrscheinlich auch ge schaffen ist Schwerer ist es, den Sinn von yuga festzustellen Ich kann vorlaufig nur die Vermutung außern, daß im Kaumāralāta yuga der Aus druck fur Kompositum war, bin aber keineswegs sicher, damit das Richtige getroffen zu haben

Um zum Verstandnis des Textes der Ruckseite zu gelangen, mussen wir von dem in Zeile 3 angeführten Beispiel ausgehen Arsnan dharman m prahava suklān bhā ta bhiksa Es ist die erste Zeile von Udānav 16, 14. die in der Schreibung unserer turkestanischen Handschriften krsnäm dharmam viprahava sullam bharayata bhilsayah lautet, wahrend die Pali Version, Dhp 87, Lanham dhammam rippahaya sukkam bharetha pandito liest Die Sanskrit Fassung wird durch die tibetische Übersetzung bestatigt dge slon dlar po bsgom guis la nag pohi chos 1) ni rnam par spons Das Metrum verlangt aber im Sanskrit eine dreisilbige Form an statt bhāvayata, und so ist das Beispiel sicherlich zu krsnān dharmān vipra hāya śuklān bhā(1e)ta bhiksa(vah) herzustellen. Die Form um derent willen die Zeile angeführt wird ist offenbar bhateta. Dis wird durch die Bemerkung in Zeile 4, die sich leicht zu (a)disab(d)ena hi dhareti vaceti ty evamād(ınām) erganzen laßt, vollig sichergestellt Das Sutra wird also den Eintritt von e fur aug in bharquati usw varse, d h fakultativ fur die Sprache des Kanons, gelehrt haben Vorausgesetzt, daß die Einordnung des kleinen Bruchstuckes am rechten Blattende richtig ist, durfen wir daher annehmen daß y tyādinām — in Zeile 2 zu bhāvayaty ādınam — herzustellen ist und daß dies der Schluß des Sütra selbst ist An das Sütra schloß sich die Erklarung an, von der sich in Zeile 3 sapur er ro bha erhalten hat Darauf folgten als Beispiele die oben angefuhrte Zeile von Udanav 16, 14 und eine zweite Stelle, von der nur der Schluß vahinim ili vorliegt, eingeleitet durch (yad dh)y aha 'denn wenn man sagt', and abreschlossen durch einen Nachsatz, von dem nur die Silben erhalten sınd ta sapur ikārī '(so ist hier) sapuh zu i (geworden)' Den Schluß der Erklirung bildet die schon angefuhrte Bemerkung, daß wegen des Wortes ads, 'und so weiter', (in dem Sutra) die Regel auch fur dharets usw gelte

Wenn der Übergang von bhārayat; zu bhārets technisch so zustande kommt, daß ein gewisser Laut in bhārayat; mit pu zu i wird, so hegen zwei Möglichkeiten vor entweder wird das a mit dem vorhergehenden y oder das y mit dem folgenden a zu i. In beiden Fällen ergibt sich bhāra iti, das nach den gewöhnlichen Sandhi-Regeln zu bhārets werden mit In dem ersten Fall müßte sapih 'samt dem vorhergehenden Laute' bedeuten Daggen.

<sup>1)</sup> So 1st mit K anstatt phyogs der Ausgabe zu lesen

spricht, daß, wie oben gezeigt, die samjää für den vorhergehenden Laut wahrscheinlich thu war Es scheint also, daß das Sütra besagte, daß in bhärayati usw. ärse das y behebig samt dem folgenden Laute zu i wurde Dann wurde pu die samiää für den folgenden Laut sein

Bei dieser Auffassung von pu durften auch die in Zeile 1 und 2 er haltenen Reste aus dem Kommentar zu dem vorhergehenden Sütra ver standlich werden. In Zeile 2 steht rah sa khalu sanur ıkaribhayatı yad dh(y) äha bhesyate 10 ma '(der Laut) wird sapuh zu 1, denn wenn man sagt bhesyate 10 ma '. Um was es sich handelt, zeigt das Beispiel deutlich genug Bhesvate entspricht dem gewöhnlichen bhavisyati Der auffallende Gebrauch der medialen Form beruht offenbar darauf, daß die Worte aus dem Anfang des zweiten oder vierten Pada eines Śloka stammen, wo fur die dritte Silbe eine Lange erforderlich war, der Päda kann etwa bhesyate to mahāphalam (oder mahad bhayam)1) gelautet haben Das Sūtra lehrte also den fakultativen Übergang von avi zu e in der Sprache des Kanons fur bhavisuati Technisch kam dieser Übergang sicherlich in derselben Weise zustande wie der von aug zu e Es liegt daher nahe, in Zeile 2 rah zu (valā)rah zu erganzen, dann wurde, wenn sapuh 'samt dem folgenden Laute' bedeutet. der Sinn des Satzes sein 'Das v (von bhavisyati) wird (in der Sprache der Rus beliebig) samt dem folgenden Laute zu i 'Eine ge Wisse Stutze erhalt diese Deutung durch das na ikārībhūtah in Zeile I, das doch wohl aus dem Kommentar zu demselben Sütra stammt Vor dem na ist der untere Teil eines ra sichtbar Dadurch wird wenigstens die Erganzung zu (saha pūrve)na ausgeschlossen und die Erganzung zu (saha pare)na nicht unwahrscheinlich2) Schließlich laßt sich so aber auch die dritte Zeile auf dem kleinen Bruchstuck vom linken Ende sapur ir vo befriedigend erklaren Es wird das Sutra über die Verwandlung von bhavisyati in bhesyati sein, das im Kommentar zu der nachsten analogen Regel zitiert war und das vollstandig etwa lautete (varse) sapur ir 10 bha(visyateh)3) 'in der Sprache der Rsis wird das v von bhavisyati beliebig samt dem folgenden Laute zu i' Das nachste Sütra lautete dann wahrscheinlich (yo bhāra)y(a)tyādinām, '(in der Sprache der Rsis wird) das y on bhāvayatı usw (beliebig samt dem folgenden Laute zu 1)

Die letzten Worte in Zeile 4, die wohl zu samj(ñ)ayor ma(ddhy)e zu erganzen sind, stammen aus dem Kommentar zu dem Sütra, das auf (yo bhāra)y(a)tuādinām folgte

6 Alles auf diesem Blatt Erhaltene gehört offenbar dem Kommentar an Den dürftigen Resten der ersten Zeile der Vorderseite laßt sich kaum

<sup>1)</sup> Vgl z B Mahāv 7, 8 na ca hessati vo bhayam

<sup>2)</sup> Es könnte aber naturlich auch saha ikārena oder ahnliches dagestanden haben

<sup>3)</sup> Möglicherweise ist das Zitat aber doch eine etwas vervollstandigte Fassung des Sutm Man sollte annehmen daß sopuh durch Anuvrtti aus den vorhergehenden Sutns zu ergunzen war.

ein Sinn abgewinnen. Die Worte in Zeile 2 (Lva)cid dhy adim eranelisa(te n) antam taduatha no sind an und für sich verstandlich Denn bisweilen berucksichtigt er nur den Anlaut, nicht den Auslaut, wie z B in 200 '. ich vermag aber nicht zu sagen, worauf sie sich beziehen. In Zeile 3 ist laccid asu a offenbar der Anfang eines Beispiels Es liegt nahe, auch in Zeile 4 (ka)c(c)it pamcānām rādvā zu lesen und darin den Anfang eines zweiten Beispiels zu sehen, aber ich weiß das hinter pamcanam stehende Wort, das his auf das subskribierte v sicher scheint, nicht zu deuten. Viel leicht stehen diese Beispiele im Zusammenhang mit einer Regel über die Pluti, die bei Fragen und beim Anruf ublich ist. Daß hier von der Pluti die Rede war, geht aus der Bemerkung in Zeile 2 der Ruckseite hervor (a)trarsam areksyate na hi plu(ta)m anarsesti 'hier wird die Sprache der Rsis berucksichtigt, denn Pluta gibt es nicht außerhalb der Sprache der Rsis' Möglicherweise ist daher auch in Zeile 1 der Ruckseite man(a).(a) ein Vokativ, der die Pluti illustrieren soll. In Zeile 3 wird wiederum Eldanav 4. 38 zitiert, aber diesmal in der Form, die der Fassung im Pali Kanon und ım Kharosthi-Dharmapada entspricht (yo hy asmın dha)rmavınaye anframalito viharisyati Welchen Zweck das Zitat hatte, bleibt unklar In Zeile 4 ist sicherlich varne in der Lucke zu erganzen, grang ifrarne) e. 'kurzes und langes a wird vor kurzem und langem i zu e', wird ein Sutra sein, das im Kommentar zitiert wird Denselben Wortlaut hat Kat 1, 2, 2

7 Aus dem kleinen Bruchstuck ist nichts zu entnehmen Apramatta

8 Aus den Beispielen in Zeile 2 der Vorderseite a idrša(m) lar(i) syas(i) ah, so etwas willst du tun', madhu u usnam 'der Honig, hu, ist heiß', ā udānim araga(cchām) 'ah, jetzt verstehe ich', und aus dem davor erhaltenen n p t, das sicherlich zu einer Form von mpāta herzustellen ist, ergibt sich, daß das verlorengegangene Sütra die Univeranderlichkeit (Pragrhyaschaft) eines aus einem einzigen Vokal bestehenden mpāda vor folgendem Vokal lehrte In Pān 1, 1, 14 mpata ekāj anān wird zugleich die Ausnahme fur ān, d i ā īsadarīhe krijāyoge maryādābhirudhau ca, konstatiert, wahrend ā rūkyasmaranagoh, das nicht den anubandha n hat, unter die Regel fallt Kāt 1, 3, 1 odantā a i u ā nipātāh svare prakriyā bezieht auch die auf o auslautenden nipādas ein, die bei Pānim in dem nichsten Sūtra, 1, 1, 15 of, behandelt werden Wie weit sich das Sūtra liter an die Fassung Pānims oder die des Kātantra anschloß, laßt sich nicht feststellen, nur das ergibt sich aus der Reinenfolge der Beispiele, daß die mirādas ai o her nicht an erster Stelle genannt waren

Den leider sehr luckenhaften Text von Zeile 3 und 4 bis tat synt pår iti verstehe ich nicht. Es scheint, daß es sich um die Pragrhy aschaft eines keiner Verunderung unterworfenen Suffixes (m)rei ikärapratyaya ity ultarüpotra pratyayo.) vor pu handelt. Pau pratyayo scheint der Anfang des Sütra selbst zu sein. In 5 R 2ff. ist pu öffenbar die samjää für den

folgenden Laut Das wird es auch hier sein, ich weiß aber trotzdem nicht zu sagen, worauf sich die Regel bezieht Auch das Beispiel hilft nicht weiter Es wird zu i iha suräbhändas (listhat) 'I, hier steht ein Topf Branntwein', zu erganzen sein, da aber hier doch von einem Suffix überhaupt keine Rede sein kann, so durfte es nur als Gegenbeispiel in der Auseinander setzung des Kommentars gedient haben

Bahutram amī in Zeile 4 ist der Text des Sütra, das die Unverander lichkeit des Auslautes in dem Plural amī vor folgendem Vokal lehrte. Im Kātantra entspricht 1, 3, 3 bahuracanam amī. Von dem Kommentar haben sich in Zeile 1 der Ruckseite Reste der Beispiele erhalten, die sich mit Sicherheit als amī ustrā (gac)ch(an)t(i amī rk)s(ā v)rksam ārohantus wieder herstellen lassen. Die Beispiele in der Kāśikā und bei Durgasimha lauten ganz anders

Das folgende Sütra, das die Unveranderlichkeit des auslautenden  $\tilde{\imath},\,\tilde{u},$ e einer Dualform lehrte, ist verloren Panini gibt die Regel in 1, 1, 11 id ūd ed dvivacanam pragrhyam, das Kātantra in 1, 3, 2 dviiacanam anau Der hier zu dem Sütra gehörige Kommentar besagte etwa 'Auch was eine Dualform 1st, mit Ausnahme (einer auf) au (auslautenden), wie zum Bei male ete1), was (eine auf i, u) oder (e auslautende) Dual form 1st, die bleibt unverandert' Der Ausdruck aukāravaryyam dvitvam in dem Kommentar macht es sehr wahrscheinlich, daß das Sütra ahnlich wie im Katantra dvitvam anau lautete. Die im Kommentar angeführten Beispiele sind denen des Durgasimha (agnī etau, patū imau, šāle ete, māle ime) ahnlicher als denen der Kasika (agni iti, rayū iti, male iti, pacete iti, pacethe iti) Auffallend ist, daß Beispiele fur verbale Dualformen auf e hier ebenso zu fehlen scheinen wie bei Durgasimha Durgasimha hat sie offenbar absichtlich fortgelassen. Sie wurden gar nicht unter die Regel fallen, da ım Kātantra fur die 'mittleren' Personalendungen nicht wie in Pān 1, 4, 102 die samjās duvacana oder dvitva gelehrt wird, vgl Kāt 3, 1, 6 Eine Regel uber die Unveranderlichkeit der dualen Verbalformen gibt es im Kātantra uberhaupt nicht, und Durgasimha sucht sie daher kunstlich aus dem Wortlaut des Sutra 3, 6, 63 ate athe its ca herauszudeuten Wie das Kaumāralāta verfuhr, laßt sich leider nicht feststellen

Das folgende Sutra ist in Zeile 2 fast vollstandig erhalten ekatram ämanfrite yatibhi.ksio(h), 'eine Singular(form) im Vokativ (bleibt unverandert) bei yati und bhi.ksi'. Die Pragrhyaschaft von yate und bhi.kso wird sonst, soviel ich weiß, nirgends gelehrt. Von dem Kommentar zu dem Sütra hat sich leider so gut wie nichts erhalten.

Der Text des nachsten Sütra in Zeile 3 ist verstummelt. Mit Hilfe der Reste der Erklarung vritärsa und kadäcid die vritam ärsam vä laßt er

<sup>3)</sup> Sicherlich war auch ein Beispiel für einen Dual auf d gegeben Ob Doppel beispiel gegeben waren wie etwa ogni imau ogni etau, male ime, male ete läßt sich nicht feststellen

sich mit ziemlicher Sicherheit zu i(ritärsayor vä)rihavyakt(y)apeksayā ca herstellen 'In metrischen Texten, in der Sprache der Rsis und mit Rucksicht auf die Deutlichkeit des Sinnes (bleibt ein auslautender Vokal) be liebig (unverandert)'

Die Buchstabenreste der vierten Zeile sind zu gering, als daß man ihnen einen Sinn abgewinnen könnte

9 Die erste Zeile der Vorderseite handelt von dem Übergang eines auslautenden m in den Anustära Die erhaltenen Worte eva makärfo) b(1)ndum stammen offenbar aus der Erklarung des Sütra, das den Über gang lehrte Der Ausdruck bindu für den Anusvära findet sich in Zeile 3 in dem Sütra-Text selbst Spatere Grammatiker wie Vopadeva zu Mug dhab 1, 17, Durgasimha zu Kät 1, 1, 19 bezeichnen den Anusvära als bindumätro varnah, von dem (upari)städ binduh wird auch in der Erklarung von 1, 1, 19 in dem turkestamischen Kommentar, So 6b 4, gesprochen

Das folgende Sutra ist verlorengegangen. Von dem dazugehbrigen Kommentar hat sich in Zeile 2 ein Stuck erhalten gam stu atra makārah saha vürrena lug bharatı na hu āha sastāram iti. 'm oom fallt das m samt dem vorhergehenden (Vokal) ab, denn man sagt nicht sästaram' Das Sutra wird sich also auf Falle bezogen haben wo ein auslautendes m samt dem vorhergehenden Vokal vor folgendem Vokal ausgestoßen wurde, was naturlich nur in metrischen Stucken des Kanons vorkommen Lonnte Analog ist die Behandlung des mogahita in Stellen wie Therio 170 sal. kaccam paripucch' aham (fur paripucchim aham) Vielfach schwindet aber ım Palı auch nur das nıqqalıta und der davorstehende Vokal wird mit dem folgenden kontrahiert, und wenn in vedischen Tevten ein auslautendes m vor Vokal schwindet, bleibt der vorhergehende Vokal wohl immer erhalten und geht mit dem folgenden Vokal Sandhi ein. Man sollte annehmen daß auch dieser Sandhi gelegentlich arse eintrat, und es ist ganz wohl möglich daß das Sutra den Schwund des m sowohl samt dem vorhergehenden Vokal als auch ohne diesen lehrte

Die Worte ghthau ea binduh in Zeile 3 sind der Schluß eines Sutra Aus dem Anfang der Erklarung geht hervor, daß sich die Regel auf ein auslautendes n (nakurontagatah) bezog. Das Schlußwort des Sütra, binduh, zeigt weiter, daß es sich um den Übergang eines auslautenden n in den Anusvära handelte. Fur diesen Übergang seheint im Kommentar zunachst eine Ausnahme konstattert zu werden adhy aghy athät it trayodasinäm dhagha!). Darauf weist das trayodasinäm, jedenfalls sind es dreizehn Laute der vargas, namlich k. kh, g. gh. n. d., dh, n. p. p. ph, b, bh, m, vor denen ein auslautendes n. keine Veranderung erleidet. Die Nichtgultigkeit der Regel vor diesen Lauten dufte im Kommentar durch adhy aghy athär in ausgedruckt sein, das sicherlich eine Auflösung des im Sütra selbst gebrauchten Ausdruckes ist, von dem sich ghthau!) erhalten lat. I ur thu

<sup>1)</sup> Das gha ist aber keineswegs sieher 7) Das au ist teilweise erginzt

hat sich uns aus 4 R 2 die Bedeutung 'der vorhergehende Laut' ergeben Dieses ihu kann hier aber unmöglich gemeint sein. Vielleicht liegt hier der Lokativ von ihr vor, und adhy aghy athau bedeutet 'inicht vor dh, nicht vor gh, nicht vor ihr'. Es hat aber kaum einen Zweck, weitere Vermutungen über die Bedeutung dieser samynäs zu außern, da der Textzusammenhang hier doch allzu fraglich bleibt.

Mit Zeile 4 kommen wir auf etwas festeren Boden Mit dem (a)rasis(t)am dvikatrayam, 'die ubrigen drei Paare', sind, wie aus dem folgenden erhellt, die Laute c, ch, t, th, t, th gemeint Die nachsten Worte, die sich leicht zu tat(r)a cachayoh sakā(ra)h tathayoh sakāra(h tathayoh sakārah) vervollstandigen lassen, im Verein mit den Beispielen tan thakaran tams thakārān, tān tārayatı tāms tārayatı lassen keinen Zweifel, daß es sich in der Kommentarstelle um den Übergang eines auslautenden n vor c, ch, t, th, t, th in ms bzw ms und ms handelt Es fragt sich nur, in welcher Form dieser Übergang in dem Sütra gelehrt war Das Kätantra lehrt 1, 4, 8-10 den Übergang des n in den Zischlaut mit vorhergehendem Anusvara no 'nlas cachavoh sakāram anusvārapūrvam, tathayoh sakāram, tathayoh sa karam Auch Panini, Candragomin und Hemacandra stellen den lautlichen Vorgang als einen Wandel des n in den Zischlaut dar 1) Die Annahme liegt sehr nahe, daß die Sandhiregel hier ebenso gefaßt war Allein in dem Fall bleibt es ganzlich unklar, was in dem ghthau ca binduh schließenden Sütra positiv gelehrt gewesen sein sollte. So bleibt es schließlich doch das Wahrscheinlichere, daß in dem genannten Sütra zunachst der Übergang des n ın den Anusvāra vor den vargas mit Ausnahme der oben aufgezahlten dreizehn Laute gelehrt war, und daß dann in einem anderen Sütra, zu dem der Kommentar von (a)raśis(t)am in V 4 bis zu. n in R 1 gehört, die Hinzufugung eines Zischlautes vor ca, cha, ta, tha, ta, tha vorgeschrieben war Die Hinzufugung des Zischlautes findet sich auch bei Sakatayana Er lehrt in 1, 1, 150 die Ersetzung des n durch si, d 1 durch ein s, das nich 1, 1, 108 die Nasalierung des vorhergehenden Vokals hervorruft oder den An tritt (āgama) eines s (sak) an das n, das dann nach 1 1, 110 zu Anusvāra wird, wahrend das s vor c, ch nach 1, 1, 137 zu s, vor t th nach 1, 1, 138 zu s wird.

<sup>1)</sup> Bei Panini kommt der Sandhi auf ziemlich umstandliche Weise zustande ach 8, 3, 7 wird für das auslautende n zumanlist das ru genannte r substituiert, das nach 8, 3, 2 und 4 Nosalerung des vorhergehenden \ \chialos kals oder Antritt (agamo) eines \(^{2}\) Ausstan an den vorhergehenden Vokal bewritt. Nach 8, 3, 15 wird das r zu \ \(^{2}\) sandelt sich dann weiter laming, für das nach 8, 3 at s substituiert wird. Dies s wandelt sich dann weiter nach 8, 4, 40 vor c, ch zu 4, nach 8, 4, 41 vor 1, th zu g. Candragomin lehrt 6, 4, 3 nach 8, 4, 40 vor c, ch zu 4, nach 8, 4, 41 vor 1, th zu g. Candragomin lehrt 6, 4, 3 nach 8, 4, 40 vor c, ch zu 4, nach 8, 4 at 1 vor 1, th zu g. Candragomin lehrt 6, 4, 3 nach 8, 4, 40 vor c, ch zu 4, nach 8, 4 at 1 vor 1, th zu g. Candragomin lehrt 6, 4, 3 nach 8, 4 at 1 vor 1, th zu g. Candragomin lehrt 6, 4, 3 nach 8, 4 at 1 vor 1, th zu g. Candragomin lehrt 6, 4, 5 vor den Palatalen palatal vor den Zere braien zereptal Nach Hemeandra 1, 3 8 wird das n vor c 1, t samt ihren Aspiraten der Reihe nach zu 4, 6, s, dem vorherge henden \(^{2}\) Vokal wird der Anniva ara hinzugefügt oder es wird der Anniva ka für ihn substituert.

Die Beispiele des Kommentars weichen von den ublichen ab Fur den Sandhi von n+t lautet das Beispiel sonst meist (Käsikä zu Pän 8, 3, 7, Candravrtti 6, 4, 3, Cintämani zu Säk 1, 1, 150, Durgasımha und turk Kommentar zu Kät 1, 4, 10) bhavāms taratı 1), den Sandhi von n+th-illustrieren Durgasımha und der turkestanische Kommentar zu Kat 1, 4, 9 durch bhavāms thakārena

Das Sütra in Zeile 2 der Ruckseite jājhañesu tu ñ lehrt den Übergang eines auslautenden n in ñ vor 3, jh, ñ Von dem Kommentar haben sich der Anfang der Erklarung nalära eväntyo jajhañesu paresu ñalä und die Beispiele (tān jhasān —) tān jhasān — tān ñalārān — tān ňalārān erhalten. In Kāt 1, 4, 12 wird der Übergang des n in den Palvital vor folgendem s in die Regel hineinbezogen jajhañašakāresu ñalāram²) Die den hier gegebenen Beispielen entsprechenden Beispiele lauten bei Durgasimha bhavañ jhāvayati, bhavāñ ñakārena, für das letzte bietet der turkestanische Kommentar bhavañ ñatva³)

Das folgende Sutra in Zeile 3 schreibt den Übergang eines auslautenden n vor d, dh, n un n vor dadhanesu tu n. Von dem Kommentar ist nur das Beispiel (tah) nakārātn ta (taharātn) erhalten. Der Regel entspricht im Kātantra 1, 4 14 dadhana paras tu nakārātn). Das Beispiel fur den Sandhi von n+n ist bei Durgasimha bhavān nakarena, in dem turkestanischen Kommentar bhavān natra

10 Bei der Erklarung der Vorderseite des Blattes wird es gut sein, von dem kleinen Bruchstuck zunachst einmal abzusehen. Wir finden in Zeile 2 ārse, den Rest eines Sūtras dem die Erklarung folgt vibhasayā ā(r)s(e) udhau esa 'behebig in dem Sprachgebrauch der Rsis esa' Das Sūtra laßt sich also mit Sicherheit zu varse erganzen. Das esa laßt darauf schließen, daß das Sutra den fakultativen Abfall des Visarianīva von esah vor Konsonanten fur die Sprache der kanonischen Texte lehrte. In der folgenden Zeile finden wir ein Beispiel aus dem Kanon zitiert sa vas uttamapūrusa(h) Es 1st der vierte Pada von Udanav 29 33 wo unsere turkestanischen Handschriften allerdings sa vas tuttamapürusah lesen, selbstverstandlich ist aber das tu erst spiter eingeschoben, um den Hiatus zu vermeiden Berucksichtigt man das, was sich aus dem Kommentar in der zweiten Zeile ergibt so kann das Beispiel wohl nur den Zweck haben, den Abfall des Visarianiva in sah zu illustrieren. Das Sütra lehrte also, wie von vorn herein zu erwarten, den Abfall gleichzeitig fur esah und sah Daß der Schluß richtig ist, zeigt das vorhergehende Beispiel, von dem sich nur prahasvate erhalten hat Offenbar war der dritte Pada von Udanav 3 2 zitiert, der in den jungeren turkestanischen Handschriften trena hy ena(m)

<sup>1)</sup> Die Laghuvetti zu Hem 1,3 8 hat bhardms tanuh

<sup>1)</sup> Hei Panini ergibt sich der Übergang aus der weiter gefaßten Regel 8 4 40

<sup>4)</sup> Die bei Panini entsprechende Regel 8 4 41 ist wiederum weiter gefaßt

pra(hāsyate), m einer alteren aber trsnā hy esa prahāsyate1) lautet. In der entsprechenden Strophe des Dhammapada 350 weicht der dritte Päda ganz ab esa kho vyantikähiti, die tibetische Übersetzung hat de yns sred pa rab tu spans pa yıs, was auf eine Lesung trsnām esa prahāsyate schließen lußt, aus der das seltsame trsnā hy esa prahāsyate wohl durch Kontamınation mit der Lesung trsna hy enam prahasyate entstanden ist Wie dem aber auch sein mag, jedenfalls ist in dem Kommentar esa vor prahäsyate zu erganzen, und wir haben hier das zu erwartende Beispiel für den Abfall des Visarjamya von esah Dazu stimmen vortrefflich die auf dem kleinen Bruchstuck in Zeile 3 erhaltenen Worte, die sich leicht zu (ity a)tra lug bhavati, 'in diesen Fallen tritt Schwund ein', erganzen lassen Schwieriger ist die Erganzung der zweiten Zeile des kleinen Bruchstuckes Das Katantra lehrt in 1, 5, 15 den Abfall des Visarjaniya in der Form esasaparo vyañyane lopyah, was Durgasimha in seinem Kommentar durch esasābhyām paro zwischen den beiden Bruchstucken zwei oder drei alsaras gestanden haben mussen, liegt es nahe, auch hier esasābhyām parau zu lesen Auffallend ist aber der Dual Das Wort hinter parau ist zwar etwas verwischt, kann aber nicht anders als bind gelesen werden. Es kann nur eine Form von bindu sem, das, wie oben gezeigt, Kumāralāta als samņīa fur den Anusvara ge braucht, aber von dem Anusvara kann in diesem Zusammenhang doch unmöglich die Rede gewesen sein Zu erwarten ware vielmehr ein Ausdruck fur den Visarjaniya Nun haben wir gesehen, daß Vopadeva im Kommentar zu 1, 17 den Anusyāra bindumatro tarnah nennt wahrend Kumāralata die kurzere Form binduh gebraucht An derselben Stelle bezeichnet Vopadeva den Visarjanīva als dubindumātro varnah2), und ich halte es daher fur völlig sicher, daß im Kaumaralātu, so seltsam es auch auf den ersten Blick erscheinen mag, der Dual bindū die samjña fur den Visarjuniya war Der Anfang der Erklarung des Sütra lautete also vibhāsayā ā(r)s(e) vidhau esa(sābhyām) parau bindu, es folgte vielleicht lug bhavato vyanjane pare, doch ist das nicht sicher, da wir die samjña, die im Kaumaralata fur Kon sonant gebraucht war nicht kennen Das Sutra selbst wird nur aus den Worten varse bestanden haben, da der Abfall des Visarjaniya hinter esa und sa allgemein sicherlich in dem vorhergehenden Sütra gelehrt war und die naheren Bestimmungen dieses Sütra fur das nachste durch anuerti Geltung hatten

Die Buchstaben der folgenden Zeile 4 sind zum Teil abgerieben, nur die nicht in echige Klammern gesetzten alsaras können als sicher gelten

<sup>1)</sup> prahäsyate fehlt in dieser Handschrift ist aber durch andere altere Hand schriften gesichert

Durgasımha nennt den Vısarjanıya zu Kat 1, 1, 16 poetischer kumdristana wunktur.

Ich vermag der Zeile keinen Sinn abzugewinnen Bei der Unsicherheit der Lesung verlohnt es sich kaum, Vermutungen zu außern

Vor den Worten nägesu gosu turagesu in Zeile 1 der Ruckseite steht der Horizontalstrich mit darauf folgendem Doppelstrich, der sonst stets den Schluß der Erklurung eines Sütra im Kommentar bezeichnet Dunach mußte nägesu gosu turagesu der Anfang eines Sütra sein Dis davorstehende

py āha könnte zu einer einleitenden Bemerkung des Kommentars ge hört haben, die etwa (tāsmad a) py āha, 'daher sagt er auch', lautete Aller dings scheint dies Sutra nach Inhalt und Form stark von den ubrigen ab zuweichen Es ist schwer, einzusehen, wie eine Sandhiregel mit den Worten 'bei Elefanten, Kuhen und Pferden' beginnen konnte Außerdem scheinen die Worte aus einem Verse zu stammen, nägesu gosu turagesu klingt jeden falls wie der Anfang einer Vasantatilaka Strophe Vielleicht erklart sich der eigentumhehe Charakter des Sutra darius, daß es den Schluß des Kapitels über den Sandhi bildete Daß in der nachsten Zeile ein größerer Abschnitt endete, geht mit Sicherheit aus dem von Doppelstrichen ein gerahmten Kreise hervor, der sich am Anfang des Bruchstuckes erhalten hat, dies Zeichen findet sich sonst nur am Schluß eines Kapitels

Mit padavad in Zeile 2 begann das erste Sütra eines neuen Abschnittes, und es kann wohl als sicher gelten daß in diesem die Karmapravacaniyas als, gelehrt wurden Nach Pan 1, 4 83ff sind die Karmapravacaniyas als, adh. anu, apa, api, abh. a upa, pari prati su Man sollte also auch hier als Text des Sütra erwarten padavad anv ä si abhy adhy aly apy apofpa pari prati ica karmaf (pravacaniyāh) Die Lesung po ist aber unsicher, da das o Zeichen auf dem rechten Aufstrich des pa aufgesetzt sein multe, das aksara sieht wie ein verstummeltes phe oder gho aus Padavad bedeutet offenbar daß die angeführten Worter als Karmapravacaniyas wie selb standige Worter gebraucht werden Zeile 3 gehört dem Kommentar zu dem Sutra an und laßt sich zu (karmaprava)caniyā iti veditat(y)ā yat karnaprav(caani)ya iti vervollstandigen

11 und 12 Die beiden letzten Bruchstucke scheinen sich inhaltlich nahezustehen, wenn sie auch nach dem Außeren zu urteilen, kaum zu einem Blatt gehören können Über die Vorderseite von Bl 11 laßt sich nicht viel sagen, die Erganzung von iyasamyiä zu (karmapravacan)iyasamyi äist naturlich ganz unsicher Mit Zeile I der Ruckseite von Bl 11 beginnt offenbar eine Auseinandersetzung des Kommentars über die Bedeutung der upasargas unter Anfuhrung von Beispielen In Bl 11 R2 finden wir parä, walirscheinlich stand parä ity afyam) da und es folgte die Angabe der Bedeutung von parä In Bl 12a 1 sind (njihstah niräsrava(h) Bei spiele für nis Mit dur ity ayam kutsid in Bl 12a 2 wird offenbar die Bedeutung von dus angegeben, im Mahābhasva unter Pin 2, 2, 18 Värtt 4 findet sich dur nindäyäm was sich inhaltlich mit einem duk kutsīyām deckt

zu den Beispielen gehört oder den Schluß der Bedeutungsangabe bildet, laßt sich kaum entscheiden. In Bl. 12b 2 handelt es sich um apa; apasabdam äha und apadese... werden Beispiele sein, ebenso wie die Worte pratjägatale putram in Bl. 12b 3 aus den Beispielen fur prati zu stammen scheinen.

13. Aus dem kleinen Bruchstuck ist nichts zu entrehmen.

Nach dem Keinen Brüchsuds ist hierus zu einemen.

Nach dem Kolophon auf Bl. 1 R 3 hieß das Werk, das die Handschrift enthielt, Kaumāralāta, wahrscheinlich ein Neutrum, zu dem ein Wort wie vyālaraņa oder sabdānusāsana zu erganzen ist, also 'die von Kumāralāta verlaßte Grammatik'. Sicherlich ist auch das -ralātasya, das sich in dem Kolophon in 3 R 3 erhalten hat, zu dem Namen, sei es des Werkes, sei es des Verfassers, zu erganzen; das wahrscheinlichste ist es mir, daß etwas wie krtau Kumāralātasya dagestanden hat¹). Es laßt sich durch außere Zeugnisse nicht beweisen, aber es ist bei der Ungewöhnlichkeit des Namens doch kaum zu bezweifeln, daß dieser Kumāralāta mit dem Verfasser der Kalpanāmanditikā²) identisch ist, die in dem Kolophon ebenfalls Aryakau-māralātā genannt und als das Werk des aus Takṣaśilā stammenden Monches, des ehrwurdigen Kumāralāta, bezeichnet wird. Kumāralāta, der volliger Vergessenheit anheimgefallen zu sein schien, tritt uns jetzt also nicht nur als Dichter, sondern auch als Grammathker entgegen.

Das Kaumāralāta war eine in Sūtras abgefalte Sanskrit-Grammatik und bestand aus mehreren Buchern, von denen eines Sandhi hieß (1 R 3). Aus dem Bruchstuck 1 ergibt sich, daß in diesem Buch auch die fur das ganze Werk gultigen paribhāgās gelehrt, und da solche Regeln naturgemaß im Anfang des Werkes gegeben werden, so kann es als sicher gelten, daß Sandhi das erste Buch der Grammatik war. Das Buch enthielt die Interpretationsregeln (paribhāgā) und ehrte die technischen Ausdrucke (samijāā) und die Sandhiregeln. Ob die Regeln über die Karmapravacanīyas und Upasargas (11, 12) ebenfalls diesem Buch angehörten oder aus den nachsten stammen, laßt sich nicht emischenden Es ist daher möglich, daß uns überhaupt nur Bruchstucke aus dem ersten Buch der Grammatik erhalten sind. Das Buch zerfiel in mehrere Kapitel, deren Bezeichnung sich leider nicht feststellen laßt 3). Ein kurzer Kommentar, der in unserer Handschrift den Sütras beigegeben ist, ruhrt vernutlich von Kumāralāta selbst her.

Sakdakasya bhikor äcärya-bhadant-kwaphoensya mahakater mahacadınah kritr tyam.

1) Weder die Ausführungen Lévis, JA CCXI, S 95ff, noch die Nobels, GN.

1028, S 295ff, können mich veranlassen, meine Ansicht über den Verlasser und den Titel diesse Werkes zu andern. Vielleicht wird sich später eine Gelegenheit finden, auf die Sache zurückzukommen

<sup>3)</sup> Siehe die Bemerkungen S. 690f.

Das Kaumäraläta ist ein formell und inhaltlich durchaus selbstandiges Werk. Was die Terminologie betrifft, so mussen wir naturlich zwischen der in den Sütras verwendeten und der des Kommentars unterscheiden, im Kommentar werden öfter die im Sütra gebrauchten Ausdrucke durch die allgemein bekannten ersetzt. Technische Ausdrucke, die wir mit Sicherheit oder großer Wahrseheinlichkeit für den Text des Sütras fest stellen können, sind die folgenden

pada, Wort, in 4 V 3 padād iti kasmāt, wo padāt offenbar aus dem Spāra stammt Hier ist padā im Sinne des Pānineischen suphinantam padām (1, 4, 14) gebraucht, ebenso wohl in padārat im Sūtra 10 R 2 Im Kommentar findet sich padā noch 2 R 2

pratyaya, Suffix (?), in 8 V 3f im Sūtra pau pratyayo ti und im Kommentar revikārapratyaya ity uktarūpotra pratyayo und na ca parah pratyayah siāsthyam

karma(pravacaniya) in 10 R 2 im Sütra, in 10 R 3 im Kommentar yuga, Kompositum (\*), in 5 V 2, 3 im Kommentar, aber im Zitat aus dem Sütra

ekatra, Singular, in 8 R 2 im Sūtra bahutra, Plural, in 8 V 4 im Sūtra

dvitva, Dual, in 8 R 1 nur im Kommentar, aber aus dem Sütra uber numen Daneben wird im Kommentar in 8 R 2 das gewöhnliche dviracanaochraucht

āmantrita, Vokatīv in 8 R 2 im Sūtra

bindu, Anusvāra, in 9 V 3 im Sūtra, in 9 V 1 im Kommentar bindā, Visarjamya, in 10 V 2 im Kommentar, aber höchst wahrschein lich aus dem Sutra ubernommen

1217a, Jihvāmūliya in 1 V 2 im Kommentar, aber, wenn uberhaupt

richtig, wahrscheinlich aus dem Sütra übernommen sira, homogen (sararna), in IV2 sie pur it, das Sütrazität des Kommen tars ist und in SV2.3 im Kommentar sie vine, das sicherlich aus dem

Sütra stammt *varna* Laut, zur zusammenfassenden Bezeichnung des kurzen und des lancen Vokals dienend, in 6 R 4 im Sütrazitat avarna s(varne) c

vã, beliebig, die fakultative Gultigkeit einer Regel ausdruckend, in 4 V 4, 10 V 2 im Sütra turse Im Kommentar wird es durch ribhāsayā umschrieben in 4 V 4, 4 R 2, 10 V 2, vgl auch 4 R 4 im Kommentar p šabld)olf fa ribhāsām micartayati

Nur aus dem Kommentar nachweisbar sind die folgenden Ausdrucke salda, Wort, in 4 R 2 Ihalu ity asya šaldasyo, 4 R 4 p šalda)o(r)a vibhāsām nuratiayati

abhidheya, Substantiv, in 5 V 2 hemantādisv abhidheyesu

nipāta, Partikel, in 3 R 2

plufta) Vokal von drei Moren, in 6 R 2

svastha, unverandert (pragrhya), ın 8 R 2, svāsthya ın 8 V 4  $\bar{a}d\imath$ , Wortanlaut, ın 6 V 2

ania, Wortauslaut, in 6 V 2, aniya, im Wortauslaut stehend, in 5 V 2, 9 R 2, aniagaia, dasselbe, in 9 V 3

para, folgend, ın 4 V 4 (ed)o(dbhy)ām parasya akūrasya, 10 V 2 eşa (sābhyām) parau bınd(ŭ)

pūrva, vorausgehend, in 9 V 2 makārah saha pūriena

 $^{samj\tilde{n}\tilde{a}}$ technische Bezeichnung, in 1 R 4, 2 R 1, 5 R 4, 11 V 4, 11 R 1, 13b 2

Von den willkurlich gebildeten Termini darf man annehmen, daß sie samtlich aus der Sprache des Sutratextes stammen, auch wenn sie nur ım Kommentar erhalten sınd Das gılt z B von lul, das den Schwund eines Lautes bezeichnet und sechsmal im Kommentar vorkommt Das, wofur luk substituiert wird, steht entweder im Genitiv, wie in 4V4 (ed)o(dbhy)ām parasua akārasya lug bharati, oder im Nominativ, wie in 4 R 2 khalu sty asya sabdasya lakaro ribhasaya lug bhavati, 4 R 4 yakarava lārau lug 1). 9 V 2 makārah saha pūriena lug bhaiati, siehe ferner 4 R 1 ily atra lug ast(1). 10 V 3 (ity a)tra lug bhavati Im Kommentar wird in 4R3 auch lupta gebrucht Die ubrigen derartigen Termini sind leider zum Teil ganz unverstandlich In 1 R 4 wird die samjñā ra, wie es scheint, fur eine Reihe von Lauten gelehrt, bei der Luckenhaftigkeit des Textes last sich aber nicht sagen, welche Laute gemeint sind Vollig dunkel sind de Sutribuchstucke phūnām paśc n 1 R 3 und die castre ya 1 n 1 R 4 Ebenso unklur ist es, wie das ghthau in 9 V 3 zu verstehen ist, obwohl es im Kommentar durch adhy aghy athav iti umschrieben wird Fur das thu, das 4 R 2f 1m Kommentar in sathur apy athur api, na sathur luptah erscheint, lißt sich die Bedeutung 'der vorhergehende Laut' wahr scheinlich machen Das Gegenstuck, der folgende Laut', scheint durch pu bezeichnet zu werden Diese Bedeutung wurde jedenfalls in 5 R 2 sa khalu sapur ıkarıbhavatı, 5 R 3 sapur ır vo bha(vısyateh), 5 R 4 sapur ıkarı passen und durfte auch in 1 V 3 sie pur iti, 8 V 3f pau pralyayo tı. tat syāt pāv iti vorliegen

Konsonanten werden in den Sütras mit dem a Vokal oder ohne ihn angefuhrt, so in 5 R 3 ro bha , 9 R 2 jajhañesu tu ñ, 9 R 3 dadhaneu tu n Im Kommentar wird ñ in 9 R 2 durch ñakā[ra], erklart Diese Art der Bezeichnung von Konsonanten ist im Kommentar die gewölnliche, so nakāra 9 V 3, 9 R 2, makara 9 V 1, 9 V 2, yakāra 4 R 4, lakāra 4 R 2, rakūra 4 R 4 šakū[ra] 9 V 4, sakūra 9 V 4 Doch finden sich im Kommentar auch die durch Anfugung von a gebildeten Bezeichnungen, so in 9 R 2, in An lehnung an das Sütra, jajhañesu, ferner in 9 V 4 cachayoh, lathayoh, 9 V 3 dha (1) 1 R 4 pa (7)

<sup>1)</sup> Die naheliegende Frganzung bhavatah lißt sich mit den erhaltenen Buch stabenresten nicht recht vereinigen

Die Vokale wurden in den Sütras zum Teil jedenfalls ohne jeden Zusatz angefuhrt Ein sicheres Beispiel ist e in dem Sütra avarna ifvarne) e in 6 R 4, ein anderes vielleicht o in 7a 3 Flektiert erscheint i als ih in 5 R 3 in sapur ir vo bha , das wahrscheinlich ein Zitat aus dem Sütra ist Als et, of erscheinen e, o im Kommentar in 4 V 4 (ed)o(dbhy)ām, das allerdings zum Teil erganzt ist, aber als sicher gelten kann. Im allgemeinen werden aber im Kommentar auch die Namen der Vokale durch Anfugung von kāra gebildet akāra 4 V 4, ikār(i)bhūtah 5 R 1, ikārībhavatī 5 R 2, ikārī

Fur die Bezeichnung der Konsonanten und Vokale, wie sie in den Sütras des Kaumaralata zutage tritt, lassen sich auch aus Paninis Sütras Belege anfuhren Wie Kumāralāta verwendet auch Pānini haufig das tā, um die fakultative Gultigkeit einer Regel auszudrucken. Sicherlich war auch der Gebrauch der Kasus in der technischen Sprache der Sütras im Kaumäraläta der gleiche wie bei Panini Nach der Regel tasminn iti nirdiste purvasya (P 1, 1, 66) steht der Lokativ z B in den Sutras jajhañesu tu ñ (9 R 2), dadhanesu tu n (9 R 3), nach der Regel tasmād sty uttarasya (P 1, 1, 67) der Ablativ in dem aus dem Sütra stammenden midät in 4 V 3 Fur die Verwendung des Genitivs nach der Regel sasthi sthaneugga (P 1, 1. 49) fehlt ein Beispiel aus dem Sutra Text, aus dem Kommentar laßt sich die Stelle (ed)o(dbhu)ām parasya akārasya lug bharati in 4 V 4 an fuhren Eine Paribhasa aber wie (pindayitio)ktam anukramat in IR2 kennt Panini nicht, und auch sonst besteht in der Terminologie zwischen dem Kaumāralāta und der Astadhyāyı nur geringe Übereinstimmung Von den aus den Sütras nachweisbaren Ausdrucken finden sich pada, Larmapravacaniva, varna, pratigua amantrita und lul, bei Panini wieder. aber nur die ersten drei werden, soweit sich erkennen laßt, in beiden Werken in demselben Sinne gebraucht. Für pratuava laßt sich das nicht behaupten, solange die Stelle, in der es im Kaumaralata erscheint, nicht gedeutet ist In dem Sütra elatvam āmanirite yatibhilsroh in 8 R 2 wurde Pānini ver mutlich sambuddhau anstatt amanirite oder gar anstatt ekairam amanirite gebraucht haben da er in 2, 3, 49 für den Vokativ des Singulars ausdrucklich die samina sambuddhi vorschreibt. Sicherlich wird luk hier in umfassen derer Bedeutung gebraucht als bei Panini Dort wird luk auf das Nicht erscheinen eines Suffixes beschrankt (1. 1. 60 adarkanam lopah, 1, 1, 61 pratuavasua lukšlulupah), im Kaumaralāta wird es von dem Schwund des l in khalu, dem Schwund eines anlautenden a nach e und o usw gebraucht Von den ubrigen willkurlich gebildeten samjuas lißt sich bei Panini keine nachweisen1) Ebensowenig kannte Panini den Ausdruck guga Fur ekatra dritra, bahutra braucht er ekaracana, drivacana, bahuracana\*), für

<sup>1)</sup> Pu kommt allerdings bei Pänini vor bezeichnet dort aber die Labiale, was für das haum milita nicht in Betracht kommt

<sup>\*)</sup> Im Mahabhasya kommen ekaten usw oft genug vor, aber me mind nicht

bindu anusvāra, fur bindū tisarjanīya, fur vajra (?) hla (8, 3, 37), fur sta savarna Unverkennbar hat sich Kumāralata bei der Wahl seiner Termini genau so wie die spateren Grammatiker von dem Bestreben leiten lassen, Panini an Kurze des Ausdruckes zu übertreffen Abgesehen von dem unsicheren vajra haben in allen Fallen seine samyñās zwei oder drei Silben weniger als die Panineischen Von Interesse ist es auch, daß drei der samyñās, bindu, bindū und vajra (?), mit Rucksichtnahme auf die Schrift gebildet sind Kumāralāta scheint überhaupt sein Werk mehr fur das Lesen als für den mundlichen Vortrag bestimmt zu haben, eine Verbindung ghth, wie sie in dem Schluß des Sütra ghthau ca binduh in 9 V 3 vorliegt, laßt sich doch eigentlich nicht sprechen, sondern ist nur für das Auge erfaßbar

Auch inhaltlich deckt sich Kumäralätas Werk keineswegs mit dem Pāninis Bedenkt man die Beschranktheit des zur Vergleichung stehenden Materials und berucksichtigt man, daß sich bei der Luckenhaftigkeit des Textes höchstens feststellen laßt, was Kumaralata etwa geandert oder hinzugefugt, nicht aber, was er fortgelassen hat, so ist die Zahl der Ver schiedenheiten sogar erheblich Panini 6, 1, 109 faßt den zwischen aus lautendem e und o und anlautendem a eintretenden Sandhi als die Sub stitution des ersten Vokals fur die beiden zusammenstoßenden Vokale auf, ebenso Candra 5, 1, 115, Śākatāyana 1, 1, 94 Nach Kumāralāta kommt der Sandhi, wie aus 4 V 4 deutlich hervorgeht durch Schwund des an lautenden a zustande1) Kumāralāta lehrt in 5 V 2ff, daß Worter wie hemania usw aus hema und ania entstanden seien, wahrscheinlich in der Weise, daß die beiden zusammenstoßenden a durch die Kurze eines der beiden Vokale ersetzt werden Panini kennt eine solche Regel überhaupt noch nicht, sie ist erst von Kätyäyana aufgestellt worden, aber die Ganas ım Mahābhāsya und ım Kaumaralāta sınd, wie oben gezeigt, verschieden Den anderen Grammatiken völlig unbekannt ist, soweit ich sehe, Kumaralatas Regel in 8 R 2, daß das auslautende e und o im Vokativ von yati und bhilsu stets unverandert bleibe²) Wenn Kumāralāta in 8 R 3 das Unterbleiben des vokalischen Sandhi nicht nur fur metrische und kanonische Texte, sondern auch mit Rucksicht auf die Deutlichkeit des Sinnes ge-

Synonyma wie eine Stelle wie 1, 229 15 zeigt tasyaikatead ekaracanam era prāpnoti In der hasīka zu Pan 1, 2, 51 aber heißt es racanam ekatraduiteabahuteān, und Amarakośa 2, 9, 83f werden ekatra usw ebenfalls im grammatischen Sinne gebraucht

tımsatyadyâh sadaskatve sarvah samkhyeyasamkhyayoh | samkhyesthe dvibahutce stas tâsu cânavatch striyah ||

<sup>1)</sup> Hemacandra hat das aufgegriffen Er lehrt 1, 2 27 edotah padante 'eya lut, wo lut in demselben Sinne gebraucht ist wie im Kaumaralata

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Man könnte annehmen daß diese Regel diret gelte Da diese Bestimmung nicht aus dem vorhergehenden Sutra fortgelten kann, mußte das Sutra dann gatibilkero diret schließen Die Reste des Zeichens, das hinter gatibhilkero stand, lassen aber erkennen daß es em Vr-arjania war

stattet, so formuliert er damit in einer Regel etwas, was im praktischen Gebrauch der Sprache wohl zu allen Zeiten ublich war, aber von den Grammatikern sonst nicht anerkannt wird<sup>1</sup>)

Die wichtigsten Zusatze sind naturlich die Regeln, die durch die Be rucksichtigung der Sprache des buddihistischen Sanskrit Kanons bedingt sind Es hundelt sich meist um Regeln, die arse fakultative Gultigkeit haben So kann 'in der Sprache der Rsis' der Schwund eines a hinter e und o unterbleiben (4 V 4), das l in khalu samt dem vorhergehenden Vokal oder ohne ihn schwinden (4 R 2), bhavisyati zu bhesyati (5 R 1f), bhävisyati suw zu bhäveit usw werden (5 R 2ff), das auslautende m unter gewissen Bedingungen samt dem vorhergehenden Vokal schwinden (9 V 2)\*), der Schwund des Visarjaniya von esah und sah auch vor anderen Lauten als dem kurzen a unterbleiben (10 V 2) Allgemein wird, wie schon bemerkt, die Nichtveranderung eines Vokals vor folgendem Vokal in der Sprache der Rsis und in metrischen Texten gelehrt (8 R 3) Auch die verloren gegangenen Regeln über die Plutierung sind, wie der Kommentar angibt, mit Rucksicht auf die Sprache der Rsis gegeben, 'denn es gibt kein Pluta außerhalh des Ärsat' (6 R 2)

Diese Regeln uber das Ärsa und die im Kommentar dazu angefuhrten Beispiele sind für die Beurteilung des Textes des Sanskrit Kanons nicht ohne Wert Auch die wenigen Stellen, die vorlaufig in unseren turkesta nischen Handschriften nachweisbar sind, lassen erkennen, daß der Text zu Kumäralatas Zeit nicht überall genau mit dem in unseren Handschriften erhaltenen übereinstimmt. Der Schluß der ersten Halbstrophe von Uda nav 4 38 wird in 4 R 1 als we apramatias car(i)swaft) in 6 R 3 als

rmavinaye ap(rama)tto viharisyati zitiert. Wie oben gezeigt lautet die Zeile in unseren Handschriften yo hy amim dharmavinaye tv apramatto hbausiyati aber carisyati wird durch das Divyavadana und die tibetische Übersetzung, viharisyati durch den Pali Kanon und das Kharosthi Dharma dagsatutz Nach der Grammatik 4 R 1 lautete der Anfang von Ud 4 1 apramadomitapadam, aber in unseren Handschriften steht apramado hy amrtapadam, in genauerer Übereinstimmung mit Dip 21 appamado amatapadam und Dharmapada apramadu amadapada Ud 16, 14 wird im Kommentar in 5 R 3 als kryana dharmān viprahāya suklān bhā(te)la bhi

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Bohtlingk Bull Acad Imp St Pétersbourg, Classe des Sciences Historiques III, 123 führt allerdings eine Karika an

samhitatkapade nit jā nityā dhūtupasarga joh | nityā samāse vākye tu sā vivaksām apeksate ||

die etwas abweichend auch in Bharatamallikas Vugdhabodhini zu Bhattik 10 19 zitiert wird

sandhır ekapade nıt jo nıt jo dhätüpasargayoh [ sutreşv apı tatl ä nıtyah savvänyatra 11bl öşıtü []

<sup>1)</sup> In diesem und den beiden vorhergehenden I allen ist das rürge im Text nicht erhalten, aber mit Sicherheit zu erginzen

l a(vah) zitiert, in den Handschriften steht krsnām dharmām ziprahāya sullam bharayata bhil sarah Ud 29, 33 schloß nach 10 V 3 sa rai uttamapurusa(h), in den Handschriften sa vai tüllamapürusah Im ganzen scheint der Text, der Kumäraläta vorlag, prakritischer gefarbt gewesen zu sein als der uns in den spateren Handschriften erhaltene Erst in diesen ist ohne Rucksicht auf das Metrum bhäreta durch die richtige Sanskrit-Form bhārayata ersetzt worden, und um den im Sanskrit nicht geduldeten Hiatus zu tilgen, zwischen dharmavinage und apramattah und zwischen ear und uttamapūrusah ein sinnloses tu eingeschoben worden Anderseits ist apramadomrtapadam die tadellose Sanskritisierung des alten Textes, wahrend sich in den Handschriften noch der unregelmaßige Sandhi zeigt, der offenbar erst nachtraglich durch den Einschub des hi beseitigt ist. Das Zitat von Ud 16, 14 1st auch deswegen von Interesse, weil es zeigt, daß die in den gewöhnlichen turkestanischen Handschriften ubliche Ersetzung des auslautenden n durch den Anusvära keineswegs eine Eigentumlichkeit des Sanskrits des buddhistischen Kanons ist, sondern den turkestanischen Schreibern zur Last fallt

Schließlich ist aber mit allen diesen Einzelheiten die Bedeutung, die die Wiederauffindung des Kaumäralata fur uns hat, nicht erschopft Diese Grammatik wirft ein helles Streiflicht auf die ganze Stromung des in dischen Geisteslebens in den ersten Jahrhunderten n Chr Schon in vor christlicher Zeit war der alte Kanon ins Sanskrit übertragen worden. Man war sich in den buddhistischen Kreisen offenbar darüber klar geworden, daß man die Brahmanen, die Trager der Bildung nicht fur die Lehre des Meisters gewinnen könnte, wenn man ihnen die heiligen Schriften nicht in Sanskrit, in der Sprache der sista, entgegenbrachte Man war aber der Schwierigkeiten der Übertragung nicht Herr geworden Insbesondere hatte man in den Übersetzungen der alten Dichtungen, die in Magadha in der Volkssprache entstanden und in den Kanon aufgenommen waren, unter dem Zwang des Metrums in zahlreichen Fallen die prakritischen Formen des Originals beibehalten müssen Man wird das zunachst als einen Mangel empfunden haben, aber als einen unvermeidlichen, mit dem man sich abfinden mußte Durch die Annahme des Sanskrits als der Kirchensprache hatte jedenfalls der Buddhismus dem Brahmanentum gegenuber seinen Anspruch auf Gleichberechtigung zum Ausdruck gebracht, und man schritt auf dem eingeschlagenen Wege weiter In dem Kāvya, dessen Anfange in die vorchristliche Zeit zuruckgehen, hatte der Brahmanismus eine schöne Literatur geschaffen, mit dem zweiten Jahrhundert n Chr setzt das Streben em, dieser Literatur eine Dichtung gegenüberzustellen die die buddhistische Gedankenwelt in der Form und der Sprache des brahmanischen Kävya verkundete Zahlreiche Proben dieser buddhistischen Lyrik, Didaktik und Epik der alteren Zeit sind uns in Bruchstucken in Palmblatthandschriften erhalten, die aus dem Sande Ostturkestans geborgen sind, aber auch in den

Bibliotheken Nepals sind umfangreiche Reste zutage gekommen. Mehr und mehr sind im Laufe der letzten Jahrzehnte aus dem Dunkel, das uber der Überlieferung lag, drei Namen von Mannern ans Licht getreten, in denen wir die Begrunder des buddhistischen Kävva erblichen durfen: Mätreeta. Aśvaghosa und Kumāralāta. Mātrceta wurde durch seine Buddhastotras der Vater der buddhistischen Hymnenpoesie; Asvaghosa schuf in seinem Saundarananda und seinem als Gegenstuck zum Ramavana gedachten Buddhacarita die buddhistische Epik, in seinem Śāradyatīputraprakarana und wahrscheinlich noch anderen Schauspielen das buddhistische Drama; Kumāralāta bildete das alte volkstumliche Ākhvāna zu der eleganten, aus Prosa und Vers gemischten buddhistischen Erzahlung um. Kumāralāta aber hat sich nicht nur als Dichter betatigt; er war, wie wir jetzt sehen, bemuht, seinen Glaubensgenossen auch das sprachliche Verstandnis ihrer heiligen Schriften und der neuen Kavyaliteratur zu erschließen. Fur eine 'buddhistische' Sanskritgrammatik lag vermutlich ein starkes Bedurfnis vor Den Buddhisten, die den Veda ablehnten, wird der Zutritt zu den Schulen der brahmanischen Lehrer kaum offengestanden haben; in den buddhistischen Klöstern aber wird man nicht gern Paninis Werk mit seinen zahlreichen Hinweisen auf die vedische Sprache benutzt haben. Selbstverstandlich hat Kumäraläta die Regeln Päninis über den vedischen Sprachgebrauch fortgelassen Anstatt dessen hat er Regeln uber die Sprache des buddhistischen Sanskritkanons hinzugefugt. Das zeigt, daß zu seiner Zeit der Kanon bereits von dem Schimmer ehrwurdigen Alters umflossen war Man sah in den zahllosen Prakritismen, die er enthielt, nicht mehr Verstoße gegen die Reinheit der Sprache, sondern Altertumlichkeiten Die Ersetzung des chandas des Pānini durch das ārşa laßt das Machtbewußtsein erkennen, das die buddhistische Kirche in jener Zeit erfullte Dem Veda wird das Wort des Meisters und seiner Junger entgegengestellt, und es wird fur dieses dieselbe Autoritat beansprucht wie fur den Veda. Rsis waren es, die den Veda geschaut hatten; Rsis waren es aber auch gewesen, die die alten Texte des Kanons verkundet hatten1).

Die Bruchstucke bereichern schließlich unsere Kenntnis der indischen Wissenschaft nicht nur durch die Kunde, die sie uns von einer alten, völlig versehollenen Grammatik des Sanskrit geben, sie liefern auch einen Beitrag zur Entstehungsgeschichte gerade des Werkes, das diese Grammatik, wie es scheint, spater völlig verdrangte, des Kätantra. Ich habe bereits in den Erlauterungen zu dem Text gelegentlich auf Übereinstimmungen zwischen dem Kaumäraläta und dem Kätantra hingewiesen. Das erste Buch des Kaumäraläta heißt Sandhi; denselben Namen tragt das erste Buch des Kätantra Der beim Zusammenstoß eines auslautenden e und o mit einem anlautenden a entstehende Sandhi wird im Kaumäraläta wie im Kätantra

In späterer Zeit haben bekanntlich auch die Jamas die Sprache ihrer Sätras ären genannt; siehe Pischel, Grammatik der Praknt-Sprachen § 16

als Schwund des a aufgefaßt, wahrend Pānini (6, 1, 109) und seine Nachfolger die Substitution des ersten Vokals fur beide Vokale lehren Das Sütra selbst hat sich in den Bruchstucken nicht erhalten, laßt sich aber nach dem Kommentar in 4 V 3f mit großer Wahrscheinlichkeit als edod bhyām padād ato luk rekonstrueren Im Kātantra (1, 2, 17) lautet das Sutra edot parah padante lopam akarah Im Kommentar in 6 R 4 wird ein Sûtra zitiert, das sich mit Sicherheit zu avarna v(varne) e erganzen laßt Genau so lautet im Kātantra Sūtra 1, 2, 2 Wenn das Kaumāralāta eine besondere Regel uber das Zusammentreffen des a Vokals mit dem 1-Vokal hatte, so konnen wir sicher sein, daß es auch wenigstens das Zusammentreffen des a-Vokals mit dem u und r Vokal in besonderen Regeln behandelte, genau wie das Kātantra (1, 2, 3, 4) Aus dem Wortlaut des Sūtra ergibt sich weiter, daß im Kaumāralāta ebenso wie im Katantra die Sub stitution des e, o und ar fur den a-Vokal und der Schwund des folgenden Lautes gelehrt war Pānını lehrt 6, 1, 87 (ād gunah) die Substitution von Guna (e, o, a) fur den vorhergehenden und den folgenden Laut, aus 1, 1, 51 (ur an raparah) ergibt sich, daß dem fur den r-Vokal substituierten a ein r folgen muß Das Sütra uber die Unveranderlichkeit des i des Nom Plur Mask amī 1st 1m Kaumāralāta bahutram amī 8 V 4, 1m Kātantra 1, 3, 3 bahuvacanam amı Pānınıs Regel 1, 1, 12 adaso māt ist umfassender Die Pragrhyaschaft des 2, 2, e einer Dualform war im Kaumāralāta sicherlich in der Form gelehrt, daß die Unveranderlichkeit (des Auslauts) eines Duals mit Ausnahme eines (auf) au auslautenden bestimmt war (8 R 1) Das Sūtra lautete wahrscheinlich distram anau, im Kātantra 1, 3, 2 ist es dvivacanam anau Bei Panini 1, 1, 11 ist die Regel positiv gefaßt id üd ed drivacanam pragrhyam Engste Übereinstimmung im Wortlaut tritt auch in den Regeln über die Veranderungen des auslautenden n zutage Den Sütras jajhañesu tu ñ, dadhanesu tu n (9 R 2f) des Kaumāralāta entsprechen im Kātantra 1, 4, 12, 14 jajhañaśakāresu ñakāram, dadhanaparas lu nakāram Pāninis Regeln (8, 4, 40, 41) sind umfassender und weichen auch in der Form stark ab stoh ścunā ścuh, stunā stuh Auch die Beispiele im Kommentar des Kaumäraläta kehren zum Teil im Kommentar des Kātantra wieder Die Reihe ne anam nayanam nai akah nāyakah po anam paranam pau akah pārakah (4 V 2) steht ebenso in dem turkestanischen Kommentar zu Kāt 1, 2, 12—151), dadhi idam dadhīdam und pitr reabhah pitrsabhah (5 V 1) finden sich in dem turkestanischen Kommentar und beı Durgasımla zu Kāt 1, 2, 1

Da für die Vergleichung alle Regeln des Kaumäraläta, die sich auf die Sprache des Kanons beziehen, von vornherein wegfallen und eine Reihle anderer, die verlaufig nicht oder nicht hinreichend gedeutet sind, ebenälls beiseite bleiben mussen, das Materialalsosehr beschranktist, muß die Zahl der Übereinstimmungen zwischen Kaumäraläta und Kätantra als verhaltnis-

<sup>1)</sup> Über die Variante po anah pavanah siehe die Bemerkung S 693

und spricht von Kalāpacandraviduro Durgasimhah<sup>1</sup>) Bhattojidiksita zitiert die Kalāpānusārinah<sup>2</sup>) Auch in dem Nepālamāhātmya 28, 22<sup>3</sup>) heißt es

ıtı tasya ıacah śrutıā Kumāro 'mıtarıkramah | Kalāpākhyam vyākaranam dadau krtıā dvyanmane ||

Ebenso ist Kalapa die gewöhnliche Bezeichnung des Werkes in den tibetischen Übersetzungen Schiefner, Bull Ac St Petersbourg, Cl des Sciences Hist IV, 295ff fuhrt die folgenden Titel auf 3012 Ka läpahi mdo = Kalapasütra, 3613 Cha bsags kyi mdohi hgrel pa Ekalapasütravrtti (des Durgasimha), 3614 Ka la pahi hgrel pa fun nu la slob ma la phan pa = Kalapalaghuvrtti Sisyahitä, 3723 Ka la pahi byins kyi mdo = Kalapalaghuvrtti Sisyahitä, 3723 Ka la pahi byins kyi mdo = Kalapadhatusütra, Jaebich GN 1895, S 277 fugt noch hinzu 3722 Ka lä pahi mdohi hgrel pa slob ma la phan pa = Kalapasutravritti Sisyahitä Der Name Kalapaka findet sich, soweit ich sehe, nur Kathäsaritsägara 7, 13, wo er durch das Metrum gesichert ist? Dort sagt Kärttikeya zu Sarvavarman daß die neue Grammathi wenn er ihm nicht in die Rede gefallen ware, die Panineische verdrangt hatte,

adhunā svalpatantratvat Kātantrakhyam bhavisyati | madvāhanakalāpasya nāmna Kālāpakam tathā ||

Daß das Katantra seinen Namen deswegen führte, weil es ein kurzes Lehrbuch war, mag richtig sein, die Angabe, daß das Werk nach dem Schweif des Reittieres des Kumāra, des Pfaus, Kalāpaka genannt sei, wird wohl memand ernst nehmen Luebich Einfuhrung I S 6, meint, der Name weise darauf hin, daß Sarvavarman der von Kaläpin gestifteten Sakhā des schwarzen Yajurveda angehorte Allein diese Vermutung schwebt völlig ın der Luft Angenommen selbst daß Sarvavarman ein Kālāpa war, so wurde seine Grammatik Kālāpaka doch nur dann genannt sein, wenn sie in der Schule der Kalāpas gebraucht wurde Das Kātantra macht aber doch wirklich nicht den Emdruck das Lehrbuch einer vedischen Schule zu sein, und außerdem laßt sich auch die kaum spiter, aber entschieden besser bezeugte Namensform Kalapa mit dieser Erklarung nicht ver einigen Ich möchte eine ganz andere Deutung vorschlagen Nach Sahitya darpana 558 ist kalāpaka eine Gruppe von vier Strophen, die inhaltlich einen Satz bilden, ein Beispiel mit der Unterschrift caturbhih kalapakam findet sich z B Prabhavakacaritra 12, 107—1105) Sollte man nicht auch

<sup>1)</sup> Siehe Eggeling Catalogue of the Sk MSS in the Library of the India Office, Part II, Nos 750, 759, 767, 783
2) Aufrecht, Cat Ox 162b

Lacôte, Essai sur Gunadhya et la Brhatkatha S 297
 In der Brhatkathamañjari 1, 3 48 fehlt der Name, hier heißt es kurz nur pratiphäyeit tapasë vilokya euradam Guham | sa kătantrena nrpatim măsais cakre bahuśrutam ||

<sup>1)</sup> Denkschriften der Wiener Akad der Wiss Phil Hist Kl 37, 1, 232f

ein großeres literarisches Werk, das aus vier Buchern besteht, kaläpaka oder kalāpa genannt haben? Eine solche Bezeichnung wurde fur das Kätantra, fur das, wie oben gezeigt, die Vierteilung charakteristisch ist. vortrefflich passen Etwas Ahnliches hat offenbar auch Taranatha in dem Namen gesucht Von Somadevas Käläpaka, dessen Richtigkeit mir sehr zweifelhaft ist, und seiner Erklarung weiß er nichts, er sagt1) 'Früher wurde in den in Tibet bekannten Geschichten erzahlt, daß Sanmukha kumāra vom Kalāpa die vier ersten Kapitel diktiert habe und Kalapa als Zusammenfugung der Teile zu fassen sei, so wie in den Pfauenschweif federn die verschiedenfarbigen Teile zusammengefugt werden. Allein es verhalt sich nicht so. Kalapa ist von Saptavarman selbst verfaßt, und die Bedeutung Zusammenfassung der Teile ist die, daß alle nötigen Teile zu sammengefaßt sind?

Der Name Kalapa kann uns meines Erachtens über die Entstehung des Kātantra nichts sagen, anders verhalt es sich mit dem dritten Namen des Werkes. Kaumāra Im Parisistaprabodha des Gopīnātha Tarkācārva findet sich die Bemerkung Katantrasabdo loke Kaumaraviakarane rudha ıtı na Jayader adıtantram pratiyata iti Candrah Ramacandra Cakrayartın spricht in der Einleitung zu seinem Parisistaprabodha von seiner Absicht, ein Supplement zu der Kaumaragrammatik Katantra zu geben Katan trasya Kaumāravyākaranasya parisistam vaksyamanatvena, und Kantha hārakavı nennt das Kātantra in seinem Carkarıtarahasya geradezu nikhi lavuākaranasamuādi Kaumaravyākaranam²) Als Kaumarah werden die Anhanger des Katantra von Bhattoudiksita und Madhusüdana erwahnt3) Wahrscheinlich ist auch mit der Kaumara Grammatik, die in kanaresischen Inschriften des 12 Jahrhunderts genannt wird, das Katantra gemeint. In einer Inschrift zu Managoli aus dem Jahr 11614) werden funf mattar Land fur die Lehrer, die das Kaumara in dem matha erklaren, bestimmt matha dalu Kaumāramam takkhāntsuv upādhyāyargge mattar aydu. Und in einer Inschrift zu Balagamı aus dem Jahr 11625) wird das Kodiyamatha ge nannt haumāra Pūniniya Śākatāyana-śabdānuśasanādibyākaranabyākhyā nasthanamum, 'ein Ort, wo Kommentare zu den Grammatiken der Kau māra, Pāniniya, Sākatāyana Grammatik und anderen verfaßt werden'

Man hat die Bezeichnung Kaumara auf Grund der bekannten Ge schichte erklart, wonach das Katantra dem Sarvavarman von dem Kriegs gott Kärttikeya oder Kumära offenbart wurde Allein jene Geschichte ist umgekehrt doch offenbar erst erfunden worden, um den Namen Kaumara zu erklaren Wenn nun die Grammatik Candragomins Candra, die des Hemacandra Haima genannt wird, wenn Kramadisvaras Samksiptasara

<sup>1)</sup> Schiefner, Turanāthas Geschichte des Buddhismus S 75f 1) I ggeling a a O Nr 763 767, 783

<sup>4)</sup> Aufrecht, Cat Ox 162b Cat Cat 1, 131

<sup>1)</sup> In Ind V, 18

<sup>1)</sup> Fp Ind V, 222 In der Übersetzung der Stelle weiche ich etwas von Fleet ab

nach Jumaranandın, dem Revisor der Vrtti, Jaumara heißt, wenn Cändräh und Jaumarah auch als Namen der Schulen erscheinen1), so wird man zugeben mussen, daß Kaumāra auch als der abgekurzte Name von Kumāralātas Grammatik und Schule betrachtet werden darf Ganz ausgeschlossen ist es nicht, daß unter dem Kaumāra der oben angefuhrten Inschriften nicht das Kātantra, sondern die Grammatik des Kumāralāta zu verstehen 1st, daß in den mathas Sudindiens im 12 Jahrhundert jedenfalls noch ein gewisses Interesse fur den Buddhismus bestand, zeigt die weitere Angabe der zweiten Inschrift, daß das Kodiyamatha nyāyaiaiśesikamīmāmsāsām lhyabaudhdhādīsadudaršanabyālhyānasthānamum gewesen sei Wenn nun aber das Kātantra, das zweifellos inhaltlich Beruhrungen mit dem Kau māralāta aufweist, Kaumāra genannt wird und seine Anhanger Kaumārāh, so wird man doch geradezu gedrangt zu dem Schlusse, daß in diesem Namen die Erinnerung daran fortlebt, daß das Katantra eine Bearbeitung des Werkes des Kumāralāta ist oder wenigstens aus seiner Schule hervorging<sup>2</sup>) Ich kann jedenfalls nicht glauben, daß alle Übereinstimmungen im Inhalt und im Namen nur durch ein Spiel des Zufalls zustande gekommen waren, und man darf gegen die Zuruckfuhrung des Kātantra auf das Kaumāralāta auch nicht einwenden, daß es im zweiten und dritten Buche an vielen Stellen doch auch Ahnlichkeit mit Panini zeigt. Wir durfen nicht vergessen, daß wir die Regeln des Kaumäralata über näman und äkhyata nicht kennen, und es 1st an und fur sich ganz wohl möglich, daß sich Kumāralāta in diesen Abschnitten enger an Pānini anschloß als in dem Sandhi-Buche und jene Ahnlichkeit zwischen Kätantra und Pänini über das Kaumāralāta hinuber entstanden ist3)

Mit der traditionellen Geschichte der Entstehung des Kätantra stimmt das Ergebnis unserer Untersuchung allerdings nicht überein Kumäraläta kann auf Grund des Alters der Handschriften, in denen seine Werke überliefert sind, spatestens dem Ende des 3 Jahrhunderts zugewiesen werden Die alteste Handschrift des Kätantra muß ungefahr um 400 n Chr entstanden sein Die Abfassung des Kätantra mußte danach im 4 Jahrhundert erfolgt sein Nach Täranatha verfaßte der Brahmane Saptavarman — die

Vgl Aufrecht, Cat Ox 162b, 175a, Zachariae, BB 5, 23, 43, Siddh Kaum zu Pān 3, 2, 26

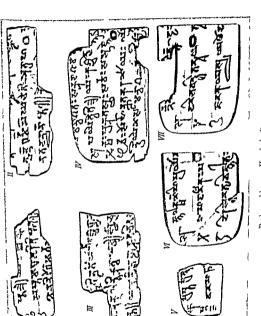
<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Daß die Anhanger der Katantra Grammatik später auch Kälapah genannt wurden, spricht naturlich nicht dagegen Belege für Kälapah bei Zacharnea a n O S 43, 1gl auch Finiettungsvers zum Kaläpacandra dsäm Kaläpacandro 'yam Kälä pänäm manomude (Eggeling a n O Nr 751) Auch Katantrali kommt vor, Aufrecht, Cat Ox 1758.

Nach Taranātha, S 54 behaupten die Panditas, daß das ins Tibetische über setzte Candravy akarana mit Panin, das Kal pavy akarana mit dem Indravyākarana überenastumie. Was die Panditas unter dem Indravyākarana verstanden, mag dahin Stytellt sein, jedenfalls scheint ihnen aber doch eine Verschiedenheit zwischen Kātantra und Panin auße, fallen zu sein.

Namensform Sarvayarman und ihre Erklarung durch Isvarayarman wird ausdrucklich abgelehnt — seine Grammatik für Udayana, einen König des Sudens. und zwar im Wettstreit mit Vararuci, der, nachdem er sich erst bei dem König Śāntivāhana und dann bei dem König Bhimaśukla von Vārānasī aufgehalten hatte, der Purohita des Udayana geworden war Von Vararuei wird uns erzahlt, daß er ein Freund des Nägäriuna war und daß er. als er noch in Varanasi lebte, auf verschmitzte Weise die Tochter des Königs mit Kalidasa verheiratete Santavarman, Vararuci, Nagariuna und Kālidāsa waren also nach Tāranatha Zeitgenossen, was an Glaub wurdigkeit gewinnt, wenn wir erfahren, daß Udayana 150 Jahre, Naga riuna gar 529 oder nach anderen 571 Jahre alt wurde Daß diese wirre Geschichtsklitterung keine Grundlage für chronologische Schlusse bieten kann hegt auf der Hand Nicht viel anders aber steht es mit dem Katha nitha der Brhatkathamañjari und des Kathāsaritsāgara Hier ist Šarva varman Minister des Königs Satavahana in Pratisthana oder Supratisthita 1) an der Godavarı Er verfaßt das Katantra, um seinem König in sechs Monaten das Sanskrit beizubringen Auch hier hat er einen Rivalen, den er ubertrumpft, es ist aber nicht Vararuei, sondern Gunadhya, der Ver fasser der Brhatkatha Vararuci ist aber doch auch hier ein Zeitgenosse des Sarvayarman, denn er und Gunādhya, ursprunglich Ganas des Śita, sind durch einen Fluch der Gauri gleichzeitig auf Erden wiedergeboren der eine in Kausambi der andere in Pratisthana Von Vararnei wird hier berichtet. daß er der Minister der beiden letzten Nandas war und noch den Untergang der Dynastie durch Canakya und die Thronbesteigung des Candragupta erlebte König Satavāhana mußte danach zur Zeit des Candragupta ge herrscht haben Allein es hieße den Charakter eines Werkes wie des Ka thäpitha ganzlich verkennen wollte man solche Schlusse ziehen. Der Ver fasser hatte doch nicht die Absicht eine wissenschaftliche Literaturge schichte zu schreiben. Es kam ihm nur darauf an die mannigfachsten literarischen Anekdoten kunstvoll zu verflechten ob dabei geschichtliche Verhaltnisse wofern sie ihm überhaupt bekannt waren auf den Kopf ge stellt wurden war ihm sicherlich völlig gleichgultig. Die Geschichte von dem dummen Panini der schließlich seinen Lehrer Vararuci in der Dispu tation besiegte, wird wohl memand für geschichtlich halten, ebensowenig vermag ich aber in den Erzahlungen von dem Bade des Königs das den Anlaß zur Entstehung des Katantra gibt, oder von der Wette Gunadhyas und Sarvavarmans die den Gebrauch der Paisaci fur die Brhatkatha be grundet mehr als amusante Geschichtchen zu sehen. Was insbesondere den König Satavahana betrifft, so ist zunachst darauf hinzuweisen daß er nur in den kasmirischen Quellen erscheint2) Taranatha nennt, wie

<sup>1)</sup> Kath 6 8 Supratistbita in Pratistlana

<sup>1)</sup> Dahin gehören außer den genannten der Harscantacintämani des Råjanaka



Brahmizahlen aus Handschriften

bemerkt, anstatt seiner einen König des Sudens, Udayana; im Nepālamāhātmya1), dessen Verfasser aus derselben Quelle geschopft haben muß wie Kşemendra und Somadeva, sind Gunādhya und Sarvavarman die Panditas des Königs Madana von Ujjayani (27, 52). Ich will indessen keineswegs behaupten, daß dies die ursprungliche Darstellung sei, viel wichtiger ist es, daß Lacôte, Essai S. 26f. gezeigt hat, daß mit dem Pratisthana-Supratisthita wahrscheinlich ursprunglich gar nicht die Stadt im Dekkan gemeint war, sondern eine Stadt in der Nahe von Kauśāmbī, Dann wird es aber weiter wahrscheinlich, daß der König Sātavāhana uberhaupt erst durch die Verwechslung jener Stadt bei Kauśāmbī mit dem Pratisthana an der Godavari in die Erzahlung hineingekommen ist; wer anders sollte denn in der beruhmten alten Residenz der Ändhra-Dynastie geherrscht haben als ein Sätavähana? Daß man nicht noch weiter gehen und jenen schon an und fur sich ganzlich unsicheren Satavahana ohne alle zwingenden Grunde mit Hāla identifizieren darf, um daraus ein Datum fur Guṇādhya und Sarvavarman zu gewinnen, braucht eigentlich kaum gesagt zu werden Ich stimme völlig der Ansicht von Winternitz<sup>2</sup>) zu, daß die sogenannte kasmirische Tradition in diesem Fall ohne jeden Wert ist, durch sie kann das oben gewonnene Ergebnis nicht entkraftet werden.

# Das Zeichen für 70 in den Inschriften von Mathura aus der Śaka- und Kuşana-Zeit.

In einem Aufsatz in der Epigraphia Indica Vol IX, p 241ff., hatte ich den Nachweis zu fuhren gesucht, daß ein gewisses, einem Andreas-Kreuz ahnliches Zahlzeichen in den Mathura-Inschriften der Kusana-Zeit, das Buhler in seiner indischen Palaographie bald als 40, bald als 70 aufgefaßt hatte, ausschließlich 70 bedeute. Die Frage ist fur die indische Geschichte nicht unwichtig, da das betreffende Zeichen in dem Datum einer in die Regierungszeit des mahäkşatrapa Sodāsa fallenden Inschrift (Nr. 59)3) vorkommt, je nachdem man den Zahlwert des Zeichens ansetzt,

naumi tam Sarvavarmānam yah samārādhya Pāiakim | Sātavākanarājārtkam šabdašāstram šubkam vyadkāt ||

Auch die Erzählung Al-Berunis (I. 136 der Sachauschen Übersetzung) geht, wie der Zusammenhang, in dem sie erscheint, deutlich verrat, auf eine kasminische Quelle zurück Al-Beruni erwahnt den Satavahana, nennt aber den Mahadeva als Offenbarer des Werkes, mit dem nach seiner Darstellung das Studium der Grammatik überhaupt erst begann

1) Lacôte, Essa sur Gunādhya et la Brhatkathā, S.291ff. 2) Geschichte der indischen Literatur 3, 313f.; 397.

2) Die Nummern der Inschriften beziehen sich hier und im folgenden auf meine Last of Brahmi Inscriptions.

Jayaratha, wo die Geschichte in Kap 27 im Anschluß an Somadeva erzahlt wird, und die Katantrakaumudi, die nach Buhler, Detailed Report, S 74, beginnt

<sup>6402</sup> Lüders, Kleine Schriften

wurde fur Śodāsa das Jahr 42 oder 72, gleichviel welcher Āra, gesichert sein Wahrend Konow und andere meine Deutung des Zeichens ange nommen haben, hat Rapson an seiner Ansicht, daß es 40 zu lesen sei, fest gehalten, und neuerdings hit er in den Indian Studies in honor of Charles Rockwell Lanman, p 49ff, eine ausführliche Begrundung seiner Meinung gegeben Um nicht die Vorstellung aufkommen zu lassen, daß ich, durch die Grunde meines verehrten Kollegen überzeugt, meine Deutung auf gegeben hatte, dann aber auch, weil ich einiges neues und, wie mir scheint, entscheidendes Material beibringen kann, habe ich mich entschlossen, noch einmal auf die Frage einzugehen

Ich hatte in dem erwähnten Aufsatz auf die Tatsache hingewiesen, daß in den Mathurä Inschriften zwei Zahlzeichen verwendet wurden von denen das eine einem pta ahnelt, das andere die Form eines Andreas Kreuzes hat, und ich hatte geschlossen, daß das eine von diesen 40 das andere 70 sein musse, da der Wert aller übrigen Zahlzeichen feststeht. Rapson er klart, daß er diesen Schluß nicht anerkennen könne, da es wenigstens mög lich sei, daß das Andreas Kreuz nur eine kursive Form des pta Zeichens ein Ich halte diese Annahme für ganz unwahrscheinlich, da meines Er achtens die beiden Zeichen recht verschieden aussehen. Nur wenn ihre Ahnlichkeit ohne weiteres in die Augen fiele wurde man doch diesem Moment ein Gewicht für die Ermittlung des Zahlwertes einraumen können. Ich muß es ferner von vornberen für nuzulassig erklagen bei der Be

stimmung der Zeichen für 40 und 70 in den Mathurä Inschriften von den entsprechenden Zahlzeichen in den Munzlegenden der westlichen Ksatrapas auszugehen, wie Rapson es tut Daß sich die Brahmi Zahlzeichen in Surästra und Mälwa anders entwickelt haben als in Mathura, zeigt schon das Zeichen für 40 das nach Rapsons eigenen Angaben auf den Munzen wesentlich anders aussieht als in den Inschriften von Mathura Das Andreas Kreuz kommt aber, wie Rapson versichert, auf den Munzen überhaupt memals vor, es wird also auch für seine Deutung aus den Munzlegenden nichts zu ent nehmen sein

Ich war bei der Bestimmung des Zahlwertes des Andreas Kreuzes von der Mathura Inschrift Nr 60 ausgegangen wo das Zeichen in dem Jahres datum erscheint. Die Inschrift stammt aus der Regierungszeit eines Königs, dessen Name mit Vasu beginnt, also so gut wie sicher des Vasudeva. Das Andreas Kreuz kann in diesem Fall nicht 40 bedeuten, da in den vierziger Jahren nicht Vasudeva, sondern Huryska herrschte. Der Stein der die In schrift tragt, ist verlorengegangen, wir besitzen von ihr nur einen ziemlich schlechten Abdruck. Trotzdem ist das Andreas Kreuz hier deutlich genüg Unglucklicherweise lauft links davon ein Riß durch den Stein und in den dadurch in dem Abdruck entstandenen weißen Fleck hat jemand spater mit Blustift einen Haken gezeichnet und ihn mit dem Andreas Kreuz verbunden, so daß ein Zeichen entstanden ist, wie es überhaupt sonst nirgends

vorkommt. Rapson meint, daß der Haken zu einer Schleife vervollstandigt werden mußte; dann hatte man ein Zeichen, das mit dem verschleiften Zeichen in der Mathurä-Inschrift Nr. 47 und im wesentlichen auch mit dem Zeichen fur 70 in den Munzlegenden identisch sei. Ich mochte demgegenuber betonen, daß, selbst wenn die vorgeschlagene Erganzung des Zeichens, die mir in keiner Weise gerechtfertigt erscheint, richtig sein sollte, das Zusammentreffen mit dem Zeichen fur 70 auf den Munzen aus den oben angefuhrten Grunden nichts beweisen wurde. Was das Zeichen in Nr. 47 betrifft, so hatte ich aus dem Inhalt der Inschrift gewisse Angaben angefuhrt, die fur die Lesung 40 sprechen; Rapson geht auf sie nicht ein. Ich bin auch jetzt noch überzeugt, daß dem Zeichen in Nr. 47 der Zahlwert 40 zukommt; die verschleifte Form, die übrigens in Mathurä ganz allein steht 1), laßt sich ohne weiteres als eine Abart des gewöhnlichen pta-Zeichens er-klaren

Den Grund, den Rapson gegen die Deutung des Andreas-Kreuzes als 70 in Nr. 62 anfuhrt, kann ich nicht anerkennen Ich sehe nicht ein, warum ein Monch nicht ebensogut im Jahre 77 wie im Jahre 47 in dem whāra des Huvişka eine Saulenbasis gestiftet haben sollte.

Weitere Anhaltspunkte fur die Bestimmung des Zahlwertes des Andreas-Kreuzes liefern die Inschriften nicht. Will man nicht anerkennen, daß die Inschrift Nr. 60 das Zeichen enthalt, so hangt alles von der Frage ab, ob man annehmen will, daß in Mathurā zwei verschiedene Zeichen fur 40 gebraucht wurden, oder nicht. Da die beiden Zeichen, wie es in der Natur der Sache liegt, in den Inschriften niemals auf demselben Stein erschennen, so könnte, wer das Andreas-Kreuz als 40 lesen will, vielleicht behaupten, daß die Verwendung der beiden Zeichen individuell verschieden gewesen sei; von den Schreibern, die den Steinmetzen die Vorlagen lieferten, schrieben die einen das pta, die anderen das angeblich kursive Andreas-Kreuz. Der Annahme, daß das pta und das Andreas-Kreuz zur Bezeichnung der gleichen Zahl gebraucht wurden, wurde aber doch der Boden entzogen sein, wenn sich nachweisen ließe, daß ein und derselbe Schreiber beide Zeichen verwendete. Und das ist antsachlich der Fall.

Unter den aus Ostturkestan in die Sammlung der Berliner Akademie gelangten Handschriften befindet sich eine stattliche Anzahl von Bruchstucken einer Palmblatthandschrift, die aus der Grabung in Qyzil stammen. Die Bruchstucke zeigen die in Indien wahrend der Kusana-Zeit gebrauchliche Schrift. Die Handschrift, der sie angehören, ist sicherlich im nordwestlichen Indien entstanden und von dort nach Ostturkestan gebracht worden. Als meine Frau die Bruchstucke zusammenzusetzen und abzu-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ich hatte nach der Reproduktion in der Ep. Ind. es früher für möglich gehaten, daß eine Form des Zeichens mit kleinerer Schleife in Nr.44 vorliege. Das ist aber, wie jetzt ein guter Abklatsch der Inschrift zeigt, nicht der Fall; das Zeichen hat die gewöhnliche Form der Mathura Inschriften.

schreiben begann, stellte es sich hald heraus, daß sie nicht von einer ein zigen, sondern von zwei verschiedenen Handschriften herruhrten, die hier als A und B unterschieden sein mögen. Die Blatter von A sind breiter ge wesen und haben 4-6 Zeilen auf der Seite, wahrend in B nur 2-3 Zeilen auf der Seite stehen. An und für sich wurde das noch nicht beweisen, daß wir Reste von zwei verschiedenen Handschriften vor uns haben. Ich habe ın meiner Ausgabe der Kalpanamandıtıka gezeigt, daß in den ersten nach christlichen Jahrhunderten die einzelnen Blatter der Palmblatthandschriften oft sehr verschiedene Breite hatten, und daß man dann die Blatter so an zuordnen pflegte, daß man die schmalsten an den Anfang und an das Ende, die breitesten in die Mitte legte Allein in diesem Fall kommen in haltliche Verschiedenheiten hinzu. Die beiden Handschriften enthalten zwei Werke der Abhidharma Literatur, die einander sehr nahe stehen. es lassen sich aber doch in der Phraseologie und in der Einteilung schon jetzt Unterschiede erkennen. So werden in A Zitate stets mit atrocuate eingeleitet, in B mit atraha A ist in Skandhakas geteilt, die wiederum in Āsvasakas zerfallen, und es haben sich eine ganze Reihe von Kolophons erhalten, in denen freilich der Gesamtname des Werkes niemals genannt wird Innerhalb der Äsvasakas werden die einzelnen Paragraphen durch gezahlt Eine solche Paragraphenzahlung findet sich auch in B aber hier fehlen alle Kolophons, der Schluß eines Kapitels wird hier nur durch einen Kreis bezeichnet, wie ich ihn Kalpanamanditika, S 16 beschrieben habe Wenn wir somit iene Bruchstucke auch zwei Handschriften mit verschiedenem Text zuweisen mussen so sieht sich die Schrift in beiden doch so gleich. daß es bei manchen Bruchstucken die sich nicht durch Format oder Inhalt als zu der einen oder der anderen Handschrift gehorig erweisen, vorlaufig zweifelhaft bleibt, wohin sie zu stellen sind. Wir durfen unter diesen Um standen wohl mit Sicherheit annehmen, daß beide Handschriften von dem selben Schreiber geschrieben sind

Nun erscheint in B das pta Zeichen wiederholt in der Paragraphierung Sehr deutlich ist es auf den Bruchstucken I und II wo die Zeichen für 3 bzw 4 und 7 und die Doppelvertikale folgen. Wie ahnlich das Zahlen zeichen der Ligatur pta ist, zeigt der Vergleich mit dem in I zufallig in der zweiten Zeile stehenden pta von saptama. Ganz genau das gleiche Zeichen begegnet in der Paragraphierung auf einem anderen größeren Bruchstuck, der Reihe nach vor den Zeichen für 2, 3, 5 und 6, und auf einem vierten Bruchstuck vor den Zeichen für 4 und 5. Der Zahlweit des Zeichens ergibt sich aus III. Hier findet es sich leider mit Verlust der oberen linken Vertikale, aber mit völliger Sicherheit zu erkennen, am Anfang der dritten Zeile vor der Doppelvertikale. In der Zeile darüber stehen, im Original wiederum völlig deutlich die Zeichen für 30 und 9 vor der Doppelvertikale verlorengegangenen Anfang der dritten Zeile, das pta Zeichen am Schliß

druckt also 40 aus. Genau die gleichen Zeichen fur 39 und 40 folgen sich als Paragraphenzahlen noch auf einem anderen Blatt, dessen Schrift leider etwas abgerieben ist. Das Blatt ist daher hier nicht reproduziert; im Original sind die Zeichen muhelos erkennbar. Das Zeichen fur 70 kommt in B nicht vor; die Paragraphenzahlen gehen nicht uber 47 hinaus und auch in den Blattzahlen hat sich eine 70 nicht erhalten

In A sind die Paragraphenzahlen im allgemeinen viel niedriger als in B; die hochste Zahl, die sich erhalten hat, ist 24 Unter den Blattzahlen, die bis 187 gehen, kommt keine, die das Zeichen fur 40 enthielt, vor, wohl aber auf dem unter IV teilweise reproduzierten Bruchstuck das Zehnerzeichen in der Form des Andreas-Kreuzes. Am unteren Ende des von links nach rechts verlaufenden Querstriches zeigt sich eine schwache Gabelung, die dadurch entstanden zu sein scheint, daß der Schreiber die Linie zuerst von links nach rechts und dann noch einmal von rechts nach links zuruckzog. Praktisch ist das von keiner Bedeutung; das Zeichen ist zweifellos mit dem in den Mathura-Inschriften erscheinenden Andreas-Kreuz identisch. Es kann sich also nur um die Frage handeln, ob es 40 oder 70 zu lesen ist. Wenn nun der Schreiber, wie oben gezeigt, in der Paragraphierung fur 40 konsequent das pla-Zeichen verwendet, so wird man ihm doch kaum zutrauen konnen, daß er in der Blattzahlung dieselbe Zahl durch ein Zeichen ausdruckte, das mit dem Zeichen fur 40, wie er es schreibt, auch nicht die geringste Ahnlichkeit besitzt. Die Blattzahl kann daher meiner Überzeugung nach nur 176 gelesen werden.

Immerhin konnte jemand auf die Behauptung verfallen, daß das alles schließlich doch nichts beweise, da ja die Zeichen fur 40 und 70 in zwei verschiedenen Handschriften vorliegen, und selbst wenn ich recht haben sollte, daß sie von demselben Schreiber geschrieben sind, dieser Schreiber ja im Laufe der Zeit seine Praxis geandert haben konnte als er die Handschrift B schrieb, bediente er sich des pta-Zeichens, spater, als er A schrieb, gebrauchte er das 'kursive' Andreas-Kreuz Dieser Einwand wird, wie mir scheint, durch die Bruchstucke einer anderen Palmblatt-Handschrift unserer Sammlung, die ebenfalls aus Qyzil stammt, widerlegt. Die Handschrift, die von Anfang bis zu Ende von derselben Hand geschrieben ist, enthalt einen philosophischen Text Die Schrift gehört der Kusana-Zeit an, weicht aber im Duktus etwas von der Schrift der vorher besprochenen Handschriften ab Unter den Bruchstucken finden sich zahlreiche linke Endstucke, auf denen die Blattzahlen erhalten sind Unter den Zehnerzeichen kommt wiederholt sowohl das pta-Zeichen als auch das Andreas-Kreuz vor. Als Beispiele sind hier die unter V und VI abgebildeten Stücke gewahlt. Der Zahlwert des pla-Zeichens steht fest, die Blattzahl von V ist 343. Ebensowenig kann uber die Lesung der Zeichen für 10, 20, 30, 50, 60, 80, 90 ein Zweifel bestehen. Die Blattzahl von VI kann daher nur 278 sein. Niemand wird doch behaupten wollen, daß derselbe Schreiber in derselben

Handschrift dieselbe Zahl bald durch das pta Zeichen, bald durch das

Rapson ist, wie oben bemerkt, der Ansicht, daß auch die außere Ge stalt des Andreas Kreuzes dafur spreche, daß ihm der Zahlwert 40 zu komme, da es sich leicht als eine Kursiyform des wie Zeichens auffassen lasse Ich habe schon gesagt, daß ich dem nicht zustimmen kann. In den Insehriften besteht jedenfalls der Kopf des pta Zeichens stets aus einem der Oberlinie entbehrenden Quadrat Die Ecken sind bisweilen etwas ab gerundet, aber memals nimmt der Kopf die Form eines rechten oder gar spitzen Winkels an, wie er im oberen Teile des Andreas Kreuzes erscheint Meiner Ansicht nach hat sich die Form des Andreas Kreuzes auf ganz andere Weise entwickelt Wir können immer wieder beobachten, wie das Zeichen fur 70 durch einen Zusatz zu dem Zeichen fur 60 gebildet wird, genau so wie das Zeichen für 90 aus dem Zeichen für 80 umgestaltet wird Deutlich ist das bei den Zeichen für 70 der Fall die Buhler in seiner Schrift tafel aus den Handschriften reproduziert Noch klarer zeigt sich das bei den Zeichen fur 70 in der in fruhen Gupta Charakteren geschriebenen Hand schrift der Kalpanāmanditikā, siehe die Schrifttafel in meiner Ausgabe Auch die Form des Zeichens für 70 auf den von Ranson in seinem Catalogue of the Coins of the Andhra Dynasty &c beschriebenen Munzen1) erklart sich ohne weiteres aus der Hinzufugung eines Striches am unteren Ende der Vertikale des Zeichens für 60. Dieser Zusatzstrich wird dann weiter verschleift und der Haken der in 60 in der Mitte der Vertikale angesetzt wird wird höher hmauf geruckt, so daß sich eine Ahnlichkeit mit dem Zeichen für 40 in der Mathura Inschrift Nr 47 ergibt wo aber die Schleife aus dem ursprunglich nach rechts gewendeten Haken am unteren Ende der Vertakale entstanden ist

Wir sollten also theoretisch für 60 in der Schrift der Kusana Zeit ein Zeichen erwarten das etwa die Form Y zeigt, durch Anfugung eines Seiten striches nach rechts wurde daraus das Zeichen des Andreas Kreuzes mit dem Zahlwert 70 entstanden sein. Tatsachlich hat nun das Zeichen für 60 diese Form in den Blattzahlen der dritten der oben erwahnten Hand schriften, unter VII ist ein Bruchstuck mit der Blattzahl 269 wiedergegeben Fast die gleiche Form findet sieh in der Mathura Inschrift Nr 57, von der wir allerdings nur ein Faksimile im Arch Surv Rep Vol XX Plate V, 6 besitzen In den beiden Mathura Inschriften Nr 56 und 58 erscheint das Zeichen leicht verandert, indem die Linie, die den spitzen Winkel nach unten verlangert, hier weggelassen ist, siehe die Phototypien zu Ep Ind Vol I, p 386, Nr 8, Vol II, p 204, Nr 19 Ich glaube also daß sich auch von seiten der Form nichts gegen die Auffassung des Andreas Kreuzes als des Zeichens fur 70 einwenden laßt. Auf die ehronologischen Fragen die sich ergeben wenn der mahäl satrapa Sodäsa in das Jahr 72 zu versetzen ist möchte ich an diesem Orte nicht naher eingehen

<sup>1)</sup> Suhe die Übersichtstafel auf S CCVIII

## Zur Geschichte des Ostasiatischen Tierkreises.

Der Ursprung und die Verbreitung des sogenannten ostasiatischen Tierkreises ist in vieler Hinsicht noch so ungeklart, daß der Hinweis auf einige neue oder meines Wissens bisher nicht eingehender behandelte Quellen in Prakrit, in Sanskrit und in der Sprache von Kuči nicht ohne Interesse sein durfte, zumal da sie, wie mir scheint, auch zur Aufhellung gewisser Namen des Tierkreises in sogdischer und sakischer Sprache beitragen

Unter den von Sir Aurel Stein in der Niya Gegend in Ostturkestan, auf der Statte des alten Cadoda, ausgegrabenen Dokumenten findet sich ein oblonges Holztafelchen, das von den Herausgebern der Kharosthi Inscriptions unter Nr 565 veröffentlicht ist Eine Reproduktion der Ruckseite ist in Sir Aurel Steins Serindia Bd IV, Tafel XXVI, enthalten Das Tafelchen enthalt Aufzeichnungen astrologischen Inhalts in dem indischen Dialekt, der in den ersten nachchristlichen Jahrhunderten in dem Reiche von Krorain die Umgangssprache war Ich gebe zunachst den kurzen Text ın der Umschrift der Ausgabe, aber mit Ersetzung der Ligaturen nsa und cha durch die, wie Rapson und Noble selbst bemerken, richtigeren Umschreibungen spa und Lsa1)

### Ruckseite

#### Kolumne A

- 1 prathanyana2) naksa muska namma tasya dhuasa sarva karyāna karet sidham ca bhaiati
- 2 gava niksatrami sirsa lohidavya khatva pitia gamdariena ramidaiya
- s vyagra naksatramı yodha arabhtıdavya
- · śaśaka naksatrami palayidavya yo ca naśyati durlāpa
- s nāģa naksatrami trīksa sarva karya sahidavya

## Kolumne B

- 1 Jamdunamca3) sarva karyena varidavya
- 2 aspa niksatrami purva pačima dešami pamda gamdavo
- s paśu niksatrami śirsa lohidarya
- kukud a niksatrami pravarana vastarna chinidavya sividavya
- s makad a ca sava karyāna lahu

## Vorderseite

- ı svana nıksatram ça sıgra gata ügamana
- 2 sugara niksatra krisa vāvana masu šad a uksīvana sidhi vardhi bhavisyati Das Verstandnis des Textes wird nicht nur durch das Vorkommen

einiger unbekannter Wörter, sondern auch durch die Nachlassigkeit und 1) Nach den Herausgebern findet sich eine Anzahl von Punkten über den Text

Verstreut sie scheinen aber keine Bedeutung zu haben

<sup>2)</sup> nam ca 2) [nd]

Ungenaugkeit der Schreibung erschwert So sind z B ganze Silben fort gelassen wie in naksa RA1 In RA3 steht arabhidatya offenbar für arabhidatya in RA1 B 5 karyana für karyān; Unter diesen Umstanden kann die im folgenden gegebene Übersetzung nur als eine vorlaufige bezeichnet werden

- 1 Das erste Sternbild (fuhrt) den Namen Ratte (oder Maus) An dessen Tage soll man alle Geschafte verrichten und es geht glucklich von statten
- 2 Unter dem Sternbild Rind soll man den Kopf reinigen (und) nach dem man geges en und getrunlen sich mit Musik vergnugen
  - 3 Unter dem Sternbild Tiger soll man einen kampf beginnen
- 4 Unter dem Sternbild Hase soll man auf der Hut sein und was verloren geht ist schwer (wieder)zubekommen
- 5 Unter dem Sternbild Schlange soll man jedes Geschaft zustande bringen
- 6 (Unter dem Sternbild) Gewurm soll man sich von jedem Geschaft fornbalten
- 7 Unter dem Sternbild Pferd soll man eine Reise ins östliche (und)
  - estliche Land machen
    8 Unter dem Sternbild Ziege (oder Schaf) soll man den Kopf reinigen
- 9 Unter dem Sternbild Hahn soll man Kleid (und) Decke zuschneiden und nahen
  - 10 Und (unter dem Sternbild) Affe sind alle Geschafte leicht
- 11 Und (unter dem) Sternbild Hund (findet) schnelle Wiederkehr eines Gegangenen (statt)
- 12 (Unter dem) Sternbild Schwein (soll) Pflugen Saen (und) Auf richten von Weingehegen (stattfinden) Es wird Celingen und Wachstum sein
  - Zu der Ubersetzung bemerke ich im einzelnen
- Zu 1 prathanyana nalsa scheint eine allerdings sehr auffallige Ver schreibung für prathama nalsatra zu sein
- Zu 2 Der Ausdruck *śirsa lohidarya* kehrt in R B 3 wieder Ich stelle lohidarya zu pr luha: das Hemacandra 4 105 als Substitut fur majja; lehrt
  - Zu 4 durlapa vertritt offenbar sk durlabham
- Zu 5 sahıdarya gehört wohl zu sk sadhayatı Unklar bleibt ink sa kann es sk draksa Weinstock Weintraube sein? Vgl impura 77 dnm pura 721 fur sk tambula und die Bemerkungen zu 12 Der Doppektrich uber dem zweiten aksara laßt eher vermuten daß es fur inksa steht.
  - Zu 6 jamdunamea wird spiter besprochen werden
- Zu 9 pravarana entspricht sk pravarara p parupana vastarna wie schon im Index verborum bemerkt ist sk avastarana \*
- Zu 12 krisa steht für krisana masu muß ein \ahrungs oder Cenuß mittel sein das mit dem Hohlmaß (milima = 20 khi) gemessen wird

Auffallend 1st, daß die Quantitaten, die in den Abgabelisten für masu an gefuhrt werden, bedeutend geringer zu sein pflegen als die fur Getreide Charakteristisch sind Zusummenstellungen wie masu gid a lhi 4 4 amna milima 3 paśu 1 (539), tam kalammi aconammi amna nikhasta milima 1 thi 10 masu acomenammi thi 3 nitasta (637), in 207 schließt die Aufzahlung der Abgaben masu milima 1 khi 4 1 potgoñena (so zu lesen) amna milima 10 4 go 1 Das masu scheint also ein wertvolleres Genußmittel gewesen zu sein, und dazu stimmt, daß kleinere Mengen davon auf höheren Befehl auch als Geschenk an gewisse Personen geliefert werden So heißt es z B ın 637 adehi kalasa padamulade anatilekha agata tasuca dhapgeyasa masu prahud a presidavya khi 3 potáoñena Das masu ist ferner trinkbir, in der leider verstummelten Liste 175 steht - - na - ja masu ede jamna piramti lhi 3 In 272 wird der konigliche Befehl erteilt yahi eda anadilekha atra eśati pratha carala parurarsi śuka masu imaiarsi masu sarva spara sam galıdavya ekadesammı nısımcıdavya, 'wenn dieser Befehlsbrief dorthin ge kommen sein wird, ist schleunigst das masu der vorjahrigen Abgabe (und) das diesiahrige masu alles vollstandig zu sammeln (und) an einem Orte einzugießen' Der Ausdruck nisimcidavya weist deutlich auf eine Flussigkeit, von festen Substanzen wird in diesem Zusammenhang nihida gebraucht, so z B ebenda sarvatra nagaradramgesu amna samgalida nihida In 633 wird auch von einem Krug masu gesprochen, der zerbrochen ıst au pararıcarsı priyavataşa vamtı kalasa 1 masu aşı eda kalasa bhim nıtaya mamtreti Das alles fuhrt auf die Vermutung, daß masu 'Wein' be deutet und fur sk madhu steht das z B Kautıl 42 als Traubensaft' er klart wird mrdvikāraso madhu Allerdings wird in der Sprache der Ur kunden intervokalisches dh gewohnlich zu h und wenn sich auch asimatra, asımatra azımatra fur sk adhımātra fındet, so liegt doch der Gedanke nahe, daß masu aus einer iranischen Sprache entlehnt ist, wo intervokali sches dzur Spirans geworden war wie in av madu \* Sachlich laßt sich gegen die Deutung von masu auf den Wem kaum etwas einwenden Noch heute werden in Ostturkestan die herrlichsten Trauben gezogen. Wein wird heute allerdings dort nicht gekeltert, die Trauben werden nur zur Herstellung von Rosinen benutzt (A von Le Coq, Volkskundliches aus O-t Turkistan, S 44) Es ist aber nicht unwahrscheinlich, daß die Wein bereitung erst mit der Einfuhrung des Islam aufgehört hat Anderseits ist in unseren Texten von getrockneten Trauben nicht die Rede, suka sukt, auch wohl śukha in 387, wenn die Lesung richtig ist, geht überall auch in Verbindung mit masu (169 272, 431 432) nicht etwa auf sk śuska, sondern auf sh. śulka zuruch Ob in 349 na śudhi (so in der Note) masu new śagri masu nikhalidaro etwa mit Ingwer (sk sumthi) gewurzter und gezuckerter Wein (kagrı zu kakara = sh. karkarā in 702) gemeint ist bleibt vorlaufig unsicher

Fur die Feststellung der Bedeutung von kad a weist gosad a in 157 den Weg Der Satz minameiya (so ist zu lesen anstatt nanam ciya) opim tasa qosad'ammi go vito (so wahrscheinlich statt qosato) asti kann kaum etwas anderes bedeuten als 'in dem Kuhrehere des in Nina wohnenden Opimta ist eine 1:10 Kuh' Sad a durfte mit sala, das im epischen und klassischen Sanskrit in der Bedeutung 'Einfriedigung, Wall' gebraucht wird, identisch sein, wie schon Rapson, Specimens of the Khar Inscr p 8 bemerkt hat Von masu śad a ist in den Urkunden öfter die Rede Nach 586 verkauft ein gewisser Dhamasa an den Schreiber Ramsotsa einen masu śata (so in der Note) mit samt den Baumen sadha vrksena. In 655 hegt ein Kaufvertrag vor über einen miss Acker und einen masu sad a. dessen Größe durch die Angabe bestimmt wird tatra masu vuta apacira 10 3 Vuta = sk upta kann in diesem Dialekt sehr wohl 'genflanzt' be deuten Auch in dem nabestehenden nordwestlichen Dialekt der Asoka-Inschriften hat vuta diese Bedeutung. In dem Felsenedikt II ist in dem Satz, der in Dhauli lautet (osa)dhāni āni munisopagāni pasuopagāni ca atata nathi sarata hālāpitā ca lopapitā ca, lopapitā in Shāhbāzgarhi durch vuta ersetzt Auch Brhats 74, 2 ist upta im Sinne von 'gepflanzt' und 'vesat' vebraucht bhanktı a kandam padapasyoptam urvyam bijam väsyäm nānyatām eti yadvat Ich möchte daher glauben, daß masu śad a 'Wein gehege. Weingarten' bedeutet Die Annahme, daß masu wie imser 'Wein' sowohl das Produkt wie die Pflanze bezeichne, scheint mir keine unuber windliche Schwierigkeit zu bieten, auch im Lateinischen sagt man, neben mneam conserere, in genauer Ubereinstimmung mit dem angeführten masu nuta, unum conserere, serere, siehe Cato, de agricultura 6 4 mneam quo in agro consers oportet, sic observato qui locus vino optimus dicetur esse et ostentus soli, aminnium minusculum et geminum eugeneum, helvolum minus culum conservio qui locus crassior erit aut nebulosior, ibi aminnium maius aut murgentinum, apicium, lucanum serito. Varro, r r 1, 25, Plin 14, 46

Was endlich ulssiana betrifft, so macht der Zusammenhang es wahrschenlich, daß es den Beginn der jahrlichen landwirtschaftlichen Tatigkeit im Weingarten bezeichnet, so wie Pflugen und Saen die erste Arbeit auf dem Acker im Fruhling ist Stein, Sand buried Ruins of Khotan, p 228, gibt an daß die Rebstöcke in Östturkestan heute an medrigen, in Reihen angeordneten Zaunen gezogen und im Winter mit Erde zugedeckt werden Vielleicht geht also das ulssivana auf das Aufrichten der Rebstöcke im Fruhling Auch in 574 scheint sich der Infinitiv sod außsirumnae (neben bihuma krizamnae) und das Aufrichten eines Geleges zu beziehen

Es ist ohne weiteres klar, daß die Liste der Namen von Naksatras in dem Tafeleien aufs genaueste mit der Liste der Tiernamen des chinesi schen Zyklus ubereinstimmt. In der Anordnung findet sich nur eine ein zige Abweichung. Hahn und Affe sind hier vertauscht. Ich zweise keinen Augenblick, daß das auf einem einfachen Verschen des Schreibers oder des Verfassers berüht, denn überall, wo der ostasintische Zyklus vorkommt, steht der Hahn hinter dem Affen<sup>1</sup>). Mit Umstellung dieser beiden Tiere in unserer Liste entsprechen sich also die Reihen<sup>2</sup>):

| diserer Liste entsprechen sich also die 1011011 /. |              |            |                |
|----------------------------------------------------|--------------|------------|----------------|
| Chinesisch                                         | Krorainisch  | Chinesisch | Krorainisch    |
| 1 Ratte                                            | muska        | 7 Pferd    | aspa           |
| 2 Rind                                             | gara         | 8 Ziege    | paśu           |
| 3 Tiger                                            | vyagra       | 9 Affe     | makad'a        |
| 4 Hase                                             | śaśaka       | 10 Hahn    | kukud'a        |
| 5 Drache                                           | nāģa         | 11 Hund    | ŝi an <b>a</b> |
| 6 Schlange                                         | e jamdunamca | 12 Schwein | suģara         |

Es 1st dies der alteste und, soviel ich weiß, der einzige bisher veroffentlichte Text, in dem uns der zwölfteilige Tierzyklus in indischer Sprache entgegentritt3). Wohl waren schon fruher Erwahnungen des Tierzyklus in chinesichen und tibetischen Werken bekannt, die auf indische Quellen zuruckgehen. Chavannes a. a O. S.86f, erwahnt ein kleines Sütra, das Schi-orh-yuan-scheng-siang-juei-king, das zwischen 980 und 1000 von dem Mönche Schi hu ubersetzt ist. Über den Inhalt des Sütra bemerkt Chavannes 'il traite des présages qui peuvent être tirés au moyen d'un diagramme dans lequel les douze causes (nidānas) sont mises en corrélation avec les douze mois et avec les caractères du cycle duodénaire, tout à la fin, on lit le passage suivant ,Celui qui examine avec une attention scrupuleuse ce que produisent les douze causes, afin de comprendre parfaitement le bien ou le mal, le chagrin ou la joie, la reussite ou l'échec, doit dessiner un diagramme de l'évolution et le tracer clairement en partant de l'avidyā (correspondant au 10° mois) pour aboutir au jarāmarana (correspondant au 9° mois), les mois et les jours y auront leurs places distinctes, dans l'ordre de succession on y disposera les douze formes corporelles qui sont le rat, le bœuf, le tigre, le lièvre, le dragon, le serpent, le cheval, la chèvre, le singe, le coq, le chien et le porc'

Diese merkwurdige Verbindung der Nidānas mit dem Tierzyklus kehrt, wie Laufer, Toung Pao 1907, S 400 gesehen hat, im Kapitel 19 der tibeti-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Eine Umstellung von Tieren laßt sich, soweit ich sehe, überhaupt nur einmal in der bildlichen Darstellung des Zyklus auf einem alten turkestanischen Teppieh nachweisen, auf den Laufer, Toung Pao 1909. S 71ff, hingewiesen hat Hier sind Drache und Schlange offenbar aus kunstlerischen Grunden umgestellt worden

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Die chinesische Reihe nach Chavannes, Le cycle turc des douze animaux, Toung Pao 1906, S 52 Dort sind auch die Listen der zwölf There bei den anderen Völkern, die den Zyklus kennen, gegeben Das chinesische Worf für Zuge bezeichnet auch das Schaf Chavannes a a O S 55, Anm 1, ist der Ansicht, daß es ursprunglich von der Zuege gebraucht wurde Auf den Spiegeln der Tang Zeit ist das dahe Sestellte Ther eine Zuge

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Auf die merkwurdigen, aber kaum sehr alten Tierkreisdarstellungen in Tempela von Chidambaram und Trichinopoly, die Boll, Sphaera S.342ff, behandelt hat, gehe ich hier nicht ein Ihr Ursprung bleibt dunkel, wenn auch eine Beeinflussung durch die ägyptische Dodekaoros des Teukros und den ostasiatischen Tierzyklus nahelieer.

schen Lebensbeschreibung des Padmasambhava wieder.) Dort wird erzahlt, wie Padmasambhava von einem indischen Lehrer in der Stadt Gulya in Indien die Astrologie erlernt. Er wird dabei über den Zusammenhang von zwölf Vorgingen im Leben eines Buddha mit den zwölf Nidānas, welche in einem irdischen Jahre umliufen, unterwiesen. Die Reihe be ginnt 'Wenn der Gott der Sakti den Segen gibt, so steht dies im Zusammen hang mit dem Mausejahr der Avidyā. Wenn der aschenfarbene Elefant im Mutterleibe sich sechsfach verwandelt, so hangt es zusammen mit dem Stierjahre der Samskära's 'In der gleichen formelhaften Art geht der Text weiter, genau die Reihenfolge des chinesich übetischen Tierzyklus und der Nidäna Kette innehaltend. Die letzte Formel lautet 'Wenn die neun') eisernen Schweine eingebohrt in Kraftanstrengung wetteifern so hangt dies zusammen mit dem Schweinejahr des Alterns und Sterbens'

Vorausgesetzt daß der chinesische Traktat wirklich aus dem Sanskrit ubersetzt ist, wurde sich daraus ergeben, daß den Indern oder, vorsichtiger gesagt, den Sanskrit schreibenden Buddhisten der chinesische Tierzyklus um die Mitte des 10 Jahrhunderts bekannt war, und wenn die Angabe des Padma thanyig daß Padmasambhava die geschilderte Astrologie in Indien studierte, richtig ist, so mußten die Inder ihn sehon in der ersten Hallte des 8 Jahrhunderts gekannt haben An und für sich wurde das bei den vielfachen Beziehungen, die schon seit Jahrhunderten zwischen dem indi sehen und dem ost und zentralasiatischen Buddhismus bestanden, nichts Auffallives haben

Die Mitte des 8 Jahrhunderts ist die untere Grenze für ein astrologisches Werk über gunstige und ungunstige Stunden, Tage und Gestirne, das dem Bodhisattva Mañjusri und anderen Weisen zugeschrieben wird und das 759 von Amoghavajra übersetzt und 764 durch einen seiner Schuler mit Anmerkungen versehen wurde) Wie Pelliot, Toung Pao 1929, S 204 angibt, findet sieh in diesem Werk die Bemerkung, daß man in den Lan dern des Westens die Jahre mit den zwölf Tieren und die Wochentage mittels der Gestirne zahlt Es bestätigt sieh also daß mindestens in der ersten Halfte des 8 Jahrhunderts midsche Schriftsteller eine Kenntnis des Tierzyklus hatten, wie er in den Landern des Westens verbreitet war, wobei unter den letzteren, wie Pelliot annimmt wahrschenisch das Gebiet von Ostirna, insbesondere Sogdiane, zu verstehen ist

Könnten wir uns auf die Angaben eines anderen buddlustischen Textes, des Sme-bdun zes pa skar mai mdo, des Sütra von den 'Großer Bar' ge nannten Gestirnen verlässen, so wurde die Bekanntschaft der Inder mit

Übersetzt von Grünwedel, Ein Kapitel des Tä & suñ, in der Bustian Fest selinft, S 471f

Man beachte, wie hier die Neunzahl mit dem jardmarana ebenso verbunden ist wie in dem ehinesischen Traktat.

Pelliot, JA MI, I, p 108

dem Tierzyklus schon fur die erste Halfte des 7 Jahrhunderts bezeugt sein Über den Inhalt des Werkes hat Laufer, Toung Pao 1907, S 392ff be richtet Es wird darin der zwolfjahrige Tierzyklus in der Weise aufgefuhrt, daß die in einem bestimmten Jahre geborenen Menschen zu einem der sieben Sterne des Großen Baren in Beziehung gesetzt und unter den Schutz des betreffenden Sternes gestellt werden Die zwolf Tiere des chinesischen Zyklus, beginnend mit der Ratte, werden zu diesem Zweck auf die sieben Sterne verteilt, und zwar in der Reihenfolge 1 2 12 3 11 4 10 5 9 8 6 7 Daß diese Verteilung auf einem System beruht, ist unverkennbar, es wurde noch einheitlicher hervortreten, wenn die Nummern 8 (Schaf) und 6 (Schlange) umgestellt waren Uber die Geschichte des Buches be lehren uns zwei Kolophone, der eine in Versen, der andere in Prosa, die aber nicht genau übereinstimmen Nach dem zweiten Kolophon wurde das Sūtra von einem indischen Pandita und Huen tsang aus Indien mit gebracht und in China übersetzt Im Jahre 1330 wurde es ins Mongolische ubersetzt und in 2000 Exemplaren gedruckt Eine uigurische Übersetzung wurde in 1000 Exemplaren gedruckt Im Jahre 1336 wurde es ins Tibetische ubersetzt1) Laufer versichert, er habe in dem Sütra nichts finden konnen, was gegen eine Entstehung der Schrift in Indien sprechen könnte Trotzdem durfte es klar sein, daß man die Nachricht über die Einführung des Werkes aus Indien, die fast 700 Jahre spater ist, nicht als unbedingt zuverlassig betrachten kann, zumal da das Werk in der Liste der von Huentsang erworbenen und mitgebrachten Bucher nicht erwahnt zu sein scheint

Wahrscheinlich liegt eine Erwähnung des Tierzyklus in dem Śārdūla kariāvadāna des Divyāvadana, S 630, vor Da fragt der Brahmane Pus kirasarin den Trisanku Mātangarāja nach dem Umfang seines Wissens kim punar bhavadā rīgvedo 'dhitah yajuriedo 'dhitah sāmaiedo 'dhitah dipur vedo 'dhitah diharitanedo 'dhitah kalpādhigāyo 'pi adhjatmam api mrgacakram vā naksatragano vā tithikramagano vā tiayādhitah karmacakram va trayadhigadam? Man wird bei dem mrgacakra, das hier vor der Naksatra und der Tithi Liste genannt ist, vielleicht zunachst an den Zodiakus denhen, und gewiß ware es nicht unmöglich daß mrgacakra eine Übersetzung des guechischen Ausdruckes ist Allein sonst scheint diese Bezeichnung für den Zodiakus, für den sie ja auch nur bedingt paßt, nicht gebraucht zu sein, und das Śārdūlakarnāvadāna ist ein so altes Werk daß eine Erwahnung des Zodiakus darin recht auffillig sein wurde') Nach Levi, Toung

<sup>1)</sup> In dem in Versen abgefaßten Kolophon wird von dem indischen Original nichts gesagt und nur von der Übersetzung des in uigunschen Lettern vorhandenen butra ins Mongolische und seiner Drucklegung in 1000 Exemplaren gesprocht n

<sup>1)</sup> In spattere 7ct excelent aber der Zodakus in der chinesischen buddhistischen Übersetzungsliteratur Chavannes hat Toung Pao 1906, S. 86, eine Stelle aus dem Ta fang teng ta tu king beigebracht, in der die Sanskrit Namen der zwölf tseh'en 8 nammen Konstellationer, in chinesischer Umschrift aufge führt werden. Aber diese

schen Lebensbeschreibung des Padmasambhava wieder<sup>1</sup>) Dort wird er zahlt, wie Padmasambhava von einem indischen Lehrer in der Stadt Guhya in Indien die Astrologie erlernt. Er wird dabei über den 'Zusammenhang von zwölf Vorgangen im Leben eines Buddha mit den zwölf Nidänas, welche in einem irdischen Jahre umlaufen', unterwiesen. Die Reihe be ginnt 'Wenn der Gott der Sakti den Segen gibt, so steht dies im Zusammen hang mit dem Mausejahr der Avidyā. Wenn der aschenfarbene Elefant im Mutterleibe sich sechsfach verwandelt, so hangt es zusammen mit dem Stierjahre der Samskära's 'In der gleichen formelhaften Art geht der Text weiter, genau die Reihenfolge des chinesich tibetischen Tierzyklus und der Nidana Kette innehaltend. Die letzte Formel lautet 'Wenn die neun') eisernen Schweine eingebohrt in Kraftanstrengung wetteifern, so hangt dies zusummen mit dem Schweinejahr des Alterns und Sterbens'

Vorausgesetzt daß der chinesische Traktat wirklich aus dem Sanskrit übersetzt ist, wurde sich daraus ergeben, daß den Indern oder, vorsichtiger gesagt, den Sanskrit schreibenden Buddhisten der chinesische Tierzyklus um die Mitte des 10 Jahrhunderts bekannt war, und wenn die Angabe des Padma thanyig daß Padmasambhava die geschilderte Astrologie in Inden studierte, richtig ist so mußten die Inder ihn schon in der ersten Halfte des 8 Jahrhunderts gekannt haben An und für sich wurde das bei den vielfachen Beziehungen, die schon seit Jahrhunderten zwischen dem indischen und dem ost und zentralasiatischen Buddhismus bestanden, nichts Auffalliges haben

Die Mitte des 8 Jahrhunderts ist die untere Grenze für ein astrologisches Werk über gunstige und ungunstige Stunden Tage und Gestirne, das dem Bodinsattva Mañjusri und anderen Weisen zugeschrieben wird und das 759 von Amoghavajra übersetzt und 764 durch einen seiner Schuler mit Anmerkungen versehen wurde<sup>3</sup>] Wie Pelliot Toung Pao 1928, S 294 angibt, findet sieh in diesem Werk die Bemerkung, daß man in den Lan dern des Westens die Jahre mit den zwölf Tieren und die Wochentage mittells der Gestirne zahlt. Es bestätigt sich also daß mindestens in der ersten Haltte des 8 Jahrhunderts indische Schriftsteller eine Kenntnis des Tierzyklus hatten, wie er in den Landern des Westens verbreitet war, wobei unter den letzteren, wie Pelliot annimmt wahrscheinlich das Gebiet von Ostiran, insbesondere Sogdiane, zu verstehen ist

Könnten wir uns auf die Angaben eines anderen buddhustischen Textes, des Sme bdun žes pa skar mai mdo des Sütra von den 'Großer Bar' ge nannten Gestirnen verlassen, so wirde die Bekanntschaft der Inder mit

Übersetzt von Grunwedel, Fin Kapitel des Tä & sun in der Bastian Fest schrift S 471f

<sup>4)</sup> Man beachte, wie hier die Neunzahl mit dem jarämarana ebenso verbunden ist wie in dem chinesischen Traktat

<sup>4)</sup> Pelliot, JA XI 1, p 168

dem Tierzyklus schon für die erste Halfte des 7 Jahrhunderts bezeugt sein Über den Inhalt des Werkes hat Laufer, Toung Pao 1907, S 392ff be richtet Es wird darin der zwölfjahrige Tierzyklus in der Weise aufgeführt, daß die in einem bestimmten Jahre geborenen Menschen zu einem der sieben Sterne des Großen Baren in Beziehung gesetzt und unter den Schutz des betreffenden Sternes gestellt werden Die zwölf Tiere des chinesischen Zyklus, beginnend mit der Ratte, werden zu diesem Zweck auf die sieben Sterne verteilt, und zwar in der Reihenfolge 1 2 12 3 11 4 10 5 9 8 6 7 Daß diese Verteilung auf einem System beruht, ist unverkennbar, es wurde noch einheitlicher hervortreten, wenn die Nummern 8 (Schaf) und 6 (Schlange) umgestellt waren Über die Geschichte des Buches be lehren uns zwei Kolophone, der eine in Versen, der andere in Prosa, die aber nicht genau übereinstimmen Nach dem zweiten Kolophon wurde das Sutra von einem indischen Pandita und Huen tsang aus Indien mitgebracht und in China übersetzt Im Jahre 1330 wurde es ins Mongolische übersetzt und in 2000 Exemplaren gedruckt Eine uigurische Übersetzung wurde in 1000 Exemplaren gedruckt Im Jahre 1336 wurde es ins Tibetische ubersetzt1) Laufer versichert, er habe in dem Sütra nichts finden können, was gegen eine Entstehung der Schrift in Indien sprechen könnte Trotz dem durfte es klar sein, daß man die Nachricht über die Einfuhrung des Werkes aus Indien, die fast 700 Jahre spater ist, nicht als unbedingt zu verlassig betrachten kann, zumal da das Werk in der Liste der von Huen tsang erworbenen und mitgebrachten Bucher nicht erwahnt zu sein scheint

Wahrscheinlich liegt eine Erwahnung des Tierzyklus in dem Sardüla karnävadana des Divyävadäna, S 630 vor Di fragt der Brahmane Pus karnävadana des Divyävadäna, S 630 vor Di fragt der Brahmane Pus karnävin den Tirsanku Mätangaräja nach dem Umfang seines Wissens kim punar bhavatä rgiedo 'dhitah yajuriedo 'dhitah samaiedo 'dhitah ayur iedo 'dhitah athariaiedo 'dhitah kalpädhjäyo 'pi adhyaimam api mrigaca kram iä naksatragano vä tithikramagano va tivayädhitah karmacakram ia tivayädhigatam? Man wird bei dem mrigacakra das hier vor der Naksatra und der Tithi Liste genaintist vielleicht zunachst an den Zodiakus denken und gewiß ware es nicht unmöglich daß mrigacakra eine Übersetzung des griechischen Ausdruckes ist Allein sonst scheint diese Bezeichnung für den Zodiakus, für den sie ja auch nur bedingt paßt nicht gebraucht zu sein, und das Särdülakarnävadäna ist ein so altes Werk daß eine Erwah nung des Zodiakus darin recht auffallig sein wurde<sup>2</sup>) Nach Levi, Toung

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> In dem in Versen abgefaßten Kolophon wird von dem indischen Original nichts gesagt und nur von der Übersetzung des in utgurschen Lettern vorhandenen Sutra im Mongolische und seiner Drucklegung in 1000 Exemplaren gesprochen

<sup>1)</sup> In spattere Zeit erschemt aber der Zodiakus in der chinesischen buddhistischen Übersetzungsliteratur Chavannes hat T oung Pao 1906 S 86 eine Stelle aus dem Ta fang teng ta tsi king begebracht, in der die Sanskrit Namen der 'zwölf tseh en genannten konstellationei,' in chinesischer Umschrift aufgeführt werden Aber diese

Die Elemente, aus denen diese Geschichte aufgebaut ist, sind dem eigentlichen Indien fremd. Wir werden daher mit Chavannes annehmen dürfen, daß das Mahäsammipätasütra in Ostturkestan entstanden oder doch weingstens überarbeitet ist, zumal das Werk auch sonst eine bessere Kenntnis der Geographie Zentralasiens verrat, als man sie von einem indischen Verfassererwarten kann. Chavannes meinte, daß man bei einem in Ostturkestan entstandenen Sanskrit-Werke an Beeinflussung durch chinesische oder durch turkische Vorstellungen denken könnte, wobei er unter Turken 'soit Kouchans, soit Hiongnou' verstand. Man ist heute nicht mehr geneigt, die Kusäns als ein turkisches Volk zu betrachten, wir wissen überdies, daß in den ersten nachehristlichen Jahrhunderten in Khotan Saken in Bharnka, Kuči, Agni Angehörige eines Volkes saßen, das eine indogermanische Sprache redete. Die Möglichkeiten der Entlehnung sind also viel größer

In der Tierliste des Ta tsi king erscheint der Löwe an Stelle des Tigers der chinesischen Liste Bei dem größten Teile der Turkvölker, sagt Cha vannes, vertritt der Leopard (bars, pars baris) die Stelle des Tigers Cha vannes meint, man verstunde nicht, warum der Tiger zum Löwen geworden sein sollte, wenn der Verfasser des Ta tsi king aus chinesischer Quelle schöpfte, wenn der Tierzyklus ursprunglich turkisch gewesen sei, so sei es ziemlich naturlich, daß der Leopard von den Chinesen für den Tiger, von den Zentralasiaten fur den Löwen genommen sei Auch Marco Polo, der seine Nachrichten von den Mongolen, nicht von den Chinesen habe, spreche von dem Löwen als einem Tiere des Zyklus<sup>1</sup>) Ich kann diese Beweisfuhrung nicht als stichhaltig ansehen Von Marco Polo mussen wir meiner Ansicht nach ganz abschen da seine Angaben auch in bezug auf die Reihenfolge ganz ungenau sind, er nennt als die ersten vier Tiere Löwe Rind Drache, Hund Wenn er das bars das er vermutlich von seinem mongolischen Gewahrsmann hörte durch Löwe wiedergibt so sind daraus kaum irgendwelche Schlusse zu ziehen Es ist mir aber überhaupt sehr fraglich ob die Turken jemals scharf zwischen Leopard und Tiger unter schieden obwohl die zentralasiatischen Stamme den einen so gut oder so schlecht gekannt haben mussen wie den anderen da die Nordgrenze des Verbreitungsgebietes der beiden Tiere ungefahr die gleiche ist Nach Radloff, Wörterbuch 4, 1158 bedeutet pars im Ungurischen Tiger, im osma nischen Turkisch Panther, bei den Kasan Tataren sogar den Luchs?) Kowalewski gibt in seinem mongolischen Worterbuch 2, 1109 für bars nur Tiger Und jedenfalls ist es eine Tatsache, daß in den nigurischen Texten aus Turkestan bars die Übersetzung von Tiger ist So heißt es z B Suv 610, 16 in der bekannten Erzahlung von der Speisung der hungrigen Tigerin durch den Bodhisattva munitada adin tagi ohi aš ička yog, kim bu alañurmiš

<sup>1)</sup> Die Stelle ist angeführt bei Chavannes a a O S 58

<sup>2)</sup> Vgl auch 4 1487 unter bars

Pao 1907, S 118f gehen die beiden chinesischen Übersetzungen, die es gefunden hat, bis ins 3 Jahrhundert n Chr hinauf Die erste ruhrt von dem indischen Mönche Tschu Lu yen her, der 224 nach China kam und das Avadāna im Jahre 230 übersetzte, die zweite stammt von dem bekannten Dharmaraksa, dessen Übersetzertatigkeit sich von 266 bis 313 oder 317 erstreckte Es ist unter diesen Umstanden doch wohl wahrscheinlicher, daß das mrgacakra auf den zwölfteiligen Tierzyklus zu beziehen ist, und um so mehr, als es feststeht, daß der Verfasser eines anderen buddhistischen Sanskrit-Werkes, das spatestens in der ersten Halfte des 2 Jahrhunderts n Chr entstanden sein muß, eine Kenntnis des Tierzyklus hatte

Wir verdanken diesen Nachweis Chavannes Er hat Toung Pao 1906, S 87ff eine Stelle aus dem Ta fang têng ta tsi king, dem Mahasamnipata sutra, mitgeteilt, die, wie er im einzelnen nachweist, zu dem alten Textbestande gehört, der zuerst zwischen 147 und 189 n. Chr. von dem Śramana aus dem Reich der Yue tschi, dem (Yue) tschi Lou kia tsch'en, dann zwischen 402 und 412 nochmals von Kumārajīva und zum drittenmal zwischen 414 und 433 von einem Dharmaralisa übersetzt worden ist. Da wird von der verdienstlichen Tatigkeit gewisser Tiere gesprochen, die sich die Bekehrung ihrer Artgenossen angelegen sein lassen. Es sind die zwölf Tiere des Zyklus Am ersten Tage des siebenten Monats beginnt die Ratte das Werk, indem sie einen Tag und eine Nacht lang Jambudvipa durch eilt und die Wesen die als Ratten geboren sind, ermahnt, von bosen Werken zu lassen und Gutes zu tun Am folgenden Tage lost das Rind sie ab, und so fort, bis am dreizehnten Tage wieder die Ratte an der Reihe ist. In dieser Weise betreiben sie die Bekehrung bis zum Ende der zwölf Monate und auch bis zum Ende der zwölf Jahre' Je drei der Tiere wohnen auf einem zwanzig yojanas hohen Berge im Meere außerhalb Jambudvīpas, ein jedes in einer Hohle, und werden dort von einer Göttin und einer Rā ksasi, die von je 500 Verwandten umgeben sind, verpflegt. Die Verteilung der Berge, der Tiere und der pflegenden Göttinnen auf die Himmelsgegenden ist wie folgt1)

Osten Vaidüryaberg Bewohner Schlange, Pferd, Ziege Pflegerin Göttin des Holzes Suden Sphatikaberg Bewohner Affe, Huhn, Hund Pflegerin Göttin des Feuers Westen Silberberg Bewohner Schwein, Ratte, Rind Pflegerin Göttin des Windes Norden Goldberg Bewohner Lowe, Hase, Drache Pflegerin Göttin des Wassers

Stelle findet sich in einem Teile des Ta tsi king der erst von Narendravasas zwischen

<sup>566</sup> und 585 ubcreetzt ist, gehörte also vermutlich nicht dem alten Texte an 
1) Die Berge, die Höhlen, die Göttinnen und die Räksassi führen besondere 
Namen die für die Frage, die uns hier beschäftigt, kein Interesse haben

Die Elemente, aus denen diese Geschichte aufgebrut ist, sind dem eigentlichen Indien fremd. Wir werden daher mit Chavannes annehmen durfen, daß das Mahäsammipätasütra in Otturkestan entstanden oder doch weinigstens überarbeitet ist, zumal das Werk auch sonst eine bessere Kenntnis der Geographie Zentralisiens verrat, als man sie von einem indischen Verfasser erwarten kann. Chavannes meinte, daß man bei einem in Ostturkestan entstandenen Sanskrit-Werke an Beeinflussung durch chinesische oder durch turkische Vorstellungen denken könnte, wobei er unter Turken 'sont Kouchans, soit Hiongnou' verstand. Man ist heute nicht mehr geneigt, die Kusäns als ein turkisches Volk zu betrachten, wir wissen überdies, daß in den ersten nachehristlichen Jahrhunderten in Khotan Saken, in Bharuka, Kuči, Agni Angehörige eines Volkes saßen, das eine indogermanische Sprache redete. Die Möglichkeiten der Entlehnung sind also viel größer

In der Tierliste des Ta tsi king erscheint der Löwe an Stelle des Tigers der chinesischen Liste Bei dem größten Teile der Turkvölker, sagt Chavannes, vertritt der Leopard (bars, pars, baris) die Stelle des Tigers Chavannes meint, man verstunde nicht, warum der Tiger zum Löwen geworden sein sollte, wenn der Verfasser des Ta tsi king aus chinesischer Quelle schöpfte, wenn der Tierzyklus ursprunglich turkisch gewesen sei, so sei es ziemlich naturlich, daß der Leopard von den Chinesen für den Tiger, von den Zentralasiaten fur den Löwen genommen sei Auch Marco Polo, der seine Nachrichten von den Mongolen, nicht von den Chinesen habe, spreche von dem Löwen als einem Tiere des Zyklus¹) Ich kann diese Beweisfuhrung nicht als stichhaltig ansehen Von Marco Polo mussen wir meiner Ansicht nach ganz absehen da seine Angaben auch in bezug auf die Reihenfolge ganz ungenau sind, er nennt als die ersten vier Tiere Lowe, Rind, Drache, Hund Wenn er das bars, das er vermutlich von seinem mongolischen Gewahrsmann hörte durch Löwe wiedergibt, so sind daraus kaum irgendwelche Schlusse zu ziehen Es ist mir aber überhaupt sehr fraglich, ob die Turken jemals scharf zwischen Leopard und Tiger unterschieden, obwohl die zentralasiatischen Stamme den einen so gut oder so schlecht gekannt haben mussen wie den anderen, da die Nordgrenze des Verbreitungsgebietes der beiden Tiere ungefahr die gleiche ist Nach Radloff, Wörterbuch 4, 1158 bedeutet pars im Uigurischen Tiger, im osmanischen Turkisch Panther, bei den Kasan Tataren sogar den Luchs<sup>2</sup>) Kowalewski gibt in seinem mongolischen Wörterbuch 2 1109 für bars nur Tiger Und jedenfalls ist es eine Tatsache daß in den uigurischen Texten aus Turkestan bars die Übersetzung von Tiger ist So heißt es z B Suv 610, 16 in der bekannten Erzahlung von der Speisung der hungrigen Tigerin durch den Bodhisattva muniada adın taqi on ağ ick û yoq, kim bu alañurmis

<sup>1)</sup> Die Stelle ist angeführt bei Chavannes a a O S 58

<sup>2)</sup> Vgl auch 4, 1487 unter bars

ač barsīy tirgürgülüg 'außer dieser gibt es keine andere Speise, die dieser geschwachten, hungrigen Tigerin wieder auf die Beine helfen könnte<sup>1</sup>)' In dem chinesischen Original steht an der entsprechenden Stelle hu Es ist also doch anzunehmen, daß die Uiguren, wenn sie den chinesischen Zyklus ubernahmen, das chinesische hu = Tiger genau so wie an der an gefuhrten Stelle des Suvarnaprabhasa durch bars ubersetzten2) Warum der Verfasser des Mahāsamnipātasūtra den Lowen anstatt des Tigers ge nannt hat, weiß ich allerdings nicht zu sagen. Aber er steht in dieser Be ziehung ganz allein. Das Tafelchen von Cadoda, das zeitlich nicht allzu weit von der Entstehung des Sütra abliegen durfte, hat in Übereinstimmung mit dem Chinesischen vuggra und beweist somit, daß die indisch sprechen den und schreibenden Bewohner Ostturkestans keineswegs in dem Zyklus den Tiger durch den Löwen ersetzt hatten. Auch in zwei anderen Sanskrit Listen aus dem Norden Ostturkestans findet sich, wie wir spater sehen werden, der Tiger wieder Ich sehe also vorlaufig keinen zwingenden Grund gegen die Annahme, daß der Tierzyklus von den Chinesen erfunden und von den Turken sowohl wie von dem Verfasser des indischen Sütra ubernommen wurde

Es entspricht aber weiter auch die Verteilung der Tiere auf die Himmelsgegenden, wie das Sutra sie zeigt, nicht dem chinesischen System nach dem vielmehr dem Osten Tiger, Hase Drache dem Suden Schlange, Pferd, Ziege dem Westen Affe Hahn, Hund dem Norden Schwein, Ratte, Rind zugewiesen werden3) Auch die Verteilung der Elemente auf die Himmels gegenden stimmt nicht zu den chinesischen Anschauungen, nach denen dem Osten das Holz, dem Suden das Feuer dem Westen das Metall dem Norden das Wasser angehört. Die Unstimmigkeiten in der Verteilung der Tiere auf die Himmelsgegenden sind für Chavannes ein Beweis, daß die Darstellung des Ta tsi king nicht auf chinesischer Tradition fuße. In die gleiche Richtung weist nach Chavannes das Fehlen des funften chinesi schen Elementes, der Erde, in dem Sütra und anderseits das Auftreten des Windes anstatt des Metalls im Westen Die Reihe der vier Elemente, wie sie hier erscheint, ist nicht chinesisch, da die Chinesen den Wind nicht als Element kennen, sie ist ebensowenig indisch, da die Inder wohl vier Ele mente, Erde, Wasser, Teuer, Wind (= Luft) kennen, aber das Holz nicht

<sup>1)</sup> Siehe SBAW Phil Hist Kl 1931, S 338

<sup>4)</sup> Als die Perser den Zyklus von den Vongolen übernahmen hat man bare üllerdings als Leopard verstanden und durch palang, nicht durch babr übersetzt

<sup>4)</sup> In der koreanischen Ausgabe lautet der Text des Ta tu king anders indem für Osten Suden für Suden Westen für Westen Norden für Norden Osten steht Dadurch ist aber das Verhaltins der Flemente zu den Himmelsgegenden völlig in Un ordnung geraten, und gerade das beweist, wie Chavannes bemeckt daß es aich um eine nachträgliche Änderung der koreanischen Ausgabe handelt, die gernacht ist, um die Angaben über die Beziehungen der Terer zu den Himmelsgegen lein mit dem elnnessehen System in Finklang zu brangen.

als Element betrachten Chavannes schließt daraus, daß die Reihe nur turkisch sein könnt. Nach ihm ist die Theorie von den vier Elementen bei den Ts'in entstanden und von den Chinesen aufgenommen, als die Ts in sich der Herrschaft über das ganze China bemachtigt hatten, und dann von ihnen zu der Theorie von den funf Elementen weitergebildet worden, die Bevölkerung des Landes der Ts'in sei aber wesentlich turkisch gewesen

Mir scheint, daß L de Saussure Les origines de l'astronomie chinoise, S 277ff die Verschiedenheiten, die sich in der Theorie von den Elementen ım Mahāsamnıpatasūtra und bei den Chinesen zeigen, viel einfacher und uberzeugender erklirt hat Nach de Saussure ist die Lehre von den funf Elementen durchaus chinesisch und geht in alte Zeiten zuruck, ebenso ist ihre Verbindung mit den Kardinalpunkten spezifisch chinesisch Jeden falls kann das Tehlen des funften Elementes, der Erde in dem Sütra nichts fur eine ursprungliche Reihe von vier Elementen beweisen denn die Erde wird der Mitte zugewiesen Da der Verfasser des Sütra für seine Darstellung nur vier Elemente in den vier Himmelsgegenden unterbringen konnte so mußte er die Erde, das Element der Mitte, notwendigerweise übergehen Die Verteilung der Elemente auf die Himmelsgegenden übernahm er in der chinesischen Anordnung nur ersetzte er das Metall durch den Wind Weshalb er es bei dieser teilweisen Hinduisierung der Reihe bewenden heß laßt sich naturlich nicht mit Sicherheit sagen Vielleicht trug er Bedenken die Erde an die Stelle des unindischen Holzes zu setzen weil er durch die Zuweisung der Erde an den Osten mit der chinesischen Theorie die für ihn die Grundlage seiner Darstellung war in volligen Widerspruch ge raten ware

Auch die andere Verteilung der Tiere auf die Himmelsgegenden die wir in dem Sütra finden durfte kaum den Schluß auf eine nichtchinesische Vorlage gestatten. Was der Verfasser des Mahäsaminpätasütra getan hat, ist nichts weiter als daß er den chinesischen Aquatorialkreis um 90 Grad zuruckgedreht hat. Warum er das getan hat bleibt im Grunde ebenso unklar wie die Ersetzung des Tigers durch den Lowen. Aber durfen wir bei einem Nichtchinesen schließlich nicht auch mit einfachen absichtslosen Versehen rechnen? Man beachte anderseits wie in der Erzahlung von den Missionsreisen der Tiere die Ratte an der Spitze steht, in genauer Über einstimmung mit der ublichen chinesischen Liste der Tiere wahrend man nach der Reihenfolge die bei der vorausgehenden Schilderung der Wohn orte der Tiere beobachtet ist erwarten sollte daß die Schlange den Reigen eröffnen wurde

Ich kann mich daher nur der Ansicht de Saussures anschließen daß die Stelle aus dem Mahasamnipätasütra nicht geeignet ist, die Ansicht von dem chinesischen Ursprung des Tierzyklus zu erschuttern Vielleicht ist es in diesem Zusammenhang gestattet, noch auf einen anderen Punkt hinzuweisen, der gegen die Entstehung des Tierzyklus bei den turkischen Stammen spricht. Bei den meisten Turkvölkern<sup>1</sup>) heißt das Tier, das dem Drachen des chinesischen Zyklus entspricht, lu, das wegen des anlautenden lein echt turkisches Wort sein kann und sicher nichts weiter als eine Entlehnung des chinesischen lung = Drache ist. Es ist aber doch ganz unwahrscheinlich, daß die Turken, wenn sie die Erfinder des Tierzyklus waren, ein Tabeltier darin aufgenommen haben sollten, für dies sie gar keinen Namen in ihrer Sprache hatten. Wenn nach Al Käägarī die zentral assatischen Turken im 11. Jahrhundert den Drachen des Zyklus näk nennen, so werden sie das dem Kuüsschen entlehnt haben, wo das dem Sanskrit ent lehnte näß die Übersetzung des chinesischen lung ist ") und wenn bei einigen Turkvölkern anstatt und teilweise neben lu balīg 'Fisch' oder pers nahang 'Krolodil' erscheint, so sind das doch deutliche Versuche, das Unbekannte durch Vertrauteres zu ersetzen.

Auf eine andere Schwierigkeit, die sich der Annahme des turkischen Ursprungs des Tierzyklus entgegenstellt, hat Chavannes a a O S 122 selbst hingewiesen die Liste der Tiere enthalt den Affen, der in den von den Turken besetzten Gebieten nicht vorkommt. Chavannes sucht diesen Einwand durch den Hinweis zu entkraften daß der turkische Konig Kaniska Gandhära und Kasmir, wo der Affe lebt, beherrschte und daß es wahrscheinlich sei, daß schon vor ihm andere turkische Herrscher in diese Ge biete vorgedrungen seien. Wenn wir auch von der ethnologischen Stellung der Kusans ganz absehen, so können doch die Eroberungen des Kaniska oder seiner Vorganger auf Leinen Fall etwas mit der Aufstellung einer den Affen einschließenden Liste bei irgendwelchen zentralisiatischen Stammen zu tun haben Denn jene Eroberungen können fruhestens in die zweite Halfte des ersten Jahrhunderts unserer Zeitrechnung fallen Nach Chavannes eigenem Urteil (S 84) war aber der Zyklus der zwölf Tiere den Chinesen seit dem ersten Jahrhundert n Chr vertraut und möglicherweise schon in etwas fruherer Zeit bekannt3)

Kehren wir jetzt zu der Liste der Tiernamen in dem Kharosthi Tafelchen zuruck. Sie stimmt, da paśu genau so wie das chinesische yang sowohl Schaft wie Ziege bezeichnen kann, nur in einem Punkt mit der chinesischen Liste nicht überein anstatt des zu erwartenden Namens der Schlange findet sich hier der Ausdruck yamdunamea, der sicherlich auf sk yantu

<sup>1)</sup> Siehe die Zusammenstellung von Samojlowič Rachmati, Ungar Jahrb 11, S 2986

Im ostturkistanischen Turkisch wird lau dann auch gelegentlich für nöge verwendet so lau önturguß. Schlangenbeschwörer, SHAW, Phil Hist kl 1930 S 438, Z 50
 Andere Grunde gegen die Entstehung des Tierzyklus bei den Turken lat

y Andere Grunde gegen uie Anna 1 and Ung Jahri II, S 209 sebon Bang angefulri, sebe WZEM 25, S 417, Anna 1 and Ung Jahri II, S 209 Das ganze Problem ist eingebend behandelt von de Saussure a a O S 221ff, der sich energisch für die chienesisch Herkunft des Zikha aussynicht.

zuruckgeht, aber im einzelnen Schwierigkeiten bereitet. Man könnte ihn zunachst als Vertreter von sk jantanam ea fassen, mit Erganzung von nal satrami wie nachher bei malad a ca Allein dem steht entgegen, daß in keinem anderen Fall der Name des naksatra im Genitiv steht. Nun hat Thomas JRAS 1927, S 514ff darauf hingewiesen, daß in dem Prakrit von Krorain von a Stammen eine merkwurdige Pluralform auf amca erscheint, die im Nominativ und Akkusativ verwendet wird, so palamea, bhumamca, utamca usw 1) Von einem u Stamm liegt eine Form derselben Art in 683 vor yo pasunamca na vulamti. Dem pasunamca entspricht jamdunamea in der Bildung genau Die Bedeutung kann dann nur Wurmer, Gewurm' sein Mbh 14, 1136 werden die aus dem Schweiß entstandenen Lebewesen als die krimayah und jantavah definiert, Manu 6, 68f, wo dem Asketen Vorsicht beim Gehen eingescharft wird, um die jantarah zu schonen, und die Suhne fur unwissentliche Verletzung der jantarah bei Tag oder Nacht vorgeschrieben wird, erklart Kullüka das Wort als kleine Ameisen usw (süksmapipilikādi) Es ist nicht zu verkennen, daß das Gewurm nicht recht zu den ubrigen Tieren des Zyklus paßt Das spricht dafur, daß die Schlange der Chinesen das Ursprungliche ist, und vielleicht laßt sich auch der Grund angeben, der den Inder bewogen hat, sie durch etwas anderes zu ersetzen Wenn er das chinesische lung in seiner Sprache wiedergeben wollte, konnte er kaum einen anderen Ausdruck als naga wahlen obwohl die Begriffe, fur die die beiden Wörter gebraucht werden sich keineswegs decken Zwar ist auch der naga in gewisser Hinsicht ein Fabeltier wie der chinesische Druche, aber der indische Hörer stellte ihn sich doch immer als Schlange vor, wahrend der chinesische Drache mit seinen vier oft vogel klauenartigen Fußen wenig Schlangenhaftes hat Wenn also der Inder, Wie es die chinesische Liste verlangte, neben den näga die Schlange stellte, so enthielt seine Reihe im Grunde die Schlange zweimal, und das mag die Veranlassung gewesen sein, daß in der indischen Liste das Gewurm an die Stelle der Schlange gesetzt wurde Vielleicht kam die Anregung gerade das Gewurm als Stellvertreter zu wahlen, wie wir spater sehen werden, aus dem Chinesischen selbst

Der Text unseres Tafelchens zeigt aber noch eine schwieriger zu er-Llarende Abweichung vom Chinesischen Wie das dhivase im Anfang zeigt, hat er den Zweck anzugeben, an welchen Tigen gewisse Verrichtungen gunstig oder ungunstig sind Da dies für zwolf Tage geschieht sollte man

<sup>1)</sup> Gelegentlich inden sich auch die Schreibungen aca (ede utaca 387) und ameam In 117 ist offenbar nicht earta pindaim tamean gati 20 3 zu lesen (nach 71homas = earrain pindain tam gavah 23) sondern sorva pindaimmanem gave 20 3 = earrain pindaintää gäväh 23 alle Kuhe zusammengezahlt (sind) 23 pindaimta be Tüht auf einem \*pindayita Versuche der Erklarung der Formen haben Thomas und Barnett JRAS 1927, S 848f gemacht Daß das ad als Piuralsuffix wie Thomas niemt aus einer tübeto birmanischen Sprache stammt möchte ich bezweifeln

annehmen, daß es sich hier um einen zwölftagigen Zyklus handle, von dem jeder Tag mit dem Namen eines Tieres bezeichnet ist. Das wurde durch aus zu der chinesischen Gewohnheit stimmen. Denn die Chinesen haben den zwölfteiligen Tierzyklus zur Bezeichnung nicht nur eines Zyklus von zwölf Jahren, sondern auch einer Periode von zwölf Monaten, von zwölf Tagen und von zwölf Donnelstunden verwendet, genau so wie sie auch die entsprechenden Namen der zwölf ischi oder Charaktere fur alle diese Zeitnerioden gebrauchten Ein Beispiel aus der Tang Zeit, wo der Hase mit dem Charakter mao auch in bezug auf den Tag verbunden ist, führt Chavannes a a O S 66 an Aber der zwölfteilige Tierzyklus ist stets nur em astrologischer Zyklus, wenn auch de Saussure a a O S 235, JA M. 15, S 84. behauptet, daß Namen wie Drache, Tiger, Rind, Schwein und Schlange von den Sternbildern des chinesischen Aquators entlehnt seien. Auf dem Tafelchen werden aber die Tiernamen ausdrucklich als Namen von na Asatras, von Sternbildern gegeben. Ich vermag vorlaufig nur anzunehmen daß das auf einem begreiflichen Mißverstandnis des chinesischen Terminus To beruht der, wie mich Herr Dr Eberhardt belehrt, ursprunglich für die zwolf Juniterstationen und im Zusammenhang damit für die Zeichen des Zwölferzyklus gebraucht wurde und weiter fur die in Gruppen zusammen gefaßten 28 Mondstationen gebraucht werden konnte

Ob sich von den Namen des Tierzyklus abgesehen speziell chinesische Anschauungen in dem kleinen Traktat erkennen lassen ist eine Frage die ich den Kennern chinesischer Astrologie zur Entscheidung überlassen muß Chinesischer Einfluß scheint sich mir in der Tat zu verraten wenn es heißt. daß unter dem Sternbild Tiger ein Kampf zu beginnen sei. Der Tiger ist in China mit der Vorstellung des Kriegers verbunden. Von Hsien vuon wird berichtet daß er Tiger und andere reißende Tiere als Kampftiere im Kriege benutzt habe (Mem Hist I 28) und Chavannes bemerkt dazu daß noch heute Soldaten Tiger genannt werden. Die drei kleinen Sterne, die den Konf des Sternbildes Tiger bilden stehen den Schutztruppen vor (ebd III, 352) Der Tiger aber ist, wie de Saussure, Origines p 74f an gibt, nichts anderes als der Orion der neben dem Namen des Tigers den des Kriegers fuhrt Anderseits scheint es mit der indischen Vorstellung von der Ratte zusammenzuhangen wenn ihr Tag als gluckbringend für alle Unternehmungen bezeichnet wird Man wird jedenfalls sofort an die Ratte des Ganesa erinnert, die, weil sie sich überall durchbeißt zum Tier des alle Hindernisse bezwingenden Gottes geworden ist. In einigen Fallen ist auch die Beziehung des Tieres zu der Vorschrift ohne weiteres klar, so wenn der Hase den Tag regiert an dem man auf der Hut sein oder das Pferd den Tag, an dem man eine Reise unternehmen soll Die auffallende Beschrankung dieser Reise auf eine Fahrt 'ins östliche und westliche Land erklart sich aber doch wohl aus den geographischen Verhältnissen Ost turkestans wo Reisen in anderer Richtung praktisch kaum in Betracht

kommen Auch mit dem Aufrichten der Weingeliege, des unter dem Sternbild Schwein stattfinden soll, wird offenbar auf eine besondere turkestanische Einrichtung Bezug genommen Vorlaufig möchte ich daher annehmen, daß das Schriftehen nicht etwa aus dem Chinesischen übersetzt, sondern von einem Turkestaner verfaßt ist, worauf auch die obenerwahnte Um stellung von Hahn und Affe weist

Das Holztafelchen von Cadoda ist nicht das einzige Dokument, dus uns die Namen des Tierzyklus in indischer Sprache erhalten hat. In der Berliner Sammlung findet sich ein Blatt einer Papierhandschrift, das aus Sorčuq stammt. Auf der Ruckseite beginnt ein Text in der Landessprache von Kuči, der uns hier nicht weiter interessiert. Auf der ursprunglich frei gebliebenen Vorderseite ist nichtraglich in der im Norden Ostturkestans ublichen Brähmi das Folgende geschrieben.

- 1 prathamah castram = [i]ty = āhu vasākhas = tu dvst[i]yakah j[e] stam(ā)sa trt[i]yas = tu caturth = āsādhaka smrtah 1 śr(ā)va[na pa]ñ cama s = t(u bhā)d[r]a(pa)[da] 1}
- 2 s = ca sastamah saptam = āscayujo nāma astamah kārttika smrtah mrgasiras = tu navamah pusyas = ca dasamo mūsa magha ekādasa proktah ph[ū]lgunyfo] dvāda(sa)
- 3 smrtah 2 || mantilyo govrso vyūghra šaša nāgena jantuna jantunah ašva pasu markataš = ca kukkuta švāna sukarah 3 || pratipat dviti triti (catu)
- ırtha pajamı stha²) saptamı astamı natamı dasamı ekadası dıadası trayodası²) caturadası pajadası ||
- 5 asta yakue pasu sanyye makkara mokomsk(e) kukkuta kranko suāna ku4) sukha
- e ra suwo mandilya arsa<u>ka</u>rsa gora oksovyughra mewryo ( sa)sa «ase nāga [nā](<u>k</u> )
- rahı auk

Der Text dieser Seite ruhrt von drei verschiedenen Hunden her. Zu nachst hat jemand in kleiner Schrift die vier Slohas geschrieben die hier falsch gezahlt sind, da der Schreiber vergessen hat die Zuhl nach dem zweiten Śloka zu setzen. Spiter hat dann eine ganz ungeubte Hand in geradezu scheußlicher Schrift das Ende von Zeile 3 und Zeile 4 eingetragen. Der Rest ist dagegen in großer schoner Schrift geschrieben, nur die Buch staben der letzten Zeile sind aus Mangel an Raum kleiner.

Die vier Ślokas sind in einem verwahrlosten Sanskrit abgefaßt. Die Fehler des Originals sind durch den Schreiber noch vermehrt, ich möchte hier nur auf den Schluß des ersten Halbverses von Śl 4 hinweisen, wo

<sup>1)</sup> Das da ist etwas unter die Zeilo gesetzt offenbar weil der Rand des Blattes schon abgegriffen war

<sup>2)</sup> So 3) trayodas, 1 t unter der Zeile eingefügt

<sup>4)</sup> Das ü schemt hier durch das Yokalzeichen für u in Verbindung mit dem sonst das ä bezeichnenden Zeichen ausgedrückt zu sein

annehmen, daß es sich hier um einen zwölftagigen Zyklus handle, von dem ieder Tag mit dem Namen eines Tieres bezeichnet ist. Das wurde durchaus zu der chinesischen Gewohnheit stimmen. Denn die Chinesen haben den zwölfteiligen Tierzyklus zur Bezeichnung nicht nur eines Zyklus von zwölf Jahren, sondern auch einer Periode von zwölf Monaten, von zwölf Tagen und von zwölf Doppelstunden verwendet, genau so wie sie auch die entsprechenden Namen der zwölf tschi oder Charaktere für alle diese Zeitperioden gebrauchten Ein Beispiel aus der Tang Zeit, wo der Hase mit dem Charakter man auch in bezing auf den Tag verbunden ist, führt Chavannes a a O S 66 an Aber der zwölfteilige Tierzyklus ist stets nur em astrologischer Zyklus, wenn auch de Saussure a a O S 235, JA XI. 15. S 84. behauptet, daß Namen wie Drache, Tiger, Rind, Schwein und Schlange von den Sternbildern des chinesischen Aquators entlehnt seien. Auf dem Tafelchen werden aber die Tiernamen ausdrucklich als Namen von na Asatras, von Sternbildern, gegeben Ich vermag vorlaufig nur anzunehmen, daß das auf einem begreiflichen Mißverstandnis des chinesischen Terminus beruht, der, wie mich Herr Dr Eberhardt belehrt, ursprunglich fur die zwolf Jupiterstationen und im Zusammenhang damit für die Zeichen des Zwolferzyklus gebraucht wurde und weiter fur die in Gruppen zusammen gefaßten 28 Mondstationen gebraucht werden konnte

Ob sich von den Namen des Tierzyklus abgesehen, speziell chinesische Anschauungen in dem kleinen Traktat erkennen lassen ist eine Frage, die ich den Kennern chinesischer Astrologie zur Entscheidung überlassen muß Chinesischer Einfluß scheint sich mir in der Tat zu verraten wenn es heißt. daß unter dem Sternbild Tiger ein Kampf zu beginnen sei. Der Tiger ist in China mit der Vorstellung des Kriegers verbunden. Von Hsien vunn wird berichtet, daß er Tiger und andere reißende Tiere als Kampftiere im Kriege benutzt habe (Mem Hist I 28) und Chavannes bemerkt dazu, daß noch heute Soldaten Tiger genannt werden. Die drei kleinen Sterne, die den Konf des Sternbildes Tiger bilden stehen den Schutztruppen vor (ebd III 352) Der Tiger aber ist wie de Saussure, Origines p 74f an gibt nichts anderes als der Orion der neben dem Namen des Tigers den des Kriegers führt. Anderseits scheint es mit der indischen Vorstellung von der Ratte zusammenzuhangen wenn ihr Tag als gluch bringend für alle Unternehmungen bezeichnet wird Man wird jedenfalls sofort an die Ratte des Ganesa erinnert, die, weil sie sich überall durchbeißt, zum Tier des alle Hindernisse bezwingenden Gottes geworden ist. In einigen Fallen ist auch die Beziehung des Tieres zu der Vorschrift ohne weiteres klar, so wenn der Hase den Tag regiert, an dem man auf der Hut sein oder das Pferd den Tag an dem man eine Reise unternehmen soll. Die auffallende Beschrinkung dieser Reise auf eine Fahrt 'ins östliche und westliche Land erklirt sich aber doch wohl aus den geographischen Verhaltnissen O-tturkestans, wo Reisen in anderer Richtung praktisch kaum in Betracht

kommen Auch mit dem Aufrichten der Weingehege, das unter dem Sternbild Schwein stattfinden soll, wird offenbar auf eine besondere turkestanische Einrichtung Bezug genommen Vorlaufig möchte ich daher annehmen, daß das Schriftchen nicht etwa aus dem Chinesischen übersetzt, sondern von einem Turkestaner verfaßt ist, worauf auch die obenerwahnte Umstellung von Hahn und Affe weist

Das Holztafelchen von Cadoda ist nicht das einzige Dokument, das uns die Namen des Tierzyklus in indischer Sprache erhalten hat. In der Berliner Sammlung findet sich ein Blatt einer Papierhandschrift, das aus Sorčuq stammt. Auf der Ruckseite beginnt ein Text in der Landessprache von Kuči, der uns hier nicht weiter interessiert. Auf der ursprunglich frei gebliebenen Vorderseite ist nachtraglich in der im Norden Ostturkestans ublichen Brähmt das Folgende geschrieben.

- 1 prathamah castram =  $[i]ty = \bar{a}hu$  vasākhas = tu dvit[i]yakah j[e]- $stam(\bar{a})sa$   $trt[\bar{i}]yas = tu$  catur $th = \bar{a}s\bar{a}dhaka$  smrtah 1  $\dot{s}r(\bar{a})va[na$   $pa]\bar{u}$ -cama s = t(u  $bh\bar{a})d[r]a(pa)[da]^{-1})$
- 2 ŝ = ca sastamah saptam = āścaynyo nāma astamah kārttika smrtah mrgaśīras = tu navamah pusyaś = ca daśamo māsa magha ekādaśa proktah ph[ā]tguny[o] dvāda(śa)
- s smrtah 2 || mantilyo gorrso ryāghra šaša nāgena zantuna zantunah ašva pašu markataš = ca kukkuta šrana sūkarah 3 || pratrpat dvit triti (catu)-
- ırtha pajamı stha²) saptamı astamı navamı dasamı ekadası dvadası trayodası²) caturadası pajadası ||
- s asta yakue pasu saryye makkara molomsk(e) kukkuta kranko svana kū\*) sukka
- s ra suvo mandilya arśa<u>l</u>arśa gova olso vyāghra mewiyo ( śa)ša «ase nāga [nā](<u>l</u> )
- 7 ahs auk

Der Text dieser Seite rührt von drei verschiedenen Handen her Zunachst hat jemand in kleiner Schrift die vier Slokas geschrieben, die hier falsch gezahlt sind, da der Schreiber vergessen hit, die Zahl nach dem zweiten Śloka zu setzen Spater hat dann eine ganz ungeubte Hand in geradezu scheußlicher Schrift das Ende von Zeile 3 und Zeile 4 eingetragen Der Rest ist dagegen in großer schöner Schrift geschrieben, nur die Buchstaben der letzten Zeile sind aus Mangel an Raum kleiner

Die vier Slokas sind in einem verwahrlosten Sanskrit abgefaßt. Die Fehler des Originals sind durch den Schreiber noch vermehrt, ich möchte hier nur auf den Schluß des ersten Halbverses von Śl 4 hinweisen, wo

¹) Das da ist etwas unter die Zeile ge-etzt, offenbar weil der Rand des Blattes schon abgigriffen war

<sup>2)</sup> So 2) trayodası ist unter der Zeile eingefügt

<sup>4)</sup> Das a scheint hier durch das Vokalzeichen für u in Verbindung mit dem sonst das a bezeichnenden Zeichen ausgedrückt zu sein

das Metrum zeigt, daß gantuna irrtumlich wiederholt ist. In den drei ersten Slokas werden die 12 indischen Monate aufgezehlt, der vierte Sloka ist eine Liste der Namen des ostasi-tischen Tierzyklus. Da die vier Slokas offenbar zusammengehören, so scheint es, diß der Verfasser die Tiernamen als Korrelate zu den indischen Monatsnamen betrachtete. In China werden sicherlich schon in der Tang Zeit die Tiernamen mit den zyklischen Charakteren fur die Monate verbunden.<sup>1</sup>)

Der folgende Text, der ubrigens sehr wohl zuletzt von allen in die freigebliebene Mitte der Seite eingetragen sein kann, ist ein nur sehr un vollkommen gegluckter Versuch, eine Liste der Namen der indischen tithis zu geben Außer pratipat sind es naturlich nur die femininen Ordinalzahlen

Die letzten Zeilen enthalten nochmals die Namen des Tierzyklus, in dem jedesmal dem indischen in der Stammform gegebenen Namen die Ubersetzung ins Kuöische hinzugefugt ist Warum in diesem Fall die Liste nicht wie es sonst ublich ist, mit der Ratte oder Maus, sondern mit dem Pferd beginnt, so daß die Ratte — oder vielmehr das was ihr hier entspricht — an siebenter Stelle steht weiß ich nicht zu sagen<sup>2</sup>)

Der Ubersichtlichkeit wegen stelle ich die drei Listen die unser Blatt bietet nebeneinander

| mantilya | mandılya     | arša <u>k</u> arsa |
|----------|--------------|--------------------|
| govrsa   | gora         | okso               |
| vyaghra  | vyaghra      | тенгуо             |
| śasa     | śasa         | sase               |
| nāga     | nāga         | nā(L)              |
| jantunah | ahı          | auL                |
| asva     | aśva         | yalwe              |
| pasu     | $pa\dot{s}u$ | saryye             |
| markata  | makkara      | mokomsk(e)         |
| Lukkuta  | kukkuta      | kranko             |
| śvana    | śvana        | ku                 |
| sukara   | sukhara      | suwo               |

Betrachten wir zunachst die Liste des Merkverses in ihrem Verhaltnis zu der Liste des Kharosthi Tafelchens. In einem Punkt stimmen beide gegen die chinesische Reihe zusammen auch der Merkvers hat an Stelle der Schlange jantunah in Übereinstimmung mit dem jamdunamea des Tafelchens. Korrektes Sanskrit ist jantunah nicht. Man könnte versucht sein den zweiten Pada des Merkverses zu ösös nägena jantunäh ierzustellen, wahrscheinlicher ist es mir, daß jantunah ein halb prakritischer Nom Plur (für jantavah) ist da auch für das entsprechende jamdunamea des Tafelchens die Erklarung als Nom Plur die größte Wahrscheinlichkeit hat

<sup>1)</sup> Siehe Chavannes a a O 5 66, 69

<sup>1)</sup> Hängt damit zusammen daß im Mahasammipatas itra die Ratte d. Missions reisen der Tiere am ersten Tage des sebenten Monata beginnt. Siehe oben S. 734

In dem Namen des ersten Tieres der Liste gehen der Merkvers und das Tafelchen auseinander; wahrend das letztere wie das Chinesische die Maus oder Ratte (muska) an die Spitze stellt, finden wir in dem Merkvers mantilua. Ein solches Wort kennen unsere Lexika nicht; ich glaube, daß wir trotzdem seine Bedeutung ermitteln können. Die Vaijavanti 28, 55 gibt an, daß mandhīra dasselbe sei wie vagguda1) und daß ein großer mandhīra māndhīlava heiße (māndhīro vāgaudas tulvah sa tu māndhīlavo mahān). Vagguda (so auch Trik. 292; Manu 12, 64), fur das sich die Nebenformen vāgvada (Haradatta zu Gaut. 17, 342)), vāgulī (Kaut. 14, 3), vālguda (Visnusm. 44, 30), valgulā (Rājan. 19, 192 nach PW.2), valgulī (Dhany, in Nigh, Pr. nach PW.: Suśruta 1, 46, 64; Brhats, 87, 2), valguli (Ratirahasya, Ind. Er. 934), valgulikā (Hem. Abh. 1337) finden, lebt noch heute in mar, vāgūla, vāghūla, vāghala, gui, vāgud, vāgul usw., die im allgemeinen den fliegenden Fuchs bezeichnen3). Daß auch bei Manu und Visnu mit vaoguda, valguda eine fruchtfressende Art der Chiroptera gemeint ist, macht der Zusammenhang wahrscheinlich. Es wird dort gesagt, daß der Mensch, der Melasse (gudam) gestohlen hat, als ragguda oder ralgula wiedergeboren wird. Mag auch bei dieser Zusammenstellung der Gleichklang der Worte mitgewirkt haben, so wird man doch annehmen dürfen, daß der taggudg ein Tier war. das Sußigkeiten liebt. Tatsachlich nahren sich die fliegenden Fuchse von den reifsten und sußesten Fruchten, die sie erbeuten können, und trinken mit Vorliebe den sußen Toddy aus den in die Palmbaume gehangten Zapfgefaßen. Es ist aber ohne weiteres begreiflich, daß die Sprache die Flughunde und die insektenfressenden Fledermause nicht immer scharf ausemanderhielt, da sie sich fur den oberflachlichen Beobachter im wesentlichen nur durch die Große unterscheiden. Bhattotpala erklart valguli in Brhats. 87, 2 als Fledermaus (carmacatikā), und die aus dem Marāthī an-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Auch Govindarāja zu Manu 12, 64 scheint die beiden Worter als gleichbedeutend zu betrachten, der Text ist offenbar in der Ausgabe verderbt vägdo manthakhyah vaksi bhavati.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Nach Buhler, SBE. 2, S. 269. Nach dem PW. <sup>2</sup> liest aber die Telugu-Handschrift hier valanda

<sup>3)</sup> Wie weng Verlaß auf die indischen Kommentatoren ist, wenn es sich um Realien handelt, zugit Rämacandra, der röggudah in Manu 12, 64 als bekah "Rieher erklärt. Im ubrigen betrachteten die Inder den (Ingenden Fuchs natürlich als Vogel (rakgitideen) Sarvajfanäräjana, kolunih Kullika, koluni röttimacana Räghavänanda, palsi Govindarāja zu Manu 12, 64, religudo valguly arantarapakgivideen Närada zu Vienu 44, 30) und die Lexikographen fahren ihn unter den Vogelnamen auf, genau so wis der alte Megenberg die Fledermaus einen Vogel nennt und in dem Kapitel Von dem gefügel nähbandelt, obwohl er selbst verständlich weiß, daß 'der vogel under allen vogeln gepirt allam seineu kint als am geperndez gendez tier und säugt seineu kint'. We im Sanskrit carmacalka oder carlid 'Felsperling' ein Name der Fledermaus ist, so heißt sie noch heute im Westfälischen Leverspecht, di 1 Lederspecht, und in itahemischen Dialekten uccello di notte; siehe Riegler, Das Tier im Spiegel der Sprache, S. 11.

gefuhrten Ausdrucke werden nicht nur fur den fliegenden Puchs sondern auch fur die Fledermaus gebraucht Auch Yadayaprakasa scheint ragguda und mandhira auf die Fledermaus zu beziehen, da er ausdrucklich für das 'große' Tier, also den fliegenden Fuchs, die Bezeichnung mandhilara lehrt Genau in derselben Schreibung sind bisher weder mandhira noch mandhi lang belegt Offenbar aber ist mandhara Vas 14 48 herzustellen wo die Handschriften maghara und madham bieten. Führer liest hier mandhala. das sich Gaut 17, 34 findet In der alteren Literatur begegnet manthala Val S 24, 38, Taitt Br 2 5 8 4, manthavala Ait Br 3 26 3 mantha lara Maitr S 3 14 19 im Padapātha, die Samhita Handschriften haben mätalava Kath V 7, 8 endlich findet sich manthilava Taitt S 5 5 18 1 manthilara die Form die dem mandhilara der Vaij am nachsten kommt Aus den Texten selbst ergibt sich nur, daß der manthärala und der man dhara oder mandhala ein Flugtier ist Darauf laßt die Bemerkung im Ait Br schließen daß der manthagala aus den Federn des Pfeiles des Krsanu entstand bei Vas und Gaut wird der mändhara mändhäla unter den Vögeln (sakunānām bei Vas ) aufgezahlt die nicht gegessen werden durfen Von den Kommentatoren mag Mahidhara (zu Vai S) eine richtige Vor stellung von dem manthala gehabt haben wenn er sagt es sei eine Art Maus (alhur musalah kaso manthālas ca tadvišesau) Genauer erklart Savana (zu Ait Br ) die manthavalah als Tiere die mit dem Kopf nach unten an den Asten der Baume hangen (ve jirarisesa erksasakhası adho mulha atalambante) wahrend im Kommentar zur Taitt S der manthilavah kuhn als ein yalakukkutah als ein Wasserhuhn hingestellt wird Wahr scheinlich sind auch bei diesem Worte die verschiedenen Formen in ihrer Anwendung auf den fliegenden Fuchs oder die Fledermaus nicht immer streng geschieden worden so steht in der Reihe die in der Vaj S alhuh kaso manthalah lautet in der Maitr S vielmehr der manthalaia als letztes Glied und auch im Kath und in der Taitt S lautet die ahnliche Reihe punktrah kaso manthilarah Ich zweisle nicht daß der mantilya des Tier zyklus nichts weiter als eine neue Variante des vielformigen Namens des fliegenden Fuchses ist Der Verlust der Asparation erklart sich leicht im Munde eines Bewohners von Kuči, dessen Sprache bekanntlich der Asm ration ganzlich entbehrte Da die Großflatterer in Ostturkestan fehlen. so werden wir als Bedeutung von mantilya 'Fledermaus' ansehen durfen

Wahrend sich für die Ersetzung der Schlange durch das Gewurm wie wir oben gesehen ein Grund wenigstens vermuten laßt bleibt es völlig unklar warum die Ratte oder Maus durch die Fledermaus verdrangt sein sollte Immerhin mag auf eine Erseheinung hingewiesen werden die allen falls in Jusammenhang damit stehen könnte. Chavannes a. O. S. 1001, hat das Bild eines Spiegels aus der Tang Zeit veröffentlicht in dem ein Ziklus von 28 Tieren dargestellt ist die mit den 28 Mondstationen kor respondieren. Es ist der gewöhnliche zwolfteilige Ziklus in umgekehrter

Reihenfolge, in den nich einem festen System 16 andere Tiere eingeschoben sind Meist ist dem ursprunglichen Tier ein nahe verwandtes zur Seite gestellt, so steht neben dem Drachen (2) der Drache ½ Liao (1), neben dem Tiger (6) der Leopard (7), neben dem Hunde (16) der Wolf (15), neben dem Hahn (18) der Fasan (17), neben dem Affen (20) der Affe ½ yūan (21) Neben der Schlunge (27) erscheint hier nun aber der Regenwurm (28), neben der Ratte (11) die Fledermaus (10) Naturlich kann ich die Frage, ob damit die Veranderungen in der Tierliste, die in dem Sanskrit Merk vers vorgenommen sind, in Zusammenhang stehen, nur aufwerfen, aber nicht beantworten

Das Blatt aus Sorčuq ist etwa 500 Jahre junger als das Khirosthi Tifelchen. Wir werden also annehmen durfen daß bei der Übernahme des Tierzyklus durch die indische Sprachen redenden Kreise Ostturkestans zunichst die Schlange durch das Gewurm und dinn spater die Ratte oder Maus durch die Fledermaus ersetzt wurde.

Wir sollten erwarten, daß die zweite Liste des Blattes in Sanskrit sich genau mit der ersten decken wurde, allein ganz ist das nicht der Fall. Die meisten Abweichungen sind allerdings nur sprachlicher Natur. Die zweite Liste zeigt zum Teil prakritische Formen, so goza<sup>1</sup>), suana und das merk wurdige suhkara<sup>2</sup>). Für mantilya steht in wiederum abweichender Schrei bung mandilya, die hinzugefugte Übersetzung arsalarsa führt im übrigen nicht weiter, da dieses Wort sonst unbekannt ist. Für markala steht hier malkara. Das ist nicht etwa falsche Schreibung für ist makara 'Delphin', denn es wird in der kuöisehen Liste dürch mokomske übersetzt, für das schon Tocharische Grammatik, S 51, Anm 1 unter Berücksichtigung von toch mkowy arampat 'Affengestalt', mkowāñ 'Affen' die Bedeutung 'Affehen' erschlossen ist<sup>3</sup>). Malkara ist offenbar die im Norden Osturkestans

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Entweder aus \*qoka oder mit einfacher Überfuhrung von go in die a Dekli nation In den Khar Inser findet sich in Nr 689 der Nommativ gota in Nr 157 der Genitiv gosas (oder gotasa\*)

<sup>4)</sup> Auf dem Äharoşthi Tafelehen ist das Wort sugara geschrieben und man hat guten Grund anzunehmen daß ga spirantischen Lautwert hatte Sollte sukhara unter dem Emflüß des Praktris von Kroran entstanden sein?

<sup>\*)</sup> Sk malam erscheint im Tocharischen und Kucischen als matar (Toch Gr S 62) Das Wort ist von da wie F W K Muller Uigurica III S 92 bemerkt hat, auch im Uigurische (madar) und weiter ins Mongolische (madar) und Vandschurische (madar) ubergegangen Muller hat darauf hingewiesen daß die mongolischen und mandschurischen Wörter sehon in den von Kowalewsk in seinem mongolischen Wörter buch benutzten Polyglotten mit dem indischen malara gleichgesetzt werden matar in blogvai, mandsch malari viju sind Tierköpfe aus Kupfer oder Eisen die man an Toren befestigt und in deren Maul man einen Ring anbringt um das Tor leichter ziehen zu können. Das stimmt gut zu der dekorativen Verwendung des makari in der indischen Kunst A a O S 31 übersetzt Mullr uig olum madar durch Todes Damon. Sichir läßt sich der Zusammenhang in dem das Wort dort erscheint, nicht bestimmen es sehem taber mehrs der Annahmen im Wege zu stehen daß an jent.

außerdem, wie mir Herr Prof Siegling mitteilt, in einem noch nicht veröffentlichten Bruchstucke vor¹)

Die Verschiedenheit der beiden Sanskrit Listen in bezug auf das sechste Tier der Reihe wird sich also vermutlich dadurch erklaren, daß die zweite Liste junger ist als der Merkvers, ihre Aufzeichnung ist ja sicherlich spater erfolgt als die des Verses, wenn sich auch der zeitliche Abstand zwischen beiden nicht bestimmen laßt Daraus wurde sich ergeben, daß man in spaterer Zeit das Gewurm in der Sanskrit Liste wieder durch die ursprung liche Schlange ersetzte, wahrend man die Fledermus beibehielt Gegen diese Erklartung laßt sich auch kaum viel einwenden, wenn man bedenkt, daß die Verbindung zwischen Ostturkestan und China immer lebendig blieb und die Kenntinis des chinesischen Zyklus daher leicht auf die Gestaltung des von den Sanskrit schreibenden Buddhisten rezipierten Zyklus einwirken konnte

Der chinesische Tierzyklus ist in Ostturkestan auch in einer iranischen Sprache aufgezeichnet worden Schon vor 26 Jahren hat F W K. Müller in einem Aufsatz 'Die "persischen" Kalenderausdrucke im chinesischen Tripitaka", SBAW 1907, S 458ff "ein Blattfragment in mannchaischer Schrift veröffentlicht, auf dem die Gestirne der Wochentage, die zehn chinesischen kan oder Stamme, der zwolfteilige Tierzyklus und die funf chinesischen Elemente zusammengeordnet sind Die Namen der zehn kan sind naturlich nur in die manichaische Schrift übertragen Die Namen der Gestirne, der Tiere und der Elemente erklarte Muller für sogdisch indem er sich besonders auf die Namen für die Sonne und dem Mars berief Die weitere Arbeit an den sogdischen Texten hat aber ergeben daß Mullers Ansicht für die Namen der Gestirne, die er mir, mälh, wunkhän, tir wurmazt nähkiö und kendn las, nicht zutrifft Herr Dr Lentz hat die Freundlichkeit gehabt, mir das

'Aus den neuen sogdischen Manichaica, die SBAW 1933, phil hist KI S 545ff von Waldschmidt und mir veröffentlicht wurden, geht hervor daß die sogdischen Ausdrucke für Mihr und Bahräm in Wirklichkeit anders lauten Ersterer heißt mysyy Die Form wurde — nur mit der falschen Übersetzung "Mithras") — bereits von Andreas (bei Reitzenstein Die Göttin Psyche, Sitz Ber Heidelberg, Ak Wiss, phil hist KI 1917, Nr 10, S 4) als Mise mitgeteilt Für Bahram haben wir usynyy aus \*ursynyy mit dem gleichen, charakteristisch sogdischen Übergang von ör in s wie beim vonigen Wort Andreas erklirte (mundlich) wunkhan für eine aus dem Chinesischen retranskribierte Form Zugrunde liegt nach ihm eine Buch pehlevi Form mit r, das vom Chinesen in n verlesen sei Somit ginge nach ihm unser wag'n auf \*urg'n für bihl \*uzgr'n zurück worin das r nicht,

i) Im Tocharschen scheint leider das Wort für Tiger zu f hlen i) In dem a a O herausgegebenen sogdischen Fragment M 583 kann myljy 6,yy(h) als kultur der dritten Schöpfung nur Sonnengott bedeuten

wie sonst bei diesem Wort ublich, mit l (ip  $ul\chi l'n$ , bp  $ul\chi l'n$ ,  $w'\chi l\,m$ ), sondern mit r geschrieben ware

Muller hatte sich zu Ormuzd mit dem Hinweis begnugt "Der Name des Gottes Ormuzd ist sonst in den sogdischen Texten khūrmazta (حربر فرات), meht wurmazt Damit fallt aber in der Tat sein Beweis in sich zusammen Den Namen kennen wir als sogdisches Lehnwort ja auch im Turkischen, er erscheint als zwrmzt ebenfalls in den neu edierten Fragmenten!) Auch die ubrigen Gestirnnamen sind, wie nicht erst gezeigt zu werden braucht, die gewohnlichen persischen Ausdrucke?

Ganz anders als bei den Namen der Gestirne liegt die Sache bei den Namen der Elemente und der Tiere des Zyklus Die Elemente sind hier "p, "tr, zyrn, ywrm, 8 rwg, die Tiere mwš, y'w, myw, yryušy, n'k, kyrmy, 'spy, psy, mlr', mryyy, luty, l's Alle diese Namen sind unzweifelhaft sogdisch Die meisten von ihnen, darunter so charakteristische wie kuty (buddh 'kuty) 'Hund' und k's 'Schwein', kehren z B in dem von Gauthiot und Pelhot herausgegebenen 'Sūtra des causes et des effets du bien et du mal wieder Die Listen der Elemente und der Tiere sind also übersetzt, und da die Listen der Gestirne und der zehn kan aus dem Chinesischen transkribiert sind, so kann es als vollkommen sicher gelten daß auch die ubersetzten Listen auf einem chinesischen Original berühen. Wenn die sogdische Liste der Tiere uns unter diesen Umstanden auch inhaltlich nichts Neues bieten kann, so ist sie doch für die Sprachgeschichte nicht ohne Interesse Es bestatigt sich, daß lurmy, das als Ubersetzung von chines LE sche erscheint, 'Schlange' bedeutet und nicht etwa 'Wurm', wie man nach np kirm 'Wurm' annehmen konnte. In derselben Bedeutung er scheint das Wort wiederholt in SCE Herr Dr Lentz teilt mir außerdem mit, daß in den von ihm und Henning bearbeiteten mittelpersisch sogdischen Glossaren kyrmyh als das sogdische Aquivalent von norddial 'ždh'g, sudwestl 'zdh'g 'Drache' erscheint

Zwei Namen der sogdischen Liste, mkr' und n'k, sind sanskritischen Ursprungs Mkr', das in SCE in der Schreibung mkkr' erscheint, geht nicht, wie Gauthiot JA X, 18, S 49f meinte auf ein indisches makkada zuruck, sondern auf makkara, die Form, die, wie oben gezeigt, das Wort im Norden Ostturkestans angenommen hatte Das Wort wird also von den Sogdiern, die in diesem Teile des Landes saßen, in ihre Sprache aufgenommen sein, und das gleiche gilt dann auch für n'k, das sich mit kuč  $n\bar{a}k$  deckt N'k kommt auch in der Cintämanipadmadhäranī, SBAW, phil hist Kl 1926, S 3 in n'k'n "Drachenpalast" vor 2)

<sup>&#</sup>x27;) trm-'[ ist die we-tiransche Form des Namens mit sogdisiertem Anlaut, wie wir ihn im buddhistischen Sogdisch auch aus indi-clien Lehnwortern kennen, z B Dirghanakhasutra 58 tzin'yā = sk. upnīsa, 77 tep s'L (gegenüber 4 'tep s'L, 'up's nth) = sk. upnīsala (und upnīsala)

<sup>2)</sup> Zu dem von Reichelt, Buddh Handschriftenreste I, 6, S 80f beigebrachten

erfolgte Umgestaltung von sl. markala¹) Im Tocharischen ist in Lehnwörtern aus dem Sanskrit der Übergang eines postvokalischen t und d in gewöhnlich, so kor aus koti, kāpār aus katada, cakravār aus cakravāda, wohl auch mahur aus makula, kārkarydīs zu larkatı (Toch Gr S 56, 61) Ebenso haben wir im Kučischen pir aus pītha (MSL 18, S 17) und garur aus garuda (Toch Gr S 485)\*) Einen sachlichen Unterschied bedeutet es aber, wenn an Stelle von jantunah des Merkverses in der zweiten Sanskrit Liste in genauer Übereinstimmung mit dem Chinesischen ahi 'Schlange' erscheint In der kučischen Liste ist ahi durch auk übersetzt Das Wort hat sich bisher nur hier gefunden, sonst scheint für 'Schlange, giftiges Gewurm' im Tocharischen ārsal (Toch Gr S 50), im Kuč, wie mir Herr Prof Siegling mitteilt, arsāllo gebraucht zu werden Wilhelm Schulze halt es für möglich, daß auk gleichen Stammes wie ahi sei, für die Entwicklung des u vor dem Guttural könnte toch pole, kuč pole, paule 'Arm', sh bāha, eine Parallele bieten

Man konnte, um die Verschiedenheiten zwischen der Liste des Merk verses und der zweiten Liste zu erklaren, vielleicht annehmen, daß die Bewohner von Kuči den Tierzyklus direkt von den Chinesen entlehnten. wobei sie die Ratte oder Maus durch die Fledermaus3) ersetzten, und daß die zweite Sanskrit Liste eine Übertragung aus der ublichen kučischen Liste ast. Allein dem stehen doch große Schwierigkeiten entgegen. Es darf nicht ubersehen werden daß der Schreiber der zweiten Liste die Sanskrit-Worter vor die Lucischen Worter gestellt hat Er wollte also offenbar eine Uber setzung der Sanskrit Liste in die Kuči Sprache nicht umgekehrt eine Über setzung der kučischen Liste ins Sanskrit geben. Ferner enthalt die kučische Liste ein Lehnwort aus dem Sanskrit, nal, das genau an der Stelle steht. wo die Sanskrithste noog hat. Das ist nicht entscheidend, spricht aber doch dafur daß die einheimische Bevolkerung von Kuči ihre Liste durch Vermittlung indischer Sprecher in erster Linie sicherlich durch die des Sanskrit machtigen buddhistischen Mönche erhielt Dagegen spricht nicht, daß die kučische Liste zwei Tiernamen enthalt, die, wie ich glaube, dem

Stelle in engerem Anschluß an die Grundbedeutung des Wortes von dem makara dem Seeungeheuer, des Todes die Rede ist, in dessen Rachen die Lebewesen eingehen Die Frestzung des k von makara durch in toch kub mödar ist auffällig und legt die Vermutung nahe daß das Wort im Tocharischen und Kubsischen nicht direkt aus dem Sanskrit entlichnt ist sondernuber das Saksich innuber wo I haufigals Hiatkonsonant für ein geschwundenes inlautendes k erscheint, siehe alarana = sk. aktauna diska = sk. aktauna diska = sk. aktauna diska = sk. aktauna diska = sk. aktauna kubsik siehe diska diska ist.

<sup>1)</sup> In den indechen Mittel Prakrits gibt es den Lautwandel von f zu r nieht 1) Ganz anders wird f und f in Lehnwörtern im Suden Ostturkestans in dem Sakuschen von Khotan behandelt. Hier wird es zu l so alars aus afaer, küla aus koligula aus gula. Sieho Konow, Saku Studies. S. 8.

<sup>3)</sup> Daß aréalaréa Fledermans bedeutet ist nicht zu bezweifeln wenn es sich auch durch unabhängige Zeugnisse vorläufig nicht beweisen laßt

Chinesischen entlehnt sind. Sk. ryāghra 'Tiger' ist durch mewiyo übersetzt. Fur das sicherlich damit zusammenhangende sogdische Wort fur Tiger. myw, auf das wir noch zurückkommen werden, hat schon F. W. K. Muller. SBAW, 1907, S. 464 Entlehnung aus chin. All. Katze, kor. myo, ann. meo, pek. mao angenommen. Im Kučischen scheint das Wort bei der Entlehnung noch erweitert zu sein. Sk. markata (makkara) ist durch mokomske übersetzt. Das -ske ist nach den Herausgebern der Tocharischen Grammatik (S.12) ein Deminutivsuffix. In dem toch mlowy arampat 'Affengestalt' kann ein Genitiv mkowe oder ein possessivisches Adjektiv mkowi stecken: auch der Plural mkowan 'Affen' laßt nicht erkennen, wie der Nom, Sing. lautete (Toch. Gr. S. 21, 51, 87). Immerhin durfen wir mit Berucksichtigung der beiden Dialektformen als Stamm des Wortes doch wohl molow-, mlowansetzen. Da der Affe in Ostturkestan nicht heimisch ist, so ist es von vornherein wahrscheinlich, daß es sich um ein Lehnwort handelt. Sk. markata (makkara) liegt trotz einer gewissen Ähnlichkeit lautlich doch zu weit ab, als daß es als Grundwort gelten könnte. Nun hat aber das Chinesische ein Wort fur Affe: 沐 雅 mu-hou, oder 疑 雅 mi-hou, in alter Aussprache \*mukyou bzw. \*mie-yeu, das lautlich so gut zu den tocharischen und kučischen Formen stimmt, daß ich uberzeugt bin, daß sie auf den chinesischen Wort beruhen1) Allein wenn auch mewino und mokomske dem Chinesischen entlehnt sind, so kann das doch nicht etwa beweisen, daß die kučische Liste direkt aus dem Chinesischen ubersetzt ist. In der Liste des chinesischen Tierzyklus kommen gerade die Worter, die das Kučische aufgenommen hat, gar nicht vor. Dort steht an neunter Stelle immer nur IF. hou und an dritter Stelle K hu 'Tiger', aber niemals ein Wort, das Katze bedeutet. Wie die Kučaner dazu gekommen sind, gerade das chinesische Wort für Katze auf den Tiger anzuwenden, bleibt uberhaupt unklar. Durch den chinesischen Tierzyklus können also weder mewnyo noch mokomáke dem Kučischen vermittelt sein, zur Zeit der Niederschrift unseres Blattes gehörten sie offenbar langst dem gewöhnlichen Sprachgut an, mewya 'Tıgerin' kommt

<sup>1)</sup> Ob das chinesische Wort und sk markata weiter auf ein gemeinsames Urwort zurückgehen, wie Pelliot, Sütra des eauses et des effets, § 53, N 45 vermütet, ist eine Frage, auf die ich hier nicht eingehen will Doch mochte ich darauf hirweisen, daß der Nachweis, daß Tocharer und Kučaner ihr Wort für Affe dem Chinesischen entlehnt haben, auch für die Beurteilung des Verhältnisses von toch διέαλ, kuč gecak. 'Löwo' (Toch Gr. S 49) zu ehn βμη στο schlitz 'Lowo' ausschlaggebend sein durfte. Der lautliche Gleichklang der Worter ist so groß, daß an ihrem Zusammenhang kaum zu zweifeln ist, auch Pelliot, Toung Pao 1931, S 449 ist der Ansicht, daß das chinesischen das tocharische Wort nicht vollig getrent werden können. Haben die Tocharer und Kučaner ihr Wort für Affe dem Chinesischen entnommen, so werden sie auch den Löwen, den sie aus eigener Anschauung nicht kennen konnten, mit dem chinesischen Wort bezeichnet haben Pelliot glaubt, daß chn schiltels zu nip šēr 'Löwe' gehöre; die Möglichkeit eines Zusammenhanges läßt sich zur Zeit weder bestreiten noch boweisen

Myw, das eher mēō oder mēu zu sprechen senn wird als miō, wie Muller annahm, findet sich in der gleichen Form SCE 301 Pelliot S VIII fuhrt es neben 'ym'utsy, pyp'n, ōyu, s'm als Beweis dafur an, daß der sogdische Text auf einem chinesischen Original berühe Allein in dem chinesischen Text ist das Wort, das durch myw wiedergegeben ist, doch nicht mao, sondern hu, und sicherlich stand hu auch in der Liste des Tierzyklus, die der Sogdier übersetzte Diraus scheint mir hervorzugehen, daß myu das gewöhnliche Wort für Tiger im Sogdischen war Daß myw ebenso wie kuß mewiyo im letzten Grunde auf dem chinesischen mao berüht, ist ebenso wahrscheinlich wie es unwahrscheinlich ist, daß Sogdier und Kußaner unsahhangig voneinander dem Chinesischen das Wort für Katze entnommen haben sollten, um den Tiger zu bezeichnen, und wenn wir sehen, daß die Sogdier indische Fremdwörter aus dem Münde der Bewohner von Kußi in ihre Sprache übernahmen, so liegt die Annahme doch am nachsten, daß sie auch mww aus dem Kußischen entlehnten

In den von Sir Aurel Stein in Tun huang aufgefundenen Urkunden in sillischer Sprache, die aus der Zeit zwischen dem 8 und 10 Jahrhundert stammen, werden bisweilen im Datum die Namen des Tierkreises zur Be zeichnung des Jahres verwendet Konow hat AO VII, S 66f die simt lichen Daten dieser Urkunden zusammengestellt Dazu ist noch das Datum des saktischen Schriftstuckes gekommen, das Konow in der mit F W Tho mas gemeinsam veröffentlichten Abhandlung 'Two Medieval Documents from Tun huang' 1) herausgegeben hat und das der Sammlung des Baron A v Stael Holstein in Peking angehört

Im ganzen liegen funf Namen des Tierkreises in diesen Daten vor\*, von denen nur zwei als völlig klar bezeichnet werden können?)

- 1 krrimgi salya 'im Hahnenjahr'
- 2 aśa salya 'm Pferdejahr' Das Datum kommt in zwei Urkunden vor, das zweitemal mit der Angabe verbunden naumye ksauna 'im neunten Regierungsjahr'
- 3 praisa salya, verbunden mit der Angabe caulasamyi ksauna 'im vier zehnten Regierungsjahr' 1st dieselbe Ara gemeint wie in 2, so miß praisa salya 'im Schweinejahr' sein Konow halt die Bedeutung 'Schwein' für praisa für wahrscheinlich

en m n'k' stn k' Badeteich', das Anm 9 als eigentlich "Bade Naga Ort erklart wird, bemerkt Herr Dr. Lentz "n'k 18 hier mit dem vorhergehenden Wort zusammenzu lesen und einfach das gleichlautende sogdische Suffix für Adjektiva und Nomma agentis, die Benvenste, Gramm sogd II, S 95, behandelt ebenso wohl in pr.n.k. srd, bei Reichelt II, 70 34f., etwa 'im gluekbringenden Jahre' (kaum nehtig Ben vernste, JRAS 1933 S 59) dagegen nkt 'Någas bereits Dir,banakhas 6

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Royal Frederik University Publications of the Indian Institute I, 3 S 131ff <sup>3</sup> I in sechister findet sich vielleicht in sen sal/a. Das kann wie konow bemerkt, nicht 'im sechisten Jahre' bedeuten, wie Hoerni meinte sondern höchstens 'im Jahre 100', sai ist aber wahrscheinlich überlaupt kein Zahlwort.

- 4 sahaica oder sahaici salya, nach Konow wahrscheinlich 'im Hasen-juhr', da sak sahe 'Hase' ist
- 5 madala salya Konow ubersetzt 'in the mandala (?) year' und meint, das mandala- oder 'Kreis' Jahr könnte das erste Jahr des Zyklus, das Mausejahr, sein Ich halte das für wenig wahrscheinlich und möchte eher glauben, daß madala auf das mandilya, das wir in der Sanskrit Liste des Blattes aus Sorčuq finden, zurückgeht oder wenigstens damit zusammenhangt Die Bedeutung wurde dann 'im Fledermausjahr' sein

## Vedisch heşant, heşa, heşas.

RV 5, 84 1st ein kleines Lied an die Erde Die zweite Strophe lautet stómāsas tvā vicārini práti stobhanty aktublik | pra ud idjam na hesantam perum asyasy arjuni. Die Worte edjam ná hésantam haben verschiedene Deutungen gefunden Ehe wir uns aber mit diesem Vergleich beschaftigen, wird es nötig sein, zunachst einmal den Sinn der ganzen Strophe, soweit es möglich ist, klarzustellen Die Schwierigkeit liegt in dem Wort peru Wahrend Roth peru von pi 'schwellen', peru teils von pr 'hinuberfahren', teils von på 'trinken' ableiten wollte, scheint sich nach den Ausfuhrungen Pischels (Ved Stud 1, 81ff ), Baunacks (KZ XXXV 529ff ) und Oldenbergs (Rgveda 1, 44f), jetzt allgemein die Ansicht durchgesetzt zu haben, daß peru und peru sich nur durch den Akzent unterscheiden und beide von der Wurzel pi herzuleiten sind1) Auch Geldner Ubers 1, S 195 hat sich dem angeschlossen und ist nur noch wegen des peru in 1, 158, 3 in Zweifel Viel leicht wird man als Grundbedeutung von peru eher 'schwellen machend', 'befruchtend' als 'strotzend' anzusetzen haben doch möchte ich hier auf das Wort nur soweit eingehen als es zur Erklarung unserer Strophe er forderlich ist Pischel, Ved Stud 1, 89, faßt peru hier als den 'Schwellenden', d h den 'Keim', den 'Samen, allein dazu stimmt schlecht das mit peru verbundene pra-as, das doch die heftige Bewegung des Vorwartsschleuderns ausdruckt und kaum von dem sanften Hervortreiben schwellender Keime gebraucht sein kann Alle anderen Erklarer, mögen sie peru von pr oder pi ableiten oder auf jede Ableitung verzichten, beziehen das Wort auf eine Erscheinung im Luftraum Ludwig, Kommentar wollte es von dem Blitze verstehen, ohne eine Begrundung zu geben Bergaigne, Rel Véd 1, 191, bezog es auf Grund seiner Theorie von dem Verhaltnis des Soma zum Blitz auf den Soma in der Form des Blitzes Roth im PW und Geldner, Gloss, dachten an die Wolke, wenn auch Roth sie als 'die ziehende' (von pr), Geldner als 'die schwellende, sich vollsaugende' (von pi) deutete Graßmann ubersetzte peru hier durch 'Regen', obwohl ihm die Herleitung von pr das

<sup>1)</sup> So auch Leumann Et Wb S 100, dessen Auffassungen von 5,84,2 und TS 3,1,11,8 ich aber nicht teilen kann

nicht gerade leicht machte, auf dieselbe Bedeutung wurde Baunack (KZ NAXV, 5321) bei seiner ausführlichen Untersuchung des Wortes geführt und schließlich hat auch Geldner (Übers zu 1, 158, 3) sie angenommen. In der Tat kann von den Deutungen auf Blitz, Wolke oder Regen nur die letzte in Betracht kommen, nur für sie lassen sich auch andere Zeugnisse bei bringen. Mit dem Sprüche dänarah siha peravah siha (Taitt Är 4, 8, 3, 5, 7, 4, Maitr S 4, 9, 71)) werden die Zitzen der Kuh berührt. In der artigen Formeln pflegt ein Begriff durch zwei synonyme oder doch wenigstens in der Bedeutung einander sehr nahekommende Worter ausgedrückt zu werden. Man darf also aus jener Formel schließen, daß peru etwas ganz Ahnliches bezeichnet wie dänu, das Flussigkeit und in den meisten Fallen den Regen bedeutet<sup>2</sup>)

Klarer noch tritt die Beziehung auf den Regen in der Strophe TS 3. 1. 11.7 8 hervor udaprulo marulas tam uyarta vrstim ye ziste maruto minanti krosatı garda kanyeva tunna perum tunjana patyeva jaya Mit nicht un erheblichen Abweichungen kehrt die Strophe auch AV 6 22 3 wieder Dort lautet sie udapruto marutas tam iyarta erstir ya visva nivatas prindti erāti alaha kanvera tunnarrum tundānā patvera rava Die erste Halfte der Strophe kann in keinem der beiden Texte richtig überliefert sein. In der TS 1st wahrscheinlich marutas wie im AV zu lesen. Erreget die in Wasser schwimmenden Maruts die samtlichen Maruts, die den Regen in Bewegung setzen ' Dieser Teil der Strophe ist, wie Pischel, Ved Stud 1, 82 gesehen hat RV 5 58 3 nachgebildet å to vantūdavāhāso adva vrstim ve insre maruto qunanti Im AV ist der zweite Pada vielleicht erst nachtraglich umgestaltet, doch ist dabei unterlassen worden, marutas idm in marutas tdm zu verandern, denn der beabsichtigte Sinn ist hier offenbar. 'In Wasser schwimmend, ihr Maruts erreget solchen Regen der alle Tiler anfullt3) Allein wie dem auch sein mag jedenfalls ist hier von dem Regen die Rede. den die Maruts strömen lassen Vorgange beim Monsunregen werden daher offenbar auch in der zweiten Strophenhalfte geschildert und zwar unter Bildern, die der Erotik entnommen sind

Im Gegensatz zu Pischel bin ich der Ansicht, daß wir von dem Text der TS ausgehen mussen Das éjah des AV mag ebensogut sein wie das krósätt der TS, aber glähu und tundänd sind, wie sich nachher zeigen wird, falsche Lesarten und erum für perum ist höchst verdichtig, ein Wort eru

<sup>1)</sup> Hier in den Handschriften préroux praraixa In Taitt \ Trébit das zweite sil a 3 \ Celdiners Ausführungen über dénu \ Ved Stul 3 \ 45f \ ube rzeugen mich nicht Ich kann meht zugeben daß dénu irgen lwo Gabo bedeutet \ Wit \ d1 \ gebon hat \ dinu so wen g zu tun wie sk. déna Brunst-soft des Flefanten oder av \ d1nu \ Tub \ Die I ick Irung \ d \ s \ kommentiars zu \ der Stell \ des \ Taitt \ Ar \ d\ d\ narah \ kşirad\ naku\ sith \ pararah \ ratesan \ pitun \ yop\ dh \ ist seel erl ch \ falseh

<sup>4)</sup> An lers beurteilt Pisel et das Verlaltnis d'r Lesarten. Meines I rael tens hann die Fassung der TS auch darum den Anspruch erhebn, als d. ält re zu g. lten weil de TS, in d'r zweiten Hålite sicherlich ursprunghel er is.

kommt sonst jedenfalls nicht vor. Als Subjekt von éjäti oder króśāti erganzt Pischel aus der ersten Strophenhallto vretih: 'er (der Regen) möge herabsturzen wie ein geiles Madchen (sich heftig bewegt) [oder TS.: er möge rauschen wie ein geiles Madchen (vor Wollust schreit)], wenn sie gebraucht wird, wie eine Frau, wenn ihr von dem Manne der penis eingestoßen wird.' Richtig ist hier sicherlich tunnd im Sinne von snathid railasena in 10, 95, 4 gefaßt; im ubrigen aber halte ich die Übersetzung der Strophe fur ganzlich verschlt.

Zunachst kann ich nicht zugeben, daß gårda geil¹) bedeutet. Nach Pischel hegt gårda in garda-bhå 'Esel' vor. 'Der Esel aber ist ein geiles Ther und war als solches den Indern bekannt.' Pischel fuhrt aus den Dharmaästras und der klassischen Literatur einige Stellen an, die das mehr oder minder deutlich erkennen lassen. Aber damit ist doch noch nicht bewiesen, daß der Esel seinen Namen nach dieser Eigenschaft erhalten habe. Es ist fur die Erklarung Pischels schon nicht gunstig, daß in der vedischen Literatur, ohw ohl dort der Esel öfter erwahnt wird, von seiner Geilheit, soweit ich sehe, niemals die Rede ist²), und noch bedenklicher muß es doch stimmen, daß von den zahlreichen Namen fur den Esel, die Levikographen anfuhren³), ein einziger, \*smarasmarya (Trik), auf seine Verhebtheit anzuspielen scheint. Alle übrigen nehmen, soweit se verstandlich sind, auf andere Eigenschaften des Tieres Bezug Warum er

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nach Säjana soll garda bubhulşitä 'hungng' bedeuten Das ist ebenso aus den I'ngern gesogen wie seine Erklarung von perum durch pānādikāmām Sajanas ganze Erklarung der zweiten Halfte der Stropho ist so unsinning, daß es sich meht lehnt, darauf einzügehen Trotzdem hat Preliwitz, BB XXII, 100, garda 'hungrig' seiner Etymologie von gardabha zugrende gelegt.

<sup>2)</sup> Die Angaben, auf die sich Pischel beruft, beweisen in dieser Hinsicht nichts In AV 6, 72, 3, einem Zauberspruch für die Gewinnung mannlicher Kraft, wird nur die Große des Penis des Esels, aber ebenso auch die des Rhinozeros, des Elefanten und des Pferdes hervorgehaben gifend anginam pårasonism håstensm gårdabham ex yat | yavad asıasya väjinas távat te vardhatām pasah Dvīrétas ist der Esel nicht wegen seiner Geilheit, sondern weil er nicht nur die Eselin, sondern auch die Stute befruchtet, die ubrigens deswegen selber dvirétas genannt wird, siehe TS 7, 1, 1, 2f agnişto ména vai prajápatih prajá asrjata tá agniştoménawa pary agrhnāt tásām pangrhītānam aśwataró 'ty apravata tasyānuhāya réta ádatta tad gardabhé ny àmārt tásmād gardabhó dvīrētā atho āhur vadabayam ny àmard iti tasmād vadabā dvīrētāh ny àmard iti tasmād vamau jāyete tasmād asvataro na pra jāyata ditaretā hi Ich fuge noch hinzu, daß auch die Bemerkung MS 3, 1, 6, daß der Esel der urydiattama aller Haustiere sei, nicht etwa auf seine Zeugungskraft, sondern auf seine Starke Bezug Das geht klar aus dem Zusammenhang hervor sthiro bhaia vidvàngā iti gardabha ádadhátı viryàm asmın dadhátı tasmát sarvesám paśünám gardabhó viryà vattamo vīryām hy asmın dadhatısvaró va eşò 'ntarıkşasad bhūtva praja himsitoh In der entsprechenden Stelle des Kath 19,5 heißt es deutlicher, daß der Esel am fahigsten sei, Lasten zu tragen sthiro bhava vidvanga iti gardabha eva sthemdnam dadhāti tasmad eşa paşunam bharabharıtamah Vgl auch Sat Br 6, 4, 4, 3

<sup>3)</sup> Eine nahezu vollständige Liste findet sich in der Vausyanti 70, 130ff

calruat 'der mit einem Rade oder mit Radern versehene' (Am Hal Hem Van Šiš 5, 8)1), \*nemi 'Radfelge' (Van ) und \*śala 'Stachel' (Van ) heißt. weiß ich nicht zu sagen, Hemacandra gibt \*sala die Bedeutung 'Kamel' Ein Lehnwort wird \*kolinia (Vaii) sein, tamil karudei2 klingt an Er heißt vaha 'Zug oder Reittier' schlechthin (Vail) wie auch Pferd und Ochse. baleua scheint ihn als 'den fur Kinder zum Reiten geeigneten' im Gegensatz zum Pferd zu bezeichnen Ein halb spöttischer Hinweis auf diesen Gegensatz liegt auch in \*gramväsig (Trik ) 'Dorfnferd' von Er ist \*bhārasaha (Vai) 'der Lasten zu tragen vermag', \*bhārazāha (Rājan) 'der Lasttrager'3) Mit Rucksicht auf die Maultierzucht wird er \*indabanati 'der Gatte der Stute' (Vail ) genannt Ein Scherzname ist offenbar \*cara mehin 'der lange Seichende' (Hem Trik Vaij ) Nach der Farbe seines Felles wird er dhusara 'der Graue' (Hem an Rajan Med ). \*renurüsita 'der Staubbedeckte' (Trik ) genannt, nach seinen Ohren \*dhumralarna 'Grauchr' (Van) und \*sankukarna 'Spitzohr' (Hem Trik) Auf seiner rauhen Stimme beruht der Name \*rulsasiara (Vaii ), vielleicht auf khara. das als Adjektiv haufig von der rauhen Stimme gebraucht wird4) Hierher gehört sicherlich auch das seit dem RV bezeugte rasabha Daß rasabha etwa als 'der Besamende' mit rasa zu verbinden sei, halte ich für aus geschlossen da rasa nicht das alte und eigentliche Wort für sperma ist. auch in formaler Beziehung wurde die Ableitung die größten Schwierie keiten machen Unadis 3, 125 wird rasabha von ras sabde abgeleitet. Als den 'Schreier' haben die Inder den rasabha stets aufgefaßt siehe z B TS 5. 1. 5. 6 nánanad rásabhah vatvetu aha rásabha iti hu etam rsauó 'i adan Mbh 2, 43 1 (von Sisupala) rasabhārāi asadršam rarasa ca nanāda ca Da ras und ras 'schreien' in der Sprache leben, sehe ich nicht ein, was gegen diese Erklarung sprechen sollte Daß von allen Lebensaußerungen des Esels das Schreien die auffalligste ist, durfte jedem bekannt sein, der iemals in einem Lande gewesen ist, wo die Eselszucht bluht ich halte es für unnötig aus der indischen Literatur dafur Zeugnisse anzufuhren<sup>5</sup>) Als den 'Schreier' erklaren die Inder aber auch gardabha Unadis 3, 122 wird es

<sup>1)</sup> Mallmatha zu Śiś 5 8 bemerkt cakravad bhrama am asyastiti cakrivan, was

vielleicht richtig ist

2) Mit dem tamil Wort scheint malausch kåldar zusammenzuhängen

<sup>3)</sup> Vgl die oben angeführte Stelle kath 19 5

<sup>9)</sup> Das ist offenbar the indische Auffassung Katyāyana, Vartt zu Pān 5 2, 107 kitt t l'ara von k'a ab Die Kaska bemerkt dazu k'am asyasi kanhattearam malat kharah Da aber khara Lsel in der älteren Sprache meht vorkommt – nach dem PW stammt der alteste Beleg aus Katy Srautas —, so halte ich es für sehr wohl möglich daß es im Indischen Lehnwort aus dem Iranischen (av zuru np zur "Lsel) ist.

b) Doch ist es vielleicht nicht ohne Interesse, daß sehon RV 1, 29, 5 AV 8, 6 10 10 1, 14 nuf das (eschri des Eesla Brug genommen wird. Daß das Schri en des Eesla 6 in Zeichen siner Verliebtier ist, soll natürlich nicht gel ugnet werden.

auf gard sabde zuruckgefuhrt. Diese Wurzel ist auch nicht etwa nur eine Erfindung der Grammatiker um der Etymologie von gardabha willen, sondern kommt tatsachlich in der alten Sprache vor. Tändya-Br. 14, 3, 19 wird erzahlt, daß Agni mit dem Wunsch, ein Speiscesser zu werden, sich der Buße hingab und das Gaungava Säman erschaute, wodurch er ein Speiscesser wurde: yad annam tilträgardad yad agangäyat tad gaungavasya gaungavatram 'weil er, als er die Speise gefunden hatte, aufschrie, well er jauchzte, daher kommt die Gaungavaschaft des Gaungava'. Fur die Richtigkeit dieser Erklärung von gardabha spricht schließlich auch, daß von demselben gard \*gardanaka (Vaij.) gebildet ist, das ein Name des Esels ist, wie etwa bhayana 'der Beller' ein Name des Hundes. Dies gardanaka zeigt auch, daß man gardabha nicht etwa durch Annahme von Hauchdissimilation aus \*gardabha erklaren darf, wie Graßmann, Wb., es tat und wie noch Oldenberg, Rgveda II, 73, es fur möglich halt').

Ist gardabhā nicht 'der Geile', so ist damit Pischels Bedeutungsansatz für gärda der Boden entzogen. Es erübrigt sich daher auch jedes nahere Eingehen auf Pischels Ausführungen über das Verhaltnis der Würzel gardh 'gierig sein' zu der angeblichen Würzel gard in derselben Bedeutung und weiter zu einer mit gardh identischen Würzel glah = alterem \*gladh = \*gradh, die nach Pischel in dem glähä der AV Fassung unserer Strophe stecken soll. Daß glah 'wurfeln', glaha 'der Griff beim Würfelspiel' etwas mit gardh 'gierig sein' zu tun haben sollte, wie Pischel annimmt, dürfte wohl niemandem einleuchten, glah ist selbstverstandlich aus grabh entstanden Von diesem glah laßt sich das glähä der AV-Strophe sicherlich nieht herleiten. Nun steht aber in einer Reihe von Handschriften gar nicht glähā, sondern galhā, und so hat auch Sāyana gelesen, da er das Wort von

<sup>1)</sup> Fur den Zusammenhang von jada 'dumm' mit gardabhá, den schon Fick, OuO 3, 311, vermutet hatte, ist spater Bloch, Worter und Sachen II, 8, eingetreten Er besteht sicherlich nicht Gardabha macht durchaus den Eindruck, erst im Indischen als Name des Esels gepragt zu sein. Ich halte daher auch den Zusammenhang von gardabha mit lat burdo 'Maultier', den zuerst Froehde, BB VIII, 167, vermutet und Prellwitz, BB XXII, 100, 127, von falschen Voraussetzungen über die Etymologie von gardabhá ausgehend, naher zu begrunden versucht hat, für wenig wahrscheinlich. Noch weniger überzeugt mich die Zusammenstellung mit ags engl colt 'Fullen', die auf Benfey, OuO III, 311, zuruckgeht und von Wackernagel, Amd Gr I, 171; 210, und Johansson, KZ XXXVI, 376, angenommen ist Dem coll hegt doch offenbar der Be griff des jungen Tieres zugrunde, es konnte daher eher zu gadı, galı 'junger Ochse' (Rajan ), 'Ochse, der noch nicht ziehen will' (Hem ) gehoren, doch vgl Petersson, KZ XLVII, 242 Es schien mir notig, auf die Etymologie von gardabha naher einzugehen, weil die meiner Ansicht nach unhaltbaren Erklarungen Pischels in die Handbucher ubergegangen sind und dort zum Teil gebucht werden, als ob sie gesicherter Besitz Waren, siehe z B. Uhlenbeck, Aind. etym Wb unter gardabhas, gárda, gálda, Walde, Lat etym Wb 2 unter burdo, Walde Pokorny, Vgl Wb I, 614, Schrader-Nehring, Reallevikon<sup>2</sup> I, 271 Nachtraglich sehe ich ubrigens, daß schon Leumann, Et Wb S 85 Anm, die richtige Etymologie von gardabha vermutet hat

garh galh kutsayam herleitet!) Aber auch galha wenn wir es als Synonym von garhā fassen wollten paßt nicht hierber Sayanı deutet gálha völlig willkurlich als die Stimme des mittleren Raumes in der Form des Donners seine ganze Erklurung der Strophe verret nur zu deutlich daß er ihren Sinn nicht verstanden hat Wenn nun dem galha in TS garda gegenüber steht so scheint es mir ohne weiteres klar daß galha aus galda verderbt ist Di die Verbindung ld überhaupt nur in diesem seltenen Wort vorkommt lag die Verwechslung mit lh nihe auch graphisch waren sich die Zeichen für lda und lha zu allen Zeiten innlich Im Äpast Srautas 8 7 10 ist galda gal galgae entstellt

Das Wort galda ist uns aus dem Veda bekannt und ich stimme darin mit Pischel überein daß es mit dem garda von TS identisch ist. In unserer Strophe steht es dem garda von TS gegenuber wie udapluto das in der Mehrzahl der Handschriften der Vulgata des AV und in Pupp steht und in den Text hatte aufgenommen werden mussen dem udaprute von TS Galdt2) wird Naigh 1 11 unter den vannamani aufgeführt. Damit ist an und für sich nicht viel anzufangen Im RV findet es sich 8 1 20 mt tra somasua aaldava sada yacann alam gira | bharnim mrgam na saianesu cukrudham ka tsanam na yacısat Yaska fuhrt die Strophe 6 24 an und erl lart sómasya galdaya durch somasya galanena ebenso Savana durch somasya galanenasraranena Benfey Gloss zum Samay setzte fur galda Ton welcher durch Herabtropfen einer Flussigkeit entsteht Roth im PW Abgießen Abseihen spiter im pw etwa Gerinne Geriesel an Graßmann ubersetzt sómasya galdaya beim Somastrom Ludwig mit des Soma Klimpern Ganz anders Pischel Er laßt somasya von savanesu abhangen und verbindet galdaya das er seiner Deutung von garda ent sprechend als Adjektiv faßt mit gird So kommt er zu der Übersetzung More ich dich nicht erzurnen wie ein wildes Tier wenn ich dich immer bei den Somaspenden mit inbrunstigem Liede anflehe. Wer wurde wohl nicht einen mit Bitten angehen der sie ihm gewahren kann. Ganz ab geschen davon daß die von Pischel angenommene Bedeutung von galda wie oben gezeigt völlig in der Luft schwebt erscheint mir diese Über setzung schon deshalb unmöglich weil sie eine Verschrankung der Worte des Textes voraussetzt durch die der Satz geradezu unverstandlich wird Pischel hat spater LZ \LI 183 seine Erklarung gegen den Vorwurf daß galdaya zu weit entfernt von gird stehe durch den Hinweis zu rechtfertigen gesucht daß die dazwischen stehenden Worte<sup>3</sup>) als Parenthese genommen werden mußten Ich halte auch eine solche Parenthese fur ganzlich un

<sup>1)</sup> In der Ausgabe ist gahla statt galha gedruckt

<sup>)</sup> Mit dem Akkent auf der letzten S ibe Roths sorgfält go Handschr ft I lest aber politi D o zwe te Rezens on fügt noch galdah lazu Na gh 4 3 wird galda<sub>j</sub>J angefihrt

<sup>3)</sup> Piscl el me nt gáldaya suda ydeann aha n g rd

wahrscheinlich, aber das andert schließlich doch nichts an der Tatsache, daß man bei Pischels Auffassung somasya nicht nur über die Parenthese, sondern auch über den Vergleich hinüber mit dem erst in der zweiten Strophenhallte erscheinenden sitanesu verbinden mußte, eine Konstruktion, die ich für ausgeschlossen halte<sup>1</sup>)

Wer, ohne durch etymologische Spekulationen voreingenommen zu sein, an die Erklarung der Strophe herantritt, wird es doch wohl für das wahrscheinlichste halten, daß der Dichter hier die Befurchtung ausspricht, mit seinem bestandigen Heischen durch Opfer und Gebet oder Lied den Gott erzurnt zu haben Opfer und Gebet oder Lied werden immer wieder als die beiden Mittel, durch die man die Gaben der Götter erlangt, neben emander genannt, hier wurden sie durch somasya galda und gir bezeichnet sein Daraus wurde sich zunachst ergeben, daß gålda Substantivum ist, wie in Naigh und Nir angegeben wird. Was die Bedeutung betrifft, so kommen, soweit ich sehe, die folgenden Möglichkeiten in Betracht ent weder ist galda etwas wie Darbringung, Pressung oder Seihung oder es geht auf das Gerausch, das der fließende Soma macht - das Rauschen des Soma konnte dem Liede (qur) gegenübergestellt sein -, oder aber sómasya galdā ist soviel wie sómasya dhárā (9, 80, 1, 9, 87, 8), wenn auch eine vorlaufig nicht faßbire Bedeutungsnunce vorliegen mag. Die erste Möglichkeit können wir schon jetzt mit Rucksicht auf das gårda galda der Strophe von TS AV ablehnen, was immer das Wort an jener Stelle bedeuten mag, von Darbringung, Pressung oder Seihung kann dort nicht die Rede sein Die Entscheidung zwischen den beiden anderen Möglich keiten scheint mir die Strophe zu bringen, die Yaska Nir 6, 24 als zweites Beispiel fur das Wort, aber mit Endbetonung (galda), anfuhrt a tiā iisantv ındava û galdû dhamanınam Sıe begegnet, wie Pischel, KZ XLI, 183 ge sehen hat, vollstandig, aber mit mā anstatt tvā, Mān Śrautas 1, 7, 2, 18 ā mā rīšantv indara ā galdā dhamaninām | rasena me rasam prna rājino me yanam tahan") Die ersten drei Padas der Strophe aber mit der ver derbten Lesart galgā dhatanīnām, stehen auch Āp Śrautas 8, 7 10 Pischel wollte zunachst agalda als ein Wort fassen, hat aber das spater, a a O, selbst wieder aufgegeben, mir scheint es unzweifelhaft, daß zu & im zweiten

¹) Auch Oldenberg hat sich Rgveda 2, 37 ziemlich ausführlich über die Stellen, die das Wort galda oder galda enthalten ausgesprochen In 8, 1, 20 soll somesya galdaya Adjektiv zu gird sein und ungefahr bedeuten ¹von Soma voll, ¹von Soma befruchtet', oder somesya galdaya gird ist annahernd 'durch des Soma anfeuernde Kraft (belebenden Strom 1) und durch mein Gebet' oder minder wahrschenlich 'durch das belebende Kraft für den Soma hildende Gebet Da das alles, wie Olden berg selbst hervorhebt, vage Vermutungen sind, wird man es mir kaum verdenken, wenn ich auf so mehr hährer eingehe.

No nach Pischel mit M<sup>1</sup> C statt rahani zu lesen In der richtigen Lesung findet sich der Pada MS 1, 10 9, KS 36, 4 Der Pada å trå risante indavah steht RV 1, 15, 1, 8, 92 22 unw

Pāda wiederum višantu zu erganzen ist. Pischel übersetzt die Strophe des Man Srautas 'eindringen möge in mich der Soma, eindringen, indem er die Adern anschwellen macht Fulle mit Saft meinen Saft an, die Pferde mögen mein Opfer ziehen!' Sicher ist hier dhamani richtig mit 'Ader' wiedergegeben. Roth fuhrte im PW die Stelle aus dem Nir als Beleg für die Bedeutung 'Rohr', 'Pfeife' an und vermutete, daß mit den dhamanauch hier die Röhren aus denen der Soma abfließt, gemeint sein könnten<sup>1</sup>) Allein das ist unmöglich, denn wenn wir auch annehmen mussen, daß dhaman, das deutlich eine Ableitung von dham 'blasen' ist, einmal die Bedeutung 'Blasrohr', 'Rohr', 'Pfeife' gehabt haben muß, ehe es die Be deutung 'Ader' annehmen konnte, so ist es doch eine Tatsache, daß es im Veda nur in der Bedeutung 'Ader' gebraucht wird (AV 1, 17, 2, 3, 2, 33, 6. 6. 90. 2. 7. 35. 2. Chând Up 3 19. 2) Auch an der einzigen Stelle des RV. wo dhamani erscheint, in 2, 11, 8, ist es meines Erachtens nicht das 'Pfeifen', wie Roth annahm, oder gar der 'Schall, wie Geldner ubersetzt. sondern die 'Ader' Den Beweis dafur kann ich hier nicht liefern, da er ein naheres Eingehen auf die bisher mißverstandenen Strophen 2.11.7 und 8 erfordert, es muß hier die Feststellung genugen daß dhaman dort jedenfalls nicht 'Rohr' bedeutet2) Sehr zweifelhaft ist es mir, ob Pischel recht hat, wenn er galdå dhamanınam dem ındavah gleichordnet und in galdah den Nom Plur masc eines Adjektivs galda sieht. Wie man diesem galda die Bedeutung anschwellen machend zuweisen kann, wenn man das Wort auf ein angebliches gard 'gierig geil sein' zuruckfuhrt, ist mir nicht verstandlich Will man um der Endbetonung willen in galddh ein Nomen agentis sehen so kann man es allenfalls als 'fließen machend' erklaren Ich glaube aber nicht, daß wir der Akzentverschiedenheit von galdā und galdāh solches Gewicht beilegen durfen zumal die Formen aus verschiedenen Traditionskreisen stammen. Ich möchte auch in galddh das feminine Substantiv sehen und galdt dhamaninam mit dem tra auf eine Stufe stellen Dann kann es nur etwas wie dhdrah sein und wir mussen ubersetzen 'in mich sollen die Somatropfen eingelien, eingehen in die Ströme der Adern' Die Richtigkeit dieser Übersetzung wird, wie mir scheint, durch den dritten Pada bestatigt, wo von der Auffullung des Saftes (= galda dhamaninam) durch den Saft (= indarah) die Rede ist

Mag man aber auch uber galddh denken wie man will jedenfalls ist galdü in RV 8, 1, 20 Substantivum und so kann auch in dem Satze, von dem wir ausgingen, króśāti gardā (tjāti galdā) kangèra tunnd, gardā galdā nur Substantivum sein. Dann aber muß es weiter das Subjekt zu króśāti tjāti sein. Das ist schließlich doch auch der Eindruck, den man beim un

i) Siehe die Bemerkung unter galda. Nir Frliuterungen S 91 hatte er die dhamdnauch als 'die Zischenden gedeutet

<sup>1)</sup> dhamani bedeutet uberhaupt ni mals wed r im Sk noch im Pali 'Rohr'. 'Phile'

befangenen Lesen der Worte von vornherein erhalt. Nach Pischel, der als Subjekt von króśāti éjāti den in der ersten Strophenhalfte genannten Regen (vistih) betrachtet, mußte garda galda ausschließlich dem Vergleich angehören. Lanua also in ungewohnlicher Weise mit zwei Pradikaten verbunden sein, von denen das erste noch dazu ziemlich überflüssig ist. Nun ließe sich garda galda nach dem, was wir bisher über seine Bedeutung ermittelt haben, wohl auch als ein Ausdruck für den Regen erkliren, aber es erscheint mir ganz ausgeschlossen zu sein, daß hier von dem Regen gesagt sein sollte, er schreie oder gerate in heftige Bewegung. Wie die Vergleiche deutlich erkennen lassen, wird der Vorgang des Monsunregens hier wie auch sonst öfter unter dem Bilde der Begattung dargestellt Dabei kann der Regen selbstverstandlich nur als der Same erscheinen. Die Rolle des Befruchtenden fallt an anderen Stellen Parjanya zu oder den Maruts, die Empfangende ist gewöhnlich die Erde, bisweilen treten an ihre Stelle die Pflanzen So heißt es von Parjanya 5, 83, 7 gårbham & dhāh, 7, 101, 6 så retodha vrsabhah sasiatīnām, 5,83,4 yat parjanyah prihivim retasatiati. AV 8, 7, 21 yadd rah (osadhih) prsnimatarah parjanyo retasavati, 5, 83, 1 kánikradad i rsabhó nradānū reto dadhātu ósadhīsu garbham, von den Maruts 5 58, 7 prathista yaman prihivi cid esam bharteva garbham siam ic chaio dhuh1) Auch in unserer Strophe muß gardā galdā, wie der Vergleich mit der Lanya tunna zeigt, die Empfangende sein, als Befruchter sind offenbar die in der ersten Strophenhalfte genannten Maruts zu denken. Nun kann gardā galdā allerdings auf keinen Fall Erde²) oder Kraut bedeuten, womit sich auch die ihr zugeschriebenen, durch krosāti oder ejāti ausgedruckten Titigkeiten kaum vereinigen ließen. Wohl aber paßt das Schreien oder Toben zu gardā galda, wenn es etwas wie Strom bedeutet, die sichtbarste Wirkung des Monsunregens ist es, daß sich auch die kummerhehsten Wasserlaufe in brausende Strome verwandeln RV 5, 59, 7 wird von den Rossen der Maruts gesagt, daß sie die Bache des Berges herabsturzen machten aśrāsa esam pra parvatasya nabhandiñr acucyatuh, und so erklirt sich auch der in RV 10, 75, 5 genannte I'lußname Marudirdhā, es 1st der Fluß, dessen Mehrer die Maruts sind, der durch die Maruts wachst Wenn das Brausen der garda-galda hier als ein Schreien oder Kreischen hingestellt wird so mag das durch den Vergleich beeinflußt sein, aber auch 4, 18 6 heißt es von den Gewassern, die Vrtras Felsenwall durchbrochen haben etd arsanty alalabhavantır etdirarir iva samkrosamanah Vielleicht können wir jetzt auch die Bedeutung von garda-galda noch etwas genauer bestimmen Wenn von der gålda des Soma den galddh der Adern geredet wird und an unserer Stelle offenbar ein kleiner Wasserlauf gemeint

¹) \ gl auch 5,83 6 prá pinrata réeno aśrasya dhárth, wofür A\ 4,15,11 Pra pyō jatām vieno dśrasya rétah liest

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Der Versuch von Florenz, BB XII, 276ff, das angebliche glahd des AV als Frde zu deuten ist natürlich unmöglich

ist, so durfte sich für gardā galdā die Bedeutung 'Geriesel, Rinnsal, Bach' ergeben, Roths Ansatz im pw bestatigt sich also Auf die Etymologie des Wortes, die nicht von vornherein klar ist und daher für die Feststellung der Bedeutung nicht in Betracht kommen kann, möchte ich hier ebenso weing eingehen wie auf das Verhaltnis von galdā zu gardā in lautlicher Hinsicht, diese Fragen können nur in größerem Zusammenhang behandelt werden

Die Erklarung von galda ist auch für die Auffassung der Worte perum tuñjānā patyera jāyā von Bedeutung Pischels Annahme, daß peru hier penis sei, ist schon deshalb ganz unwahrscheinlich, weil diese Bedeutung dem Worte jedenfalls an keiner anderen Stelle zukommt. Ebensowenig laßt sich beweisen, daß das im AV dafur eingesetzte éru den penis be zeichnet Pischel leitet es von ir 'sich aufrichten' ab, spater, KZ XLI, 184, hat er es mit sk eraka p eraka 'Schilfrohr' zusammengestellt und darauf hingewiesen, daß Worter fur Rohr wie nada, śaryā, zaitasa im Veda auch fur membrum virile gebraucht wurden. Meines Erachtens trifft das weder fur nada noch fur śaryā zu und jedenfalls ist der Zusammenhang zwischen eraka und éru ebenso unsicher wie der zwischen pela 'Hode'. p pelaka Hase' und veru (Ved Stud 1.91), so daß daraus keine Schlusse gezogen werden können Ganz unwahrscheinlich ist weiter auch die Konstruktion, die Pischel bei seiner Erklarung von péru annehmen muß, wie sollte tur oder tud dazu kommen mit dem doppelten Akkusativ verbunden zu werden? Dazu kommt endlich, daß perum tuñjānā (oder erum tundānā) bei der Pischelschen Auffassung ausschließlich dem Vergleich angehören mußte. wahrend es doch naheliegt, es auch auf galda-garda zu beziehen

Die richtige Erklarung von péru hat, wie mir scheint, Baunack, KZ XXXV, 532 gefunden indem er mit unserer Stelle I 105 2 vergleicht artham id id u arthina d päyd yuvate patim | tuñydte vrsnyam payah pariddya rasam iduhe 'das Ziel (erreicht) wahrlich wer ein Ziel hat Die Gattin zieht den Gatten an sich Die beiden machen sich das semen virile hervorquellen Den Satt dahingebend melkt sie sich (den Saft) Die beiden Stellen (jäyd patis ca) tuñydte vrsnyam payah und pérum tuñyand patiyau ayayd stimmen in der Tat in der Ausdrucksweise so genau überein, daß die Gleichung péruh ersnyam päyah gesichert erscheint Es zeigt sich zugleich, daß die Lesart von AV tundand sekundar ist, wahrscheinlich ist sie unter dem En fluß des vorhergehenden tunnd entstanden Ob das érum mehr als bloße Verderbins ist, inig dahingestellt sein, Baunack möchte es mit tra 'Saft' verhinden Durch den Hinweis auf 1, 105 2 erkhart sich pérum tuñyand, soweit es dem Vergleich angehört, ohne weiteres, soweit es sich auf gardä bezieht, ist péru öffenhar von den Regenmassen zu verstehen, die sich in den Bach ergießen und ihn schwellen machen Ich übersetze den ganzen Satz also 'Das Bachlein') möge schreien wie ein Madchen, wenn ihm Ge-

<sup>1)</sup> Der Singular im Sinne der jäti

walt angetan wird, das befruchtende Naß für sich hervorquellen machend wie die Gattin zusammen mit dem Gatten?

In derselben Bedeutung wie in der Strophe von TS wird peru auch in 5, 84, 2 vorliegen, es wurde dort also gesagt sein, daß der Erde Lob lieder ertonen, wenn sie das befruchtende Naß vorwartsschleudert (ma perum asyası) Beziehen wir peru hier auf den Regen, so ist nur das eine befremdend daß als Urheberin des Regens hier die Erde hingestellt zu sein scheint Das ist sonst, soviel ich weiß, niemals der Fall Fur die ein heimischen Erklarer besteht allerdings diese Schwierigkeit nicht Naigh 5, 5 werden 21 Namen weiblicher Gottheiten, darunter auch prihiti, aufgezuhlt, die Yaska Nir 11, 22 fur madhyasthanā striyah, fur weibliche Gottheiten. die ihren Standort im mittleren Gebiet haben, erklart 1) Als Beispiel für die Erde als Luftgottheit wird Nir 11, 37 die erste Strophe unseres Liedes angefuhrt bal ithå pariatānām khidram bibharsi prihivi | pra yā bhúmim praratrati mahna nnosi mahini Die gleiche Angabe findet sich dann auch Brhaddev 5, 88 bal iti tv asmin prthiri madhyamā stuta und bei Sāyana als Einleitung zu der Erklarung der Strophe derrüpä prihni cassā pra tyaksaderatāpı ca | madhyasthānā deratoklā sātra sambodhya varnyate Often bur um die Gottheit des mittleren Gebietes aus der Strophe herauszu konstruieren, umschreibt Yaska pariatānam khidram durch meghānām khedanam chedanam bhedanam balam Ihm folgt im wesentlichen naturlich Sāyana, wenn er auch durch den Einschub eines schuchternen va bekundet, daß er sich einen Rest von Urteilsfahigkeit bewahrt hat pariatanam meghanam ta khidram khedanam bhedanam Es kann doch vernunftiger weise nicht bestritten werden, daß parcatanam hier nicht 'der Wolken, sondern 'der Berge' heißt und daß die Strophe zu übersetzen ist 'Fur wahr, so ist es du, breite Erde, tragst den Druck der Berge, die du, o Ab hangreiche, durch deine Große den Grund stark machst, du Große 'Geldner gibt im Glossar fur pravatvat 'wasserreich, flußreich', fur pra ji 'beleben, erquicken erfrischen' Nach ihm ware der Relativsatz also etwa zu übersetzen 'die du o Wasserreiche den Boden erquickst durch deine Größe, du Große' Nach Geldner (Gloss ) ist der Sinn der Strophe du ertragst gern die Last der Berge, um durch sie dem Land das Wasser der Flusse zu spenden Ich bin keineswegs sieher daß das gemeint ist, obwohl Roth, Nir Erlaut S 136 Ludwig und wohl auch Graßmann die Strophe ahnlich auffassen Ob pratatrati durch flußreich' übersetzt werden darf, ist ganz zweiselhaft, in 5,54 practicaliyam prihus marudhyah practicul idaur bharati prayadbhyah ist der Sinn doch sicherlich, daß die Erde ebenso wie der Himmel den Maruts abschussige Bahnen bietet, damit sie schnell dahin sturmen können Ebenso zweiselhast ist mir ob pra jinósi 'du erquickst'

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> Pṛthu f wird außerdem auch Naigh 5, 3 d h nach Yaska (9 1) unter d n pril irpājadanāni sattedni und Naigh 5 6 unter d n dyusthānā devatāh Ya kas (12, 1) aufgeführ.

bedeutet, die Grundbedeutung des dem 31 zunachststehenden 31 nv 1st jedenfalls 'stark machen' Zu der Bedeutung 'erquicken' paßt auch das mahnd recht schlecht, das hier, wo es ummittelbar neben mahin steht, doch nur 'durch deine Größe, durch deinen Umfang' bedeuten kann, wie in 6, 21, 2, wo von Indra gesagt wird yasya diram alt mahnd prilivydh rince mahitam 'dessen Größe durch ihren Umfang uber Himmel und Erde hin ausragt'. Mir scheint daher in der Strophe nur von der Stirke und Größe der Erde die Rede zu sein. Der Dichter bewundert die Erde, daß sie die Last der gewaltigen Berge zu tragen vermag. Sie ist dazu imstande, weil sie den Grund, auf dem die Berge ruhen, stark micht. Das aber vermag sie wiederum, weil sie ungeheuer größ ist. Aber mag man diese oder Geldners Auffassung für die richtige halten, jedenfalls hietet diese Strophe keinen Anlaß, in Prithi i eine Göttheit des Luftraumes zu sehen und eine andere als in 1, 22, 15 syond prihivi bhavänrksard niesan | yaccha nah sarma saprathah, wo die Erde nach Yäska 9, 31f. als eine Erdgottheit aufzu fassen ist.

Meiner Ansicht nach enthalt auch die dritte Strophe des Liedes nichts. was uns berechtigen könnte, die Erde als eine Gottheit des mittleren Gebietes zu betrachten. Sie lautet. drlhå eid yå vanaspatin ksmavå dardharsy masa | vat te abhrasva vidyuto dii o tarsanti vistavah Graßmann ubersetzt die zweite Halfte 'wenn deiner Wolke hellem Blitz des Himmels Regen guß entströmt', Ludwig 'wenn deiner Wolke Regengusse Blitze vom Himmel mederregnen', Bollensen, ZDMG XLI, 495 'wenn die sturmenden Schauer deiner Wetterwolke vom Himmel niederregnen' Diesen Übersetzungen gegenüber hat Geldner, Komm, mit Recht betont daß abhrasua und dnah parallel stehen und daß entweder Ellipse oder Zeugma vorliege Nichts aber verpflichtet uns te als Genitiv mit abhrasya zu ver binden und darin einen Beweis fur die Prthivi als Gottin des Luftraumes zu sehen Es kann ebensogut Dativ sein. So heißt es von Mätarisvan AV 8. 1. 5 tubhuam varsantv amrtany dpah 'fur dich sollen die Wasser Un sterbliches regnen', AV 9, 1, 9 von den machtigen Bullen te varsants te varsants te varsants tedride leman årjam åpah 'die regnen, die lassen regnen fur den, der dies weiß, was er wunscht Kraftigung, Wasser'i) Die Wendung, daß die Regengusse fur die Erde strömen kann im Veda nicht befremden. wo die Regengüsse immer wieder als die Erde befruchtend starkend, er auchend geruhmt werden, vgl außer den oben S 759 angefuhrten Stellen 1. 164. 51 bhamm parjánya jinvanti divam jinvanty agnáyah. 1, 64, 5 bha mım pınvantı payasâ parıyrayah, AV 4,15 1 5 maharsabhasya nadato nohlasvato rāsrd dpah prihvi im tarpayantu, AV 4 15.2 3 varsasya sargā

<sup>1)</sup> Vgl. auch ähnliche Wendungen, wie 3 21,2 ghytavaniah pävaka te stold foolanti midissah die schmelzbutterreichen Tropfen des Fettes träufeln für dich, 3,21,4 tubhyam feotanty a linigo faciva stoldae agne midisse ghytasya, 1,54,7 dänur ammä üjvant purvate dirah, 5,34 9 tämnä apan ammytiah pipayania

mahayantu bhûmim Ich ubersetze die Strophe daher 'Die du selbst fest'), die Brume mit Kraft im Boden festhaltst, wenn dir der Wolke Blitze, des Himmels Regengusse regnen'

Es soll hier nicht untersucht werden, wieweit die Vorstellung der spateren Theologen von der Erde als Gottheit des Luftraumes für den Veda zutrifft²), in der ersten und letzten Strophe von 5 84 tritt sie jedenfalls nicht zutage, und so ist es wenig wahrscheinlich, daß die Prthivi in der zweiten Strophe als Regengöttin gefeiert sein sollte Trotzdem kann der zweit, den die Erde vorwarts schleudert, sehr wohl das befruchtende Naß des Himmels, der Regen sein, wenn wir annehmen, daß dem Dichter schon bei dieser Strophe die Überschwemmung vor Augen stand, von der er in der folgenden Strophe spricht, in der Zeit der Monsunregen walzt die Erde in der Tat gewaltige Regenmassen dahn. Und für diese Auffrissung scheinen mur auch die beiden ungewöhnlichen Beiworter, die die Prthivi hier empfangt, verärens und arjum, zu sprechen

Roth gibt im PW fur mcārinī 'umherstreichend' als Bedeutung Graßmann im Wb 'getrennt wandernd', Ludwig ubersetzt 'o hiehin und dahin wandelnde' Welche Vorstellungen man mit diesen Beiwortern der Erde verbinden soll, weiß ich nicht. In der Übersetzung gibt Graßmann vicarini durch 'o durchwanderte' wieder, im pw wird das Wort durch ειρυοδείος erklirt Diese Erklirungen sind viel zu gekunstelt, um glaubhaft zu sein Auch hat es memals ein waara in der Bedeutung 'Wanderung' oder gar 'Wanderpfad' gegeben und warum sollte die Gangbarkeit der Erde in diesem Zusammenhang betont werden? Pischel, Ved Stud 1 89 wollte vicārini einfacher als 'die sich ausbreitende', also als Synonym von prihiif mahını fassen, Geldner (Gloss ) hat sich ihm angeschlossen Allein auch diese Erklarung befriedigt nicht Pischel beruft sich auf AV 12, 1, 55 ado yad deri prathamānā purastād dei air uktā vyasarpo mahitvam 'damals als du Gottin, dich auf Befehl der Götter vorwarts breitend, zur Größe dich ausdehntest' Allein erstens ist hier dem i yasarpah mahilvam hinzu gefugt und zweitens ist das Ausbreiten der Erde hier doch als ein Vorgang in der Vergangenheit hingestellt, wie es ja auch sonst oft genug heißt, daß Indra oder Indra Soma oder Varuna die Erde ausbreiteten oder daß bei der Schöpfung Himmel und Erde sich ausbreiteten Vicarini aber könnte die Erde doch nur genannt sein, wenn sie sich dauernd ausbreitete Mir scheint es daher, daß ricarini nicht im allgemeinen Sinn auf die Ausdehnung

3) Was Bollensen, ZDMG ALI, 4941, für seine Ansicht beibringt daß prihief den Luftraum bezeichnen könne kann oder muß alles anders aufgefaßt werden

i) dflhd ett ist schwierig Der Sim ist wohl Wenn du auch schon an und für sich fest beit so zeigst du doch einen be-onders hohen Grad von Festigkeit da durch daß du die Bäume festhaltist Geldner (Gloss) verweist passend auf 8 24, 10 dflhaß etd drhya magharan maghatage 'wenn du auch (an und für sich schon) fest, du Gaberneicher, so sit doch (ganz besonders) fest zur Spendo von Gaben

der Erde gehen kann, sondern mit Rucksicht auf die in der Strophe ge schilderte Situation erklart werden muß. Nun bedeutet in car im RV im allgemeinen 'nach verschiedenen Seiten gehen', seltener 'auf verschiedenen Seiten getrennt gehen' (Nacht und Tag 1, 146, 3, 6, 49, 3, Sonne und Mond 10, 92, 12), gelegentlich wohl auch einmal 'vergehen' (vasua dudio ná vicaranti mánusa 1, 51, 1) Man könnte daher vielleicht annehmen daß die Erde hier als die zur Zeit der Überschwemmung 'nach allen Seiten auseinandergehende', 'auseinanderfließende' bezeichnet sei Besser noch wird man vicārini hier als eine Ableitung von ti car in dem Sinne ver stehen, der spater auf die I Form der Wurzel eingeschrankt ist 1) RV 10. 173. 1 2. einem Liede zur Befestigung der Herrschaft eines Königs, finden wir dhruras tisthaucācalih (AV 6, 87, 1 -iicācalat) 'steh fest, nicht schwan kend' mápa cyostháh pariata návicacalih (AV -nicacalat) falle nicht, wie ein Berg nicht schwankend' RV 1, 164, 48 werden die 360 Tage in dem Rad des Jahres mit sankavah ná calācaldsah (AV 10, 8, 4 khilā ati căcală vé), mit 'Pflöcken, die nicht wackeln', verglichen In der Bedeutung 'hin und her sich bewegend', daher 'beweglich, schaukelnd, wogend' wollte schon Bollensen ZDMG 41, 495 ucārını in unserer Stelle nehmen, aller dings unter der meines Erachtens irrigen Voraussetzung, daß die Prthivi hier das Luftmeer sei Daß es dem vedischen Dichter nahelag, die Erde zur Zeit der Überschwemmung 'schwankend' zu nennen, zeigt 5 59, 2, wo es ahnlich heißt, daß sie unter der Wucht der Regengusse, in schwanken der Fahrt dahinschwimme wie ein Schiff das voll Wasser gelaufen ist naur na pūrnā ksaratı vyathır yatı Der Gedanke an die uberflutete Erde scheint mir auch das Beiwort arjuni eingegeben zu haben. Für gewöhnlich ist auch in Indien die Erde nicht weiß AV 12, 1, 11 wird sie babhru krend. rohm genannt Wohl aber schimmert sie weiß, wenn die schaumbedeckten Wassermassen auf ihr dahinfluten, 6 64 1 werden die Usas mit schimmernden Wasserwellen verglichen apam normayo rusantah

mernden Wasserweilen verglichen apam normajo risantan Ich bin geneigt, auch in den Lobgesangen die Tag für Tag der Erde entgegenjuuchzen (stömasas trä prats stobhanty aktubhih) den dichterischen Ausdruck für das Brausen der Gewasser wihrend der Regenzeit zu sehen Ahnlich wird 1, 168, 8 von den Strömen gesugt daß sie den Radschienen der im Gewitter nahenden Maruts entgegenjauchzen prats stobhants sindharah pavibhyo yad abhrijäm täcam udirayanti. Umgekehrt wird 8, 14, 10 auch der Stoma mit der Wasserweile verglichen apäm ürmir mädann ira stoma indäyiräyate. Wir werden die Strophe also abgeschen von dem Vergleiche, übersetzen durfen 'Loblieder jauchzen dir entgegen Tag für Tag, du Schwankende, wenn du das befruchtende Naß vorwarts schleuderst, du weiß Schimmernde'

Wenden wir uns jetzt zu den Worten tagam na hesantam Nach Roth, Graßmann und Ludwig bedeuten sie 'wie ein wicherndes Roß' Von den

<sup>&#</sup>x27;) \gl Wackernagel Jacobs Festgabe S 12f

Stellen, in denen Roth die Bedeutung 'Roß' fur vara annahm, sind aber schon durch Graßmanns, Ludwigs und Bergaignes1) Erklarungen immer mehr weggefallen, und man wird Pischel, Ved Stud 1, 45ff, ohne weiteres beipflichten, wenn er behauptet, daß idja niemals Roß bedeute Dem rájam hésantam unserer Stelle vergleicht Pischel áriantam rájam in 5, 54, 14 yūyam rayım maruta spārhavīram yuyam fsim aiatha samaiipram | yūyam arı antam bharataya vayam vuyam dhattha rayanam śrustymántam. Um die Bedeutung von arrant festzustellen, argumentiert Pischel so 'Die Grund bedeutung von arrant und arran 1st ,eilend', ,schnell', und was man unter einem "schnellen Reichtum" oder einem "eilenden Besitz" zu verstehen hat. lehren uns andere Stellen deutlich Genau entsprechend dem arvan vajah ıst taranır bhojah 4, 45, 7 und erlauternd treten ein anarıd ıdjah 2, 6, 5 und dustaro rauh 1, 79, 8 7, 8 3 9, 63, 11 Was .durchdringt' oder .unaufhaltsam' oder .unuberwindlich' ist, wird .stark' sein und so finden wir rayér vájesv ávrtah ,an Kraft ungehemmter Reichtum' 6, 14, 5, saustho rajah 5, 44, 10. rarsisthah susmi rayih 3, 16, 3, susmintamo rayih 2, 11, 13 und nebenemander zajah pratarano brhan 2, 1, 12, wozu das gleich folgende rayîr bahulah zu vergleichen ist "Eilender Reichtum" ist also — un gehemmter" — "starker" — "großer" Reichtum — rayîr mahân 9 40, 3"

Die Bedeutung eines unbekannten Ausdrucks dadurch zu ermitteln. daß man ihn mit einem in gleicher oder ahnlicher Umgebung auftretenden Ausdruck identifiziert, ist eine Methode, der man bei der Interpretation des Veda nicht entbehren kann Allein man sollte sich immer daruber klar sein, daß sich auf diese Weise im gunstigsten Talle die Bedeutungssphare feststellen laßt, der das unbekannte Wort angehört, daß aber immer auch die Gefahr besteht, zu völlig falschen Resultaten zu kommen, wofern nicht andere Momente stutzend hinzukommen. Besonders bedenklich wird diese Methode, wenn zwei Worter über eine Reihe von anderen hinuber miteinander identifiziert werden, sprachliche Ausdrucke decken sich in den seltensten Fallen wie mathematische Größen. In unserem Falle kommt hınzu, daß taranı und pratarana, die gleichsam den Übergang von 'eilend' zu 'groß' bilden sollen aus der Reihe ausscheiden In 4, 45, 7 ist gar nicht von 'durchdringendem Reichtum' die Rede der Dichter ruhmt vielmehr den Wagen der Asvins, yéna sadyah pari rajāmsi yāthó havismantam taranim bhojam accha 'mit dem ihr in einem Tage die Raume durchfahrt zu dem mit Opfergabe versehenen unverdrossenen freigebigen Spender' Und wenn ın 2, 1, 12 von Agnı gesagt wırd tıám ıdjah pratarano brhann ası, so bedeutet das doch wohl 'du bist vorwartsbringender großer Gewinn'

Wenn ich somit auch Pischels Deutung von arrantam rajam als 'großen Reichtum' als verfehlt betrachte, so ist es doch schwer zu sagen, was denn der Ausdruch besagen soll Ludwig wollte es als 'einen Renner als Kraft'

<sup>1)</sup> Nach Bergaigne, Rel 16d 2, 405, scheint roja in unserer Stelle 'le but assigne au cheval' zu bezeichnen, ich weiß nicht, wie das zu verstehen ist

fassen, Bergaigne übersetzte 'un cheval, comme richesse ou comme butin' Man könnte, wie Pischel bemerkt, auch an 'Roß (und) Reichtum'!) denken Aber dagegen hat Pischel selbst schon mit Recht eingewendet, daß åriantam idjam deutlich dem rdjänam šriistimantam, und wir können linizufugen, dem rayim sparhaviram entspricht, so daß arrantam Adjektiv sein muß Allenfalls könnte man ariantam idjam als 'schnellen Gewinn' im Sinne von 'schnell kommenden Gewinn' fassen oder 'rennenden Gewinn' als einen kuhnen dichterischen Ausdruck für 'Gewinn an Rennern (Rossen)' betrachten Das alles erscheint aber doch sehr gekunstelt Ich wurde am liebsten glauben, daß hier einmal ein Fall der oft mißtrauchten Haplologie vorliegt, daß ariantam mit Silbenausfall für arianiamam steht, so daß ariantam vägam genau dem ašvaiantam vägam in 8, 2, 24, 10, 47, 5 entsprechen wurde

Mag man meiner Erklarung zustimmen oder nicht, man wird zugeben mussen, daß arvantam vajam ein recht unsicherer Ausgangspunkt fur die Erklarung des våjam nå hesantam ist. Um hesant als ein Synonym von arrant 'eilend' = 'stark, groß' fassen zu können, erklart Pischel es als eine Bildung vom Aoriststamm von hi, der in prå ahesata 9, 22, 1, sam ahesata 9. 71. 5. ahesata 9 73, 2 86, 25, pra hise 7, 7, 1 vorliegt Es mag dahin gestellt sein, wieweit man die Formen für die Bedeutung 'eilen' in Anspruch nehmen darf, so zweifellos, wie Pischel meint, scheint mir das auch in 9. 22. 1. 73, 2, 86 25 nicht zu sein und für 7, 7, 1 und zogernd auch für 9.71.5 nimmt Pischel selbst die Bedentung 'in Bewegung setzen' an Jedenfalls aber ist doch die intransitive Bedeutung sich in Bewegung setzen' und, wenn man will 'eilen' an die mediale Form gebunden, und so mußte man doch erwarten daß eine Partizipialbildung von hi in der Bedeutung 'eilend mediale Endung zeigen wurde Das hat auch Olden berg. Rgveda 1, 366, gefuhlt Er stimmt zwar der Pischelschen Ableitung von hésant zu"), will aber ubersetzen wie vorwarts treibende Schnelligkeit (im Wettlauf)' Wenn ich die Anmerkung 1, 45 richtig verstehe, ist er geneigt, peru in unserer Strophe von dem retas zu verstehen, 'trotz der Bizarrheit, daß ein Weib Subjekt (von pra asyasi) ist' Oldenberg laßt also den Dichter sagen, daß die Erde ihr retas fortschleudert wie vorwarts treibende Schnelligkeit im Wettlauf ein Diktum, das ich weder diesem noch einem anderen vedischen Dichter zutraue

Ganz andere Wege ist Geldner gegangen Er setzt im Glossar fur rdja an unserer Stelle die Bedeutung 'Flugel, fur hes 'rauschen' an und

<sup>1)</sup> Pischel sagt ungenau 'Rosse (und) Reichtum und scheint diese Auffassung Bergaigne zuzuschrieben

<sup>\*)</sup> Oldenberg 'vervoll-tundigt Pischela Nachwes indem er noch auf 0 13 6 atgå highn i al leightir aegram vijasatave, 0 64, 29 hinvand leightir yota å vigam vily skratil v 86 3 diyo nal vigand olds i figam area vervevet. Ich verste he nicht, in wis firn diese Stellen etwas für die Aufklitung von vigam na leantam beitrigen können, insbesondern wenn man die Worte vin Oldenberg auffalt.

bemerkt zur Erklarung im Kommentar Die Wolken sind gleichsam die Flugel der Erdgottheit. Abgesehen davon, daß ich nicht glaube, daß in der Strophe überhaupt von Wolken die Rede ist, ist die Bedeutung 'Flugel' für idja im Veda mehr als zweifelhaft<sup>1</sup>). Hier ist sie geradezu unmöglich, denn hes wird ausschließlich von dem Wiehern des Pferdes gebraucht Wenn der Dichter aber den peru, den die Erde vorwarts schleudert, mit einem 'wiehernden Flugel' verglichen hatte, wurde er doch vielleicht auch bei indischen Hörern kein Verstandnis gefunden haben

Nun bin ich allerdings überzeugt, daß hésant nur Partizip von hes 'wiehern' sein kann, das zuerst wieder Ait Br 6, 8 (tad yathabhihesate pipāsate ksipram prayacchet) erscheint, daß aber der ratselhafte Ausdruck idjam ná hésantam sich in ganz anderer Weise erklart, als man bisher geglaubt hat RV 2, 43, 2 wird der Weissagevogel gebeten visera ran sısumatır apıtyā sarıato nah sakune bhadram a vada visvato nah sakune punyam å rada Geldner ubersetzt 'Wie ein hitziger Bulle (brullt), wenn er zu den Mutterkuhen kommt, so verkunde du uns von allen Seiten Gluck. o Vogel, von uberallher verkunde uns Gutes, o Vogel' Es laßt sich natur lich nicht bestreiten, daß visä vän 'ein zeugungskraftiger Stier' bedeuten könnte, andererseits ist vānn aber doch ein gewöhnliches Wort für Pferd. und Wörter fur Pferd mit dem Zusatz visan bezeichnen im Veda den Hengst<sup>2</sup>) Ebensogut könnte also auch Sāvana recht haben, wenn er trsā tān durch 'brunstiger Hengst' (secanasamariho 'śiah) und dementsprechend sisumatih als Stuten erklart Roth im PW (unter visan) und Ludwig haben sich ihm angeschlossen, wie ich glaube, mit Recht Der ersä väjt kann hier zum Vergleich nur deshalb herangezogen sein, weil der Laut, den er ausstößt, wenn er sich unter die Muttertiere mischt, als gluckbringend galt Tatsachlich wurde aber in spaterer Zeit das Wiehern des Pferdes so angesehen In Jagaddevas Svapnacıntāmanı 1, 135 heißt es gitadhranitedadhranigajabrmhitasimhanādahayahesāh | yo bhršam ākarnayati prajāyate lasya subhalābhah und in Vasantarājas Sakuna hesāraram muñcati tāmato yah . tungam turangah sa padam dadāti3) Diese Anschauung ist aber viel alter Whh 3, 161, 26 wird das siegbringende Gewieher der Rosse des Kubera erwahnt, hresayāmāsur anyonyam hresitair eijayāvahaih Unter

<sup>1)</sup> Geldner hat sie an den anderen Stellen wo er sie fruher annahm, wieder aufgegeben, doch vgl die Note zu Ü 3,26 4

<sup>1)</sup> Ascam treanam 1, 118, 9, treno ascasya 1, 164, 34 35, 5, 83 6 ascasya trenah 1, 116, 7, ascasah (ascah) trenah 1, 116, 7, ascasah (ascah) trenah 1, 118, 2, 6, 29, 2, 8, 1 9, 8, 23, 11, 476bhr ascanh 7, 69, 1, ascandam trenam 8, 46, 29 uwa Ebeno 14 the der hau figen Verbindung von trean und hári (3 35, 5 43, 4, 7, 19, 6, 8, 4, 11 14, 13, 23 dinken, und schließlich bezichnet auch trean alkin oft genug din Henget zu denken, und schließlich bezichnet auch trean alkin oft genug din Henget zu B 1, 186, 5, 3, 35, 3, 4, 2, 2, 4, 6 9, 7, 71, 3, und noch Hemacandra, An 2, 281f führt es in dieser Bedeutung auf

<sup>3)</sup> Angeführt von Hultzsch-Prolegomena zu des Vasantaraja Çakuna, S 71f

den Vorzeichen des Sieges, die Vyasa Mbh 6, 3, 65ff aufzahlt, wird auch das angenehm klingende Gewieher der Rosse erwahnt (V 69) alamkaraih Paracash ketubhis ca sukhapranadasi hesitasi va hayanam | bhrausmati dusprativil sanina vesam camus te rijavanti satrun Mbh 4, 46, 24ff zählt Drona die ungunstigen Vorzeichen auf, die sich im Heere des Duryodhana vor dem Kampf einstellen Der Text der Ausgabe ist in diesem Abschnitt. wie schon der abrupte Eingang zeigt, luckenhaft. In den verlorengegangenen Versen muß Drona auch von den fur die Pändavas gunstigen Vorzeichen und darunter von dem Wiehern der Rosse des Ariuna gesprochen haben!) denn Karna") wendet sich in schneidendem Hohne dagegen (4, 47, 23) hresitam hy upasrniane drone sariam tighattitam wenn Drona das Gewicher hört, 1st alles zusammengebrochen', und er schmaht das Omen als Aberglauben asvanam hresitam srutva kah prasamsaparo3) bhavet | sthane vapi erasanto va sada hresanti vajinah Wenn Magha Sis 17, 31 in der Schil derung von Krenas Heer sagt, daß 'die Siegesrosse wieherten' (vanaturaga nhesire) so zeigt er, daß ihm die Anschauung über das Wiehern bekannt war

So erklart es sich auch, daß beim Asvamedha auf das Wiehern des Opferrosses Wert gelegt wurde Das Gewieher wurde als Vertreter des Stotra angesehen und man lockte es hervor, indem min dem Rosse Stuten vorführte siehe Käty Śrautas 20 5 4 radabā darkayaty abhirassil tat stotram und ausführlicher Läty Śrautas 9 9,191 sarpalsu yayamāna ud gālaram bruyad udgatar apa trairine satena can islena casvo ma udgālayatuli akvam ākramayya vadabām darsayeyuh | tam yadābhikranded atha yayamana udgālaram brūyad udgatar upa trāhvaye satena carva niskena ca tram eva ma udgālayatuli

Die professionellen Naimittikas haben dann das Gewieher, dis den Tod des Feindes oder Sieg prophezeit nach seiner Art und dem Ort wo es erschallt genauer bestimmt So gibt Varähamihiri Brhats 92 71 an krauncavad ripuvadhaya hesitam grivayā ti acalaya ca sonmukham | snig dham uccam anunadi hritavad grasaruddhavadanus ca tūjibhih || purnapātra dadhivi pradevatā gandhapus paphalakancanādi vā || dravyam istam atha va param bhaved dhesitām yadi samipato jayah Ein Pferd das das Gewieher eines anderen Pferdes erwidert bringt seinem Herra bald Gluck (Brhats 92 13 anyaturagam pratihesate yo 'srah sa bhartur aeriat pracinoti lakimim) Die Naimittikas lehren dann weiter daß unter gewissen Bedingungen das Gewieher auch Ungluck anzeigen konne So soll es Gefangenschaft und Niederlage voraussagen wenn die Pferde bei Sonnenaufgang am Mitteg, bei Sonnenuntergang und um Mitternacht wiehern und dabei nach der

<sup>1)</sup> In der Kumbakonam Ausgabe 4 46 14 findet sich ein Hinweis darauf abridam seinnellm sich erhöhen im pakraksonim i ednarasya rathe diego nisronah bruyate mahdin. Is ascheint mir aber, daß die Strophe spater hinzugefligt ist.

<sup>\*)</sup> In C vielmehr Duryodhana da der Vers 4 47, 20 \* b von B hier fehlt

<sup>2) \</sup>gl 4 47,27 katham vd sa praśusyate

der Sonne gegenuberstehenden Richtung¹) blicken (Brhats 92, 10 sandhyāsu diptām avalokayanto hesanti ced bandhaparājayāya), und unter den ungunstigen Vorzeichen wird das übermaßige, das leise und rauh klingende Gewicher genannt (Brhats 92, 11 atīra hesanti vrasadantı väträm bhayāya drstāh)2) Das sind indessen sicherlich nur dınal.harası.arāk ca spatere Klugeleien der Auguralwissenschaft, die über die eigentliche Bedeutung des Pferdegewiehers nicht tauschen durfen

Auch bei Persern und Germanen galt das Wiehern des Pferdes als gunstiges Zeichen Herodot 3. 84f erzahlt, wie die sechs vornehmen Perser nach der Ermordung des Magiers über die Konigswahl die Verabredung treffen ότευ αι ο Ιππος ήλιου έπανατέλλοντος ποωτος φθεγξηται έν τω προαστείω αὐτῶν ἐτιβεβηκότων, τοῦτον ἔχειν τὴν βασιληίηι, und wie dann der schlaue Stallknecht des Dareios den Hengst seines Herrn dadurch in der Vorstadt zu wiehern veranlaßt, daß er ihn am Abend vorher dort mit einer Stute zusammenbringt, ebenso Justinus 1, 10 Von den Germanen berichtet Tacitus, Germ 10 proprium gentis equorum quoque praesagia ac monitus experiri Publice aluntur isdem nemoribus ac lucis. candidi et nullo mortali opere contacti, quos pressos sacro curru sacerdos ac rex vel princeps civitatis comitantur hinnitusque ac fremitus observant Nec ulli auspicio maior fides, non solum apud plebem, sed apud proceres, apud sacerdotes, se enim ministros deorum illos conscios putant. Und genau so wie bei den Indern galt bei uns, wie Grimm, D Myth 2,548f, be merkt, noch im Mittelalter das Wiehern als ein Vorzeichen des Sieges, und wenn sich die Rosse ihrer freudigen, mutweckenden Stimme enthielten, der Niederlage Grimm verweist dafur auf eine Stelle aus der Reimchronik von Flandern (hrsg von Kausler 7150ff ), wo der Zug des französischen Heeres in eine ungluckliche Schlacht gegen die Vlamingen geschildert wird

ende neder commende de rechte wege sone was onder theere gliehort peert neyen weder no voert

Im Volksglauben wurde das Pferdegewieher auch sonst im allgemeinen als gunstig angesehen In Grimms D Myth 3 442 wird aus der Chemnitzer Rockenphilosophie angefuhrt 'wer pferdegewicher hört, soil fieißig zu hören denn sie deuten gut gluck an 'Übermaßiges Wiehern gilt allerdings auch als schlechtes Vorzeichen genau so wie in Indien Birlinger, Volksthumliches aus Schwaben 1, 121 teilt aus Ertingen mit Wenn ein Pferd auf dem Antritt zu einer Reise ohne naheren Grund viel wiehert, "weinelet", soll man lieber umkehren Es bedeutet nichts Gutes<sup>2</sup>)

<sup>1)</sup> Von der dipte Gegend kommt stets Unglick

<sup>\*)</sup> Zu allen die en Angaben führt Bhattotpala in seinem Kommentar zur Brhats Parallelen aus einem anderen Werke an

<sup>1)</sup> Das Achten auf das Pferdegewieher mag da es sich gleichmaßig bei Ariern und Germanen findet bis in die indogermanische Zeit zuruckgehen Auch bet den 49 6402 Liders, Kleine Schriften

Das Rindergebrull scheint in der indischen Auguralkunde eine viel geringere Rolle gespielt zu haben. Allerdings wird in dem Kulisegen RV. 6, 28, 6 von den Kuhen gesagt bhadrám grhám Irnutha bhadravācah 'ihr schafft dem Hause Gluck, ihr mit der gluckbringenden Stimme 1)' Ebenso wird es spater als ein gunstiges Zeichen angesehen, wenn die Kuhe brullend heimkehren. Brhats 91, 3 agacchantuo tesma bambhararena garah suuh Aber im allgemeinen bedeutet das Brullen der Kuhe eher Ungluck und auch das Brullen des Stieres ist nur, wenn es nachts ertönt. gunstig. Brhats 91, 2 akarane krosati ced anartho bhayaya ratray i rsabhah sırāya 'wenn eine Kuh ohne Grund brullt, kommt Unheil Brullt sie in der Nacht, so verkundet sie Gefahr Ein Stier aber, der bei Nacht bruilt. bringt Gluck' Dazu stimmt Visnudharmott in Adbh 644 = Agnipur 231, 21 bhayāya srāmino jneyam animittam rutam garām | niśi caurabha yāya syāt, Garga in Adbh 642 = Agnipur 231, 22 śwaya svamino rātrau balırardo nadan bharet²), und ım wesentlichen auch Vasantarājas Śāk, wo unter den gunstigen Vorzeichen noch das Gebrull des wutenden Stieres und das leise Brummen der Kuhe bei Nacht genannt werden, unter den ungunstigen das Brullen vieler Kuhe bei Tage vāmo 'nulomas ca ravah khurena srngena cagre khananam prihivuāh | prasasuate daksinatas ca cestā tathā nisithe ninado vrsasya || bhambharavo vāmadiši stasiddhyai siddhyai garām syur nisi humkrtāni gāro nisithe sarara bhayāya bhayāya bahryo dinase ratantuah3)

Ich glaube daß wir nach alledem vrsā tāji in 2, 43, 2 wohl mit Sicher heit auf das Pferd beziehen und sehon der rgvedischen Zeit die Anschauung zuschreiben durfen, daß das Geweiher des Pferdes Gluck, Gewinn, Sieg bedeutete Ich glaube, daß wir dazu um so mehr berechtigt sind, als dadurch auch eimige andere Außerungen in den Liedern, wie mir scheint, einen tieferen Sim bekommen In 2 11, 7—10 haben wir eine Schilderung des Vrtra Kampfes Sie beginnt mit den Worten har nu ta indra väjayantä ghriascutam sväram asvärstam 'deine bedein den Sieg erstrebenden Falben, o Indra, haben den schmelzbuttertriefenden Schall erischallen lassen'

Slawen wurden in vorchristlicher Zeit überall Pferde als Orakelitere benutzt, es wurde aber nicht aus ihrem Gewieler geweissagt sondern aus der Art, wo sie in den Bodien gesteckte Spieße überschritten Ahnlich war das Pferdeorakel durch das bei den Liven und ihren Nachbarn ermittelt wurde, ob ein Blutopfer den Göttern angenehm wäre oder nicht, siehe Ersch und Gruber unter Orakelpferde In der Laustz horcht am Wehnachtsabend das Mädchen an der Tur des Pferdestalles, wenn en Pferd wichert, so verheiratet sie sieh im nichtsten Jahre (Hopf, Therorakel und Orakelthiere, S 73f) Ob das ursprunglich slawisch oder aus germanischem Glauben über mominen ist laft sieh wehl kaum entscheiden

<sup>1) \</sup>cl auch 6 28 1 d gdro agmann uta bl adram akran

<sup>1)</sup> Du beiden Zitate nach J von Negelein Traumschlussel des Jagaddeva

<sup>3)</sup> Angeführt von Hultzsch a a O S 72

Ghrtascut wird das Gewieher hier genannt, nicht weil es, wie Sāj ma meint, der Donner der Wolke ist, der den Regen strömen laßt, sondern weil es den bildigen Gewinn des ghrth, des Wassers, vorhersagt 1, 36, 8 wird mit Bezug auf die Eroberungs und Beutezuge der Vater gesagt ghnanto irtram ataran rödasi apa uru ksupäya cakrire | bhutat kane visä dyumny dhutah lråndad asio gdiristisu "den Feind erschlagend schritten sie über Himmel und Erde und die Wasser, weites (Land) haben sie sich zum Wohnen gemacht Bei Kanva ward der Stier glanzend, als er (mit Schmelzbutter) begossen war, das Roß wieherte bei den Beutezugen um Rinder "Sicherlich ist das Roß hier ebenso wie der Stier auf Agni zu beziehen, wie der Dichter dazu kam, gerade das Bild des wiehernden Rosses hier zu brauchen, versteht man aber doch erst, wenn man weiß, daß das Wiehern des Rosses Sieg und Gewinn kundete So aufgefaßt paßt die Außerung gut in den Zusammenhang des Liedes, das, wie VV 2, 4, 10, 12, 13, 17 zeigen, ganz von dem Gedanken an Siegerlangung beherrscht ist

Der Glaube an die gunstige Vorbedeutung des Pferdegewiehers wird dazu beigetragen haben, daß man Agni auch sonst gern mit einem wiehern den Roß verglich 1), und vielleicht gelingt es unter Berucksichtigung dieser Anschauung, auch der Eingangsstrophe des Marut Liedes 5, 59, 1 einen Sinn abzugewinnen Sie beginnt nra ra spal akrant suvitava davané 'rca due pra prihavad riam bhare Schwierigkeiten macht hier die Mehrdeutig keit des akran Oldenberg ist überzeugt daß akran nur von kr kommen könne, er erklart daher spat fur eine Interjektion') Aber eine solche ist nirgends bezeugt In 8. 61. 15 indra spal utá vrtrahá paraspá no varenyah kann spat doch nur 'Spaher' sein, und in 10, 35, 8 visvā id usrā spal ud eti saryah paßt die gleiche Bedeutung vortrefflich, Oldenberg selbst gibt das Rgveda 2, 125 zu Also wird auch in 5, 59 1 spat 'Spaher' und das dazugehörige pra akran 3 Sing sein Nun zeigt die 3 Sing des Aorists von krand allerdings viermal im RV die Form des s Aorists dkran 9, 64, 9, 9, 97, 40, akran 9, 69, 3, sam akrān 2, 11, 8 Man hat daher akran zu kram ziehen wollen Allein bei den Wurzeln auf n, m, nd sind die 2 und 3 Sing der beiden Aoriste offenbar schon in alter Zeit durcheinandergeworfen worden, da sie sich nur durch die Quantitat des Vokals unterschieden Auch in 7, 5, 7 trám bhuranā janayann abhi krann apatyāya jātavedo dašasyan kann abhi kran doch nur zu krand gehören, es ist zu übersetzen 'die Wesen zeugend wieherst du (Agni ihnen) zu, zur Nachkommenschaft verhelfend, du Wesenkenner3)' Ebenso finden wir von skand adhiskan RV 10, 61, 7, aslan, slan VS SB KS GB Vait, aber aslan, slan KS MS TB TA Ap\$ \$\$4) Andererseits ist gerade von kram, soviel ich weiß,

<sup>1)</sup> Z B 1, 58, 2, 173 3, 3 26, 3, 7, 5, 7 2) Vgl SBE 32 349

Auch hier durfte das Wichern Agnis hervorgehoben sein, weil es ein gunstiges Vorzeichen für die Fortpflanzung des Geschlechtes ist

<sup>4)</sup> Siehe die Stellen in Bloomfields Konkordanz unter askan gam reabho yurd.

sicher nur dkran KSA TS TB ApS bezeugt1) Es scheint mir danach der Ableitung von akran in 5, 59, I von krand nicht nur nichts im Wege zu stehen, sie muß sogar als die wahrscheinlichere gelten. Es fragt sich, wer der spat ist Nach Graßmann und Bergaigne 2, 378 scheint darunter der Blitz verstanden zu sein, das ist nicht mehr als eine Vermutung Sehen wir uns die Marut Lieder des Syavasva 5, 52-60°) an, so finden wir, daß zwei von ihnen, 5, 56 und 5, 60, mit einer Anrufung Agnis beginnen. Agni ist überhaupt der einzige Gott, der in diesen Liedern neben den Maruts erwahnt wird (5, 58, 3, 60, 6-8), wenn man von dem farblosen rudrāsa indrarantah in 5, 57, I absieht Ludwig hat daher gewiß recht, wenn er in dem spat Agni sieht Allerdings tritt Agni sonst nicht als Spaher der Maruts auf Man wird daher tah als objektiven Genitiv fassen mussen. ahnlich nennt der Dichter in 4 13, 3 die Sonne spasam visrasua aggatah 'den Beobachter der ganzen Welt' Auf keinen Fall ist aber tah, wie Sa vana will mit suritana darane zu verbinden. Suritana darane ist entweder ım allgemeinen Sinne zu verstehen wie in 5, 57, 1, 59, 4, wo von dem Kommen der Maruts suntdya surndya danane gesprochen wird, oder es ist insbesondere auf das Gelingen des Liedes zu beziehen, das der Dichter vortragen will Bei dieser Auffassung wurde sich der sonst ganzlich fehlende Gedankenzusammenhang zwischen den beiden ersten Padas einstellen und außerdem die genaue Parallelitat zu 5, 60 1 ergeben wo Agni gebeten wird, den Gluckswurf auszusondern, d h dem Dichter zu helfen das Lied zustande zu bringen ile agnim siavasam namobhir iha prasatto ti cavat kriam nah | ráthair iva pra bhare vajayadbhih pradaksinin marutam stomam rdhuām Ich ubersetze demnach in 5 59 1 Nach euch ausspahend hat er aufgewiehert um Gluck zu geben, ich will dem Himmel singen der Erde trace ich die Wahrheit vor?

Haufiger noch als Agni wird Soma mit einem wiehernden Roß ver giben und ein paarmal heißt es dann daß er Gewinn oder Beute zu sammenwiehern möge, so 9 64 3 akro na caktado vreä sam gd indo sam arvatah | 11 no rayé duro trdhi 'wie ein Pferd mögest du der Stier³) ums Kuhe und Rosse zusammenwiehern o Indu Öffne uns die Tore zum Reich tum', 9, 90 4 apah sisäsann wusah star ghh aam cikrado maho asmabhyam vijān 'die Wasser zu gewinnen suchend die Morgenröten das Sonnenlicht die Kuhe wiehere uns große Gewinne zusammen' Wir werden danreh duch 9 67 4 harri vijam acikradad ubersetzen mussen 'der Falbe hat Sieg

askann adhita pritjani askan parjanyah jirthilim askan ajani pritjani askan parjani askan thauh prithilim askan somo skan drapens te dyam ma skan

<sup>1)</sup> Siele die Stellen a a O unter ähren voll kramair atyakramid voll ähren voll prihicim ähren volly antarikram

<sup>1) 5 61</sup> durfen wir hier beiseite lassen da es einen besonderen Charakter bat
1) erfel steht hier nur, weil das Lied 9 64 1-3 mit dem Wort ergan spult

gewichert', nicht etwa wie z B Graßmann 'schon wiehert nach dem Kampfpreis er ')' Auch von Indra heißt es einmal 10, 96, 10 dtyo na vdjam haritäm acikradat 'wie ein Roß hat der Talbenheir Sieg gewichert<sup>2</sup>)' Die Sieg oder Gewinn wiehernden Rosse der vedischen Lieder sind aber doch sicherlich nichts anderes als die Rosse, die nich dem Epos hresitair vija-yātahaih 'mit Sieg herbeifuhrendem Gewieher' wiehern

Was hier durch rajam krand, 1st in 5, 84, 2 durch rajam hes ausgedruckt, die Erde schleudert also das befruchtende Naß 'wie ein Sieg wieherndes (Roß)' oder 'als ob es Sieg wieherte' vorwarts Der Vergleich von flutenden Wassermassen mit vorwarts sturmenden Rossen oder Wagen ist den vedischen Dichtern gelaufig, 5.53,7 tatrdanah sindharah ksodasa rajah pra sasrur dhenato yatha | syanna asta rvadhrano rimocane 'die (Himmels ) Ströme, erbohrt, sturzten mit ihrem Schwall in den Luftraum wie Kuhe, wie Rosse laufend am Ausspann der Fahrt', 1, 130, 5 tvam vithā nadya ındra sártaté 'cchā samudrám asrjo rathām na rājayato ráthām na 'du, Indra, heßest die Flusse los, um nach eigener Lust zum Meere zu laufen wie Wagen, wie nach dem Siegespreis strebende Wagen', 8, 12, 3 yena sındhum mahir apó rathām ıra pracodayah '(der Rausch), mıt dem du (Indra) die großen Wasser wie Wagen zum Sindhu vorwarts triebst³)' Das Rauschen der Wasser aber wird auch sonst, je nach dem gewählten Bilde, durch Ausdrucke bezeichnet, die eigentlich Tierstimmen bezeichnen, wie nu (8, 69, 11, 70, 4) oder ru (6, 61, 8) 1, 54 1 heißt es von Indra ákrandayo nadyah Nadi wird AV 3, 13, 1 ganz richtig von nad abgeleitet das 1, 30, 16 usw auch vom Gewieher des Pferdes gebraucht wird yad adah samprayatir ahāv anadatā haté tasmād á nadyo náma stha

Nicht weniger umstritten als die Bedeutung von hesantam ist die von hesa in hesakratu in 3, 26, 5 wo die Maruts suhld na hesakratusah suddnanah genannt werden Nach Roth im PW bedeutet hesakratu zu brullen verlangend, gern brullend', nach Graßmann 'machtig brullend', nach Ludwig 'stark brullend Alle drei leiten hesa also von hes 'wiehern' ab, was ich für ausgeschlossen halte, da Löwen nicht wiehern Von Bradke, KZ XXVIII, 297, wollte hesa lieber zu einem hes, his stellen, von dem er annahm, daß es 'gluhen' bedeute Eine Wurzel mit dieser Bedeutung gibt es micht, aber auch davon abgesehen durfte der Vergleich der Maruts mit Löwen, 'die michtig gluhen (indem ihre Blitze mit dem funkelnden Auge des Raubtieres verglichen werden)', etwas befremdlich erscheinen Ebenso verfehlt ist Pischels Erklarung Ved Stud 1, 48 Er fuhrt hesak wie hesant auf den Aoristatamm von hiz zuruck, indem er sich auf Bildungen wie nésatama, néstr von nī, jesa von ji beruft Hesakratu soll 'gewaltige Kraft

<sup>1)</sup> Ludwigs Übersetzung 'der Gelbe hat Kraft gebrullt' kommt dem Richtigen

<sup>2)</sup> Hier laßt auch Ludwig den Herrn der Falben 'nach kraftigem Futter' wichern

<sup>3)</sup> Vgl auch 3, 1, 4

habend bedeuten mit der gleichen Sinnesentwicklung von hesa wie Pischel sie für hésant annimmt. Ich kann nach dem oben Dargelegten für hesa weder die Grundbedeutung 'eilig noch eine Entwicklung dieser Bedeutung zu 'gewaltig anerkennen aber auch kratu kann doch nicht 'Kraft in dem Sinn in dem es hier gebraucht sein mußte bedeuten. Wahrend Geldner im Glossar hesähratu als dessen Wille das Brullen ist seinen Willen (oder Mut) durch Brullen kundgebend erklarte gibt er es in der Übersetzung durch mutgetrieben wieder. Da er keine Erlauterung hinzufugt weiß ich nicht recht wie er diesen Sinn aus dem Kompositum herauslesen will das "rettrieben verrat daß er hesse wedenfalls von his antreiben ablieten will

Fur die richtige Deutung von hesakratu kommt es ebensosehr auf das kratu wie auf das hesa an Kratu bezeichnet die geistige Kraft nach der Seite des Intellekts wie des Wollens hesa ist nach dem Akzent zu urteilen eher Adjektiv als Substantiv wenn auch eine sichere Entscheidung nicht möglich ist. Ich leite es von einer Wurzel his verletzen ab die uns in der jungeren Form hims vorliegt Hesakratu wurde also der sein dessen Sinnen verletzend (oder Verletzung) ist der zu verletzen beabsichtigt. Wenn die Lowen hier hesakratarah genannt werden so ist das dem Sinne nach genan dasselbe als wenn im Pali Jat 536 2 der Lowe siho parahimsane rato genannt wird Prakirna himsrah kravyadah bezeichnet Visnu 44 10 die Tiergattung die wir Raubtiere oder reißende Tiere zu nennen oflegen und in demselben Sinne wird spater himsra in Verbindung mit nasu (Hal 5 46 Hem Abh 1216 Trik 264 Kavitamrtak 20) oder jantu (Kathas 60 38 Pancar 1 11 22) oder himsra schlechthin (Vai) 71 146 Ragh 2 27) gebraucht. In den Anfangen liegt diese Bedeutung von himsta aber schon im Raveda vor In 10 87 3 wird Agni der Raksas Töter himsra genannt als er gemahnt wird beide Fangzahne anzusetzen den oberen und den unteren wetzend also deutlich als Raubtier geschildert wird ubhóbhayavını upa dhehi dainstra himsrah sısanó taram param ca

Der Vergleich mit reißenden Lowen pißt aber auch gut fur die im Gewitter dahinsturmenden Maruts. Sie sind fürchtbur grausig anzusehen bhimdssamdråsh v 56 2 ghoravarpasah 1 19 5 64 2 fürchtbar grimmig bhimassa tuxmanyarah 7 78 2 ihr Sinn ist zornig krudhmi manansis. 7 56 8 jeder der das Sonnenlicht schaut fürchtet sich bei ihrer Fahrt iste o ydman blayate svardri. 7 58 2 man bittet sie das Geschöß fern zuhalten sanemy asmåd yuyöta didyum 7 56 9 So werden sie auch sonst bisweilen wegen ihrer Wut mit wilden Tieren verglichen. Sie sind an Sturke fürchtbar wie wilde Tiere mrgd nå bhimds tärsibhih 2 34 1 ihr Andrang ist michtig wie ein Bur fürchtbar wie ein wutender Stier flass i å romaru tah simiuvi åmo dudhrö gaur ira bhimayuh 7 56 3

Von seiten der Bedeutung laßt sich wie mir scheint Laum etwas gegen meine Auffassung von heelkrafte einwenden es fragt sich nur noch ob wir berechtigt sind hie als die altere Form der Wurzel Imm anzusetzen Der herrschenden Ansicht, daß himsati Desiderativ von han sei, ist zuerst wohl Wackernagel, Aind Gr 1, 44, 231, entgegengetreten Bartholomae. ZDMG 50, 720, hat sie verteidigt Eingehend hat dann Guntert, IF XXX, 106ff . die Frage behandelt Ich stimme Gunterts Ansicht, daß himsati keine Desiderativbildung sein konne, durchaus zu, da es nirgends desiderativen Sinn hat und außerdem nahämsa als Desiderativstamm von han seit dem RV bezeugt ist Dagegen spricht weiter, daß schon in der alteren Sprache Desiderativbildungen zu himsati, wie uhimsisanti SBr 9, 1, 1, 35, jihimsiset SB 9, 2, 1, 2, vorkommen Wackernagel, Ai Gr 1, 44, hat zu himsati hid 'zurnen' gestellt, das er auf \*his-d zuruckfuhrt Im Pali erscheinen neben himsati, himsa, vihimsati, vihimsa Formen mit e in der Wurzelsilbe viheseti, vihesa, tihesaka, die allerdings nicht direkt von einer Wurzel his abgeleitet zu sein brauchen, da sie sich aus vihimsayati usw erklaren lassen Eine Parallele bildet pr kesua neben kimsua aus kimsuka (Hem 1, 86) Neben himsati, vihimsati steht im Pali aber auch das damit vollig synonyme hetheti, inhetheti, das nicht nur in das Sanskrit der Buddhisten übergegangen ist, sondern auch im Dhatupatha mit dem Prasens hethati, hethate aufgeführt wird P hetheti konnte über \*hetthauati auf \*hitthauati und weiter \*histauati zuruckgehen, das eine Ableitung von \*histi sein könnte wie Lirtayati von Līrti Wahrscheinlicher ist es mir, daß sk hethati hethate aus \*hestati, \*hestate entstanden sind und daß sich p hetheti zu \*hestate verhalt wie p tethets zu sk testate Sk \*hestate wurde dann eine Prasensbildung von der Wurzel his sein, die ihre Parallelen in testate, dyotate, cetati usw hat1) So werden wir, wie mir scheint, mit Notwendigkeit auf den Ansatz einer Wurzel his gefuhrt

Guntert nimmt an daß von his ein Nasalprasens \*himsäti gebildet sei, dessen Alzent spater verschoben sei wie in dasati, sayati, sayati, armhati (neben drmhati), sumbhati (neben sumbhati) usw Er halt es fur möglich, daß die Alzentverschiebung in himsati unter dem Einfluß von nimsate sie kussen' erfolgt sei was ich für sehr unwahrscheinlich halte, da sich

eysellt Im ubrigen erklart Charpentier WZKM X.NX.107.heihalt zusammen gestellt Im ubrigen erklart Charpentier Desiderativ bildungen der indoranischen Sprachen, S. 737, daß er trotz Wackernagel und Guntert an der Ansicht, daß hims Desiderativ bildung von han sei festhalte Darüber ist michts weiter zu sagen Char Pentier führt zugunsten seiner Ansicht aber auch in daß die indischen Grammatiker hims so aufgefaßt hatten und somit die ganze indische Tradition' dafür spräche Da nicht anzumehmen ist daß gemand eine so schwerwiegende Behauptung einfach aus der Luft greift so stutzt sich Charpentier offenbar auf Quellen die mir unbekannt sind Ich möchte mich hier mit der Feststellung begnugen daß Papinis Werk; jedinstalls micht zu diesen Quellen gehort Im Panineischen Dhatupatha wird him himsdydm unter den rudhädayah (7 Klasse) und den dif reips der eurödayah (10 Klasse) auf sich Wirzel zumhehst nasalert. Pänins sebbit führt sie in 3, 2, 146, 167 als himso 6, 1, 188 als hims an Die Formen himsoyati, himselt ergebin sich nach den allgemeinen Regeln Hinsst wird von hims nach 6, 4, 23 erbidet, die sehwachen Formen himsanti usw nach 6, 4, 23

die beiden Formen, wenn sie auch reimen, der Bedeutung nach doch ganz fernstehen Über das s von himsalt spricht sich Guntert nicht aus, schließt man sich Wackernagels Ansicht an, daß s im Indischen auch hinter nasalem I, ä, f und hinter Anusvära, dem I, ä, f vorausgehen, zu s wird — und ich halte sie fur unbedingt richtig —, so wurde sich himsalt für \*himsalt nur durch die Beeinflussung durch das Adjektiv himsra, wo s lautgesetzlich ist, erklaren lassen Viel besser erklätt sich das s aber doch, wenn man mit Wackernagel annimmt, daß von his ein Prasens nach der 7 Klasse gebildet wurde Daß der Wechsel des Zischlauts von hinasts — \*himsanti ausgeglichen wurde, ist begreiflich, in pnästi — pimsanti, šinasti — šim santi ist der Ausgleich in umgekehrter Richtung erfolgt

Nun ist hinasti aber doch mehr als ein Postulat, es findet sich in der Sprache seit dem AV Bartholomae erklart es allerdings für unmöglich, dieses hinasti als eine ursprungliche Bildung anzusehen, da es erst vom AV an vorkommt, 'wahrend hims schon im RV steht' Guntert, der sich dieser Ansicht offenbar anschließt, sucht die Entstehung von hingsti durch die Annahme zu erklaren, daß sich nach dem Nebeneinander von vunakti - yuñiati, prnakti - prñcati, sinasti - simsati, ubhnah - umbhata, trnedhi -trmhanti u a neben himsati ein jungeres hinasti eingestellt habe. Dagegen laßt sich geltend machen, daß die Sprache in ihrem ganzen Verlauf bis in die Prakrits hinein, den umgekehrten Weg eingeschlagen hat vungati. priicati, simsati1) sind wie ubrigens Guntert selbst bemerkt, junger als nunalti, prnakti, sinasti und stehen auf einer Stufe mit Formen wie p bhindati, bhuñrati chindati usw. die von der 3 Plur aus die Sanskritformen bhinatti, bhunakti, chinatti usw verdrangt haben. Ich kann aber auch nicht zugeben, daß hinasti eine jungere Bildung sein musse, weil sie im RV fehlt. Im RV kommt uberhaupt keine Form von Prasens Sing des Verbums vor, wir wissen also gar nicht, wie in rgyedischer Zeit der Singular des Prasens lautete Warum sollte man aber eine Form wie hinasti nicht auch noch zu einer Zeit gebraucht haben, als man schon himsanti sagte? Daß das tatsachlich in rgvedischer Zeit der Fall war, wird aber doch mehr als wahrscheinlich, da soweit ich sehe, im ganzen Bereiche der vedischen Literatur mit einer einzigen Ausnahme vom Prasens Sing nur Formen nach der 7 Klasse vorkommen Die Stellen\*) sind hinasmi Kath 27,4, hinasti, hinasti AV 2, 12, 2 3, 5, 17, 7, 5, 18, 13, 15 5, 1-7, Kath 6, 7

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Die letzten beiden Beispiele ubhndh — umbhata triedhi — trinl anti bleiben hier besser unerwähnt da die alteren Formen von hinasti doch zu weit abbiegen als alle sie das Viuster für die Bildung hätten abgeben können. Übrigens schrebt Guntert hinasti — himsati Senasti, das auch sonst gelegentlich in der wissenschaftlichen Lateratur auftaucht, verdankt sein Dasein einem Druckfichler in Whitneys Wurzeln und S. 123.

<sup>3)</sup> Die hier und im folgenden gegebenen Lieten, größtenteils auf dem PW und Spezialklossaren berühend können naturlich keinen Anspruch auf Volletändigkeit machen, lassen aber doch die Richtlimen der Entwicklung deutlich erkennen

(bis), 6, 8, 7, 8, 10, 4, 12, 12, 19, 7, 21, 7, 23, 6, 24, 1, 24, 9, 28, 9 (bis), 34, 17, Maitr S 3, 1, 8, 3, 3, 6, Taitt S 5, 1, 7, 1, Taitt Br 2, 3, 2, 5, 2, 3, 4, 6, Ait Br 5, 1, 9, Sat Br 9, 2, 1, 2 (ter), Gop Br 2, 2, 10, Ait Ār 2, 5, Śānkh Ār 12, 25 27 28, Ait Up 2, 2, Brh Ār Up 1, 4, 11, 5, 5, 1, Mund Up 1, 2, 3 Himsati findet sich nur Sankh Ar 12, 22 26 mm Verse (nāsya tracam himsati jātaredāh, na śrāpadam himsati kimcanarnam). wo es sicherlich, wie Keith bemerkt, um des Metrums willen für hinasti steht, das in demselben Abschnitt in V 25 (namam rakso na pisaco hinasti). 27 (namam sarpo na prdālur hinasti), 28 (namam pramattam iaruno hinasti) erscheint Andererseits sind auch in der nachvedischen Literatur die Formen des Prasens Sing nach der 7 Klasse noch haufig genug hinasmi Bhatt 6, 38, hinatsi Mbh 1, 98, 161), hinasti Manu 2, 180, 5, 45 47, 6, 69, Mbh 6, 37, 28, 12, 58, 17, Mahabhasya 1, 2, 12, Ram 5, 67, 17, Susr Utt 50, 3, Kalpanam 16, 3, Vikramorv 1, 16, Brhats 41, 14, 57, 51, 78, 17, Brhajj 4, 20, 8, 23, Pañc Pūrnabh 3, 95 (ed Buhler 3, 105), Subhāsitārnava, Ind Spr 2 5504. Drstāntašataka, ebd 7275, Survadars 37, 1, upa hinasti Manu 11, 26 himsāmi findet sich Ram 4, 66, 17 (= B 5, 2, 22), himsati Sāmavidhānabrāhm 2, 3, 11°), Mbh 5, 38, 8, 12, 140, 68, 12, 277, 27

Aber auch abgesehen vom Singular des Prasens finden sich noch zahlreiche Formen, die zum Prasensstamme nach der 7 Klasse gezogen werden mussen oder können, so in RV himsanam 10, 142, 1, áhimsanasya 5, 64, 3, ım AV himste 12, 4, 13, áhimsatim 9, 3, 22 (metrisch gesichert) Der Form nach kann auch himsanti RV 6, 34, 3, AV 5, 19, 8 hierhergestellt werden, die Akzentverschiebung ist die gleiche wie in himsänäm, himste Aus der ubrigen vedischen Literatur gehören hierher himstah Taitt Br 1, 7, 5, 3, 1, 7, 10, 5, hinasāni Šat Br 6, 4, 4, 6, hinasat Šat Br 1, 7, 4, 16, 6, 4, 4, 6, hinasātah Sat Br 1, 1, 4 5, 2, 1, 15 (Text falschlich hinásāta iti), 17, hinasata (1) Mantrap 2, 17, 13, hinasan Mantrap 2, 17, 13, himsyat, him syat Maitr S 4, 7, 4, Sat Br 9, 2, 1, 2, himsydiam Sat Br 7, 1, 1, 38, himsyuh Sat Br 4, 6, 9, 1, ahinat Taitt Br 2 3, 2, 5, aus spiterer Zeit himsyat Katy Srautas 4, 12, 24, Manu 4, 162, 8, 279, 8, 288, 9, 316, Ram 4, 5, 30, 4, 18, 42 (= B 4, 17, 27), B 4, 8, 9, Mbh 3, 29, 6, 29, 27, 213, 34, 4, 15, 16, 12, 279, 5, 330, 18, Bhag Pur 6, 18, 47, Susr Sutr 25, 17, himsyuh Rām 2, 91, 9 (= B 2, 100, 8), 5, 30, 30 (= B 5, 29, 25), Mbh 1, 72, 12, Susr Sutr 19, 22, vihimsyuh Manu 8, 238, ahimsyuh Manu 7, 20 (v 1)

Die Formen von dem Prasensstamm nach der a Klasse scheinen weniger haufig zu sein Aus RV und AV laßt sich nur das Part Fem

¹) Ann hinatsi sutan iti = C 3911, wo hinasti Druckfehler ist. In der kritischen Ausgabe 1, 92, 47 hat der Herausgeber vielleicht mit Unrecht himsusi in den Text Evetti (Var hinatsi, en doder tram, tu) hannsi, en Annath). Mbh 3, 196, 9 steht die merkwurdige Form himsi in einem Prosasatz kim himsy andgasam m\u00e4m nt Nilakantha erkl\u00e4rt sie durch hinassi tudayasi. Man wird die Bestatigung durch die Handschriften abwarten mussen.

<sup>2)</sup> Das Werk ist trotz seines Titels ein Sutra Text

778

himsanti anfuhren, das in ahimsantih RV 10, 22, 13, AV 9, 8, 13-18 vor liegt1) Andere derartige Formen sind ahimsanta Tandyabr 21, 12, 2, ahımsanta Ait Ar 2, 1, 4, upahımsanti Ram 2, 9, 10, himsate Mbh 13, 94, 10, himseta Mbh 3, 206, 34, upahimseta Mbh 13, 98, 50, himsase Mārk Pur 132, 152)

Von der altesten Zeit an wird aber das Element hims bei der Bildung der allgemeinen Tempora und in der Nominalbildung verwendet, schon ım RV sınd himsit, himsista, ahimsyamanah, himsra belegt. Daß Panini und seine Nachfolger hims daher als Wurzel ansehen, habe ich schon S. 775. Anm 1. bemerkt

Meiner Ansicht nach hat das neue Prasens himsati und die daraus verallgemeinerte Wurzel hims ihren letzten Ursprung in der 3 Plur Pras himsanti In dieser Form wird auch zuerst die Akzentverschiebung ein getreten sein, die wir dann auch in den beiden anderen, vom schwachen Prasensstamm gebildeten Formen himsanam und himste (gegenüber him suft hymsuuh) finden Panini lehrt 6 1, 188 ausdrucklich, daß bei svan usw d 1 stap, stas, an und bei hims vor einem mit Vokal anlautenden lasarı adhatuka, wenn der Vokal nicht das Augment 1 ist, die erste Silbe be hebig betont werde Als Beispiel führt die Kasika svapanti, svasanti, himsanti an die also den Ton beliebig auf der ersten oder auf der zweiten Silbe trugen Derartige Akzentregeln Paninis beruhen offenbar auf der Beob achtung der gesprochenen Sprache, zu seiner Zeit schwankte man also noch zwischen himsanti und himsanti

Fur die von mir angenommene Entstehung der Wurzel hims lassen sich aber auch noch genaue Parallelen anfuhren von denen hier unv und pinv erwahnt seien Zu 3ya (31) pya (pi) wurde zunachst3) ein Prasens nach der 5 Klasse gebildet von dem Reste in pra ninosi 5 84 1. nince 4 21 8, pra pinvire Valakh 1 2 Part Act pinvan pinvantam pinvatim pinvalim AV 9 5, 34 Part Med pinvandh 9, 94, 2 vorliegen Die 3 Plur Pras lautet aber nicht, wie zu erwarten \*jinvanti \*piniánti sondern, genau dem himsanti entsprechend, mit dem Ton auf der Wurzelsilbe it neant: 1, 164, 51 pineant: 1, 64, 6, 5, 54, 8, 7 57, 1 Von diesen Formen aus haben sich die Prasensstamme jinga und pinga entwickelt von denen in der alten Literatur zahlreiche Formen vorliegen, sie entsprechen genau dem Prasensstamm himsa Und wie aus diesem das Element hims weiter zur Bildung der allgemeinen Tempora und in der Nominalbildung benutzt wurde, so finden wir auch zu den Pras jinrati pinrati die Perfektformen

<sup>1)</sup> Daneben wie oben bemerkt im AV ahimsatim

<sup>2)</sup> Lormon wie himsanti Linise (1 Sg Med ) sind doppeldeutig und mussen hier naturlich außer Betracht bleiben \*) Ob jindti mindti für ülteres \*jindti \*pindti oder \*jindti \*minati eingetreten

ist braucht hier nicht erörtert zu werden. Ich verweise auf Wackernagel Jacobi Festeabe, S 2

zymradhuh 1, 112, 6, pipiniathuh 1, 112, 12, das Tuturum jinisyasi Ait Br 7, 29, 2, das Part Pr Pass jinitäh') AV 19, 31, 7, parjanyajinidäm AV 4, 15, 13 und die Nominalbildungen dhiyamjinia 6, 58, 2 usi, iista jinia 6, 67, 7, dänupiniä 9, 97, 23, piniana 'bestimmtes Gefaß'

Neben hesa findet sich im RV auch hesas In 10, 89, 12 wird Indra gebeten ásmera udhya duá á srjanás tapisthena hésasa droghamitran Roth setzte im PW fur hesas 'Verwundung, Wunde' an, Graßmann übersetzte es mit 'Geschoß', Ludwig mit 'Lohe' Auch P von Bradke, KZ XXVIII, 297, glaubte fur hésas eine Bedeutung wie etwa 'Glut' annehmen zu mussen Ausfuhrlich hat Pischel, Ved Stud 1, 49 das Wort behandelt Er sieht in hésas, wie in hesa, eine Bildung vom Aoriststamm von hi mit der Grundbedeutung 'Eile' und meint, man konnte übersetzen 'vernichte die falschen Freunde mit flammendster Eile', auch wir sprachen von 'flammender' oder 'brennender' Eile, Hast u dgl, der Englander sage 'in hot haste' Ich muß gestehen, daß mir eine solche Ausdrucksweise im Deutschen nicht gelaufig ist, der englische Ausdruck ist allerdings ganz gebrauchlich aber man sollte doch nicht vergessen, daß damit noch nichts bewiesen ist Idiomatische Ausdrucksweisen, die sich in einer Sprache herausgebildet haben, konnen einer anderen völlig fremd sein, es scheint mir daß man insbesondere in der Heranziehung des Slang für die vedische Interpretation oft zu weit gegangen ist Immerhin hatte sich Pischel darauf berufen können daß ved osam 'schnell, bald', Naigh 2, 15 unter den ksipranāmāni aufgefuhrt, offenbar wie schon im PW angegeben wird, von us 'brennen' abgeleitet 1st Uhlenbeck, Et Wb, halt das allerdings fur nicht sieher, mir scheint aber die Herleitung durch Pan 5, 2 72 bestatigt zu werden. Dort wird gelehrt, daß an sita und usna das Suffix ka gefugt wird im Sinne von 'so handelnd', sitaka bedeutet danach soviel wie alasa, jada, usnaka soviel wie eighraharin, dalsa2) Ich möchte trotzdem bezweiseln daß der vedische Dichter von 'heißester Eile' sprechen konnte und Pischel scheint das selbst empfunden zu haben, denn er behauptet weiter, daß 'Eile' hier soviel wie 'Kraft', 'Glut' ser Er folgert das daraus daß der 'gluhende' oder 'gluhendste' Donnerkeil (tápusdána 2, 30, 4, asanım tapısthām 3, 30, 16) zugleich der 'gewaltigste', 'starkste' (ón stham vajram 4, 41, 4, der ebendort didyum 'leuchtend' heißt) und der 'fliegende', 'eilende' (vajrasya patane 6, 20 5, vajram 1, 121, 12) sei, so seien z B auch busthena hanmana 1, 33, 11 und tap sthena hanmana 7, 59, 8 durchaus identisch Ich kann hier nur wiederholen was ich schon oben gesagt habe, daß ich einer solchen mechanischen Identifizierung keine Berechtigung zuerkennen kann Wenn

<sup>1)</sup> Konjektur, die Handschriften haben jinratah

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Diese Bedeutungen von usnaka wofur zum Teil auch usna eintritt und filaka werden dann auch von den Lexikographen aufgeführt siehe Am 2 10, 18f (hier usna) Hal 1, 40 (hier usna) 2 232, Hem An 3, 10 95 Hem Abh 383f, Val 205 193f, 230 15 (hier usna)

Vedisch heşant, heşa, hesas

der eine Dichter an dem rayra die Glut, ein anderer die Kraft, ein dritter die Schnelligkeit hervorhebt, so geht daraus doch nicht hervor, daß diese Eigenschaften identisch sind. Auch was Pischel sonst über die Verwandtschaft der Begriffe der Schnelligkeit, der Starke und des Leuchtens oder Gluhens bemerkt, durfte für die Interpretation des Veda knum von Wert sein. Die Bedeutung 'Eile' für hésas berüht im Grunde auf der etymologischen Herleitung des Wortes, die ich nicht für richtig halte. Das Bei wort tapistha, das hésas empfangt, kann sie jedenfalls nicht stutzen. Für die Annahme einer Bedeutungserweiterung zu 'Kraft, Glut' liegt nicht der geringste Anlaß vor

Fur die Feststellung der Bedeutung von hésas scheint mir zunachst die Beobachtung von Wichtigkeit, daß an allen Stellen des RV, wo Formen von wadh mit einem Instrumental verbunden erscheinen, dieser das In strument, mit dem die Durchbohrung stattfindet, bezeichnet so außer in den nachher angefuhrten Stellen udyutā 1, 86, 9, tābhih (aśanibhih) 10, 87, 4, šarı ā 10 87. 6, tayā (šaravyayā) 10, 87, 13, tigiténa 2, 30, 9, arcisā 10, 87, 17, himena 8, 32, 26, tamasā 5, 40, 5 Es ist daher hochst wahrscheinlich, daß auch hesas die Waffe bezeichnet, mit der Indra die Verrater durchbohren soll Nun werden weiter die Waffen, mit denen die Götter ihre Feinde er schlagen oder durchbohren, 'gluhend oder 'heiß' genannt, so heißt es von Indra 3, 30 16 jahí ny esv asanım tapısthām, 3, 30, 17 brahmadı ise tapusım hetim asya, ebenso von Soma 6, 52, 3, von Indra und Soma 7, 104, 5 in drasoma vartayatam diras páry agnitaptebbir yurám asmahanmabhih | tamir vadhebhir aiarebhir atrino ni parsane vidhyatam, von den Maruts 7, 59, 8 tamsthena hanmanā hantanā tam, von Brhaspati 2 30. 4 brhaspate tanust sneva vidhya vrkadvaraso asurasya viran, von Agni 4, 4, 1 astāsi vidhya ralsasas tapisthath, 10, 87, 23 prati sma ralsaso daha | agne tigmena socisa tamuragrābhir rstibhih So spricht alles dafur, daß hesas 'Waffe' bedeutet und daß wir den Halbvers zu übersetzen haben 'Wie ein vom Himmel geschleuderter Stein durchbohre mit heißester Waffe die trugerischen Freunde' Hésas, von der oben erschlossenen Wurzel his gebildet, wurde soviel wie die himsrdsanih sein, die in dem Liede an Agni den Raksas Töter. ın 10 87, 5 genannt wird agne tvacam yatudhanasya bhindhi himsrasanır harasa hante enam 'Agni, spalte die Haut des Zauberers, der verwundende Donnerkeil soll ihn mit Glut erschlagen' Eine kleine Unsicherheit bleibt allerdings zunachst bestehen Hésas zeigt die typische Akzentuierung der Verbalabstrakta, nicht die der Nomina agentis Wir mussen also annehmen daß es zun ichst 'Verwundung' bedeutete, und es ware wohl möglich, daß in leiser Abweichung von den vorhin angeführten Stellen in unserem Verse gesagt ware 'durchbohre mit gluhendster Verwundung')' Es ist auch

<sup>)</sup> Fine ähnliche Unsicherheit zugt sich bei lanman. So gibt z B. Gelda r im Glosar für 1 33 11 tam indra öjethena hanmandhan für lanman die Bed utung 'Waffi, Kuik an, in sinner Übersetzung aber steht. Tindra ersehüge din mit sätäriste m

nicht zu leugnen, daß bei dieser Auffassung die Inkongruenz verschwinden wurde, die sich zwischen dem upamana und dem upameya ergibt, wenn man ubersetzt. 'Wie ein Stein durchbohre mit heißestem Geschoß die trugerischen Freunde.' Allein entscheidend ist das nicht. Wir durfen an einen vedischen Dichter nicht den gleichen Maßstab legen wie an einen Kavı der klassischen Zeit, und daß die neutralen as-Stamme auch zur Bezeichnung konkreter Dinge verwendet werden konnen, zeigen rödhas 'Damm, Wall', rasas 'Kleid', sadas 'Sitz', édhas 'Brennholz' usw ziehungen von hésas zu Worten in den verwandten Sprachen, die vielleicht ins Gewicht fallen könnten, scheinen mir zu fehlen Die Zusammenstellung mit gr. zaios 'Hirtenstab', gall lat gaesum, ahd. ger 'Speer' usw.1) halte ich nicht fur richtig; sie ist weder den Lauten noch der Bedeutung nach gerechtfertigt. Hésas, das nur dreimal im RV, vorkommt, ist offenbar ein Wort der Dichtersprache, das erst im Indischen gebildet ist2). Die Entscheidung uber die Bedeutung 'Waffe' oder 'Verwundung' wird von den beiden anderen Stellen, an denen das Wort erscheint, abhangen

In der Ableitung hésasvat findet sich hésas in 6, 3, 3 såro nå yåsya dršatir arepå bhirant yåd éti ŝucatās ta d dhih | hésasvatah ŝuridho nāyām aklóh kūtrā cið rancó tasatīr tanepāh³) Das Verstandnıs der Strophe wird durch die Dunkelheit von ŝurūdhah und nāyām erschwert. Fur nāyām ist eine völlig befriedigende Erklarung bis jetzt nicht gefunden, obwohl der Ausdruck oft behandelt ist, Geldner (Gloss) hat sich fur die Auffassung als nā ayām entschieden Fur die Frage, die uns hier beschaftigt, ist aber die Erklarung von nāyām von sekundarer Bedeutung, da mit nāyām aklóh offenbar ein neuer Satz beginnt Über śurūdh, das an zehn Stellen des RV, und zwar nur im Nom oder Akk Pl śurudhah, erscheint, hat Pischel, Ved Stud 1, 32ff, gehandelt Er kommt unter Ablehnung der fruheren Bedeutungsansatze 'starkende Tranke, Heiltranke, Heilkrauter, Balsam' (Roth), 'der Starke, der Held, starkender Trank' (Graßmann), 'Speise, Nahrung' (Ludwig) zu dem Ergebnis, daß ŝurūdh mit Ausdrucken wie is, rāli, tāja, rayī, rātna, tāsu, tārya an anderen Stellen wechselt und 'alles

Schlage ' Dagegen spricht 7, 59, 8 tapişthena hannanā hantanā tam doch wieder für die Bedeutung 'Waffe'

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Uhlenbeck, Aind Wb 362, Prellwitz, Etym Gr Wb <sup>2</sup> 500, siche die vollstandige Aufzahlung bei Walde Pokorny, Vgl Wb I, 528

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Fur vollig zweifelhaft halte ich ubrigens auch, wegen der Verschiedenheit der Grundbedeutungen, den Zusammenhang zwischen hi 'in Bewegung setzen' und his 'verwunden' Fur Erweiterungen der Wurzel gheis verweise ich auf Walde Pokorny a. a. O. I. 546

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Die Strophe ist ausführlich von Böhtlingk, Ber Sachs Ges Wiss, Phil Hiet Kl 55, 115ff, behandelt worden Ich möchte auf Böhtlingks Ausführungen nicht naher eingehen. In der Kritik früherer Erklarungen bisweilen zutreffend, bringen sie nichts Neue-, was überzeugend genannt werden könnte. Für hégasvalah kurüdhah will Böhtlingk hégasvalah kurüdhah 'prasselnde Speise' lesen.

Od 21, 416, die razea; διστού; Od 22, 3, 24, 178, das θοοι βελος Od 22, 83 oder auf die celeris sagilla römischer Dichter (celeri certare sagilla Aeneis 5, 485, celeres molire sagillas Ov Met 5, 367) zu berüfen, auch im spateren Sanskrit ist äšuga 'der schnell Gehende', ein gewöhnliches Wort fur Pfeil und wenn Roth recht hat, daß senä außer Heer auch Geschoß bedeutet, laßt sich dem äšuhésas auch äšusena in der Formel nama ašuse näya casurathäya ca Käth 17, 14 usw vergleichen Aber schon im RV wird Rudra 7, 46, 1 ksiprésu, Soma 9, 90, 3 ksipradhanian genannt und von Brahmanaspati 2, 24, 8 gesagt, daß er trifft, wohin er will, ksiprena dhanianä 'mit dem schnellen Bogen')' Gerade diese Ausdrucke scheinen mir, wenn auch nicht zu beweisen, so doch stark dafur zu sprechen, daß hésas in ašuhesas, und dann auch in den anderen oben besprochenen Stellen, nicht 'Verwundung', sondern Wäffe' bedeutet

Die Hauntschwierigkeit, die asuhesasa bereitet, liegt darin, daß ein Beiwort 'deren Waffe schnell ist' nicht zu dem Charakter der Asvins, wie er uns sonst im RV entgegentritt zu stimmen scheint, die Asvins sind helfende, rettende, aber nicht kampfende Götter Ist es aber wirklich so ganz ausgeschlossen daß ein Dichter auch einmal eine etwas abweichende Vorstellung von den Asvins zum Ausdruck brachte? Ich glaube, daß wir die Frage beantworten können Die Lieder 8 6-11 bilden wie die An ordnung nach Gottheiten und Verszahl zeigt eine geschlossene Gruppe<sup>2</sup>) Die Tradition teilt 8 6 und 11 dem Vatsa Kanva zu In der Tat wird 8, 6, 1 und 8, 11 7 Vatsa aus dem Geschlechte der Kanvas<sup>3</sup>) als Dichter genannt 8 7—10 werden anderen Kanvas zugeschrieben 8 7 dem Punarvatsa 8 8 dem Sadhvamsa 8 9 dem Sasakarna 8 10 dem Pragatha In 8 8 4 7 8 11 15 19 und in 8 9 1 3 6 9 nennt sich aber Vatsa Kanya wiederim selbst als Dichter, in 8 10 2 bezeichnet der Dichter sich nur als Kanva Wir sind unter diesen Umstanden sicherlich berechtigt das Lied 8 10 wenn nicht dem Vatsa selbst so doch jedenfalls einem Mitglied seiner Familie zuzuschreiben Nun nennt aber Vatsa in 8 8 die Asyins zweimal ertrahantamā V 9 arsprā srtrahantama V 22 purutra ertrahantama Das Beiwort 'die besten Feindestöter ist für die Asvins genau so auffallig wie ın 8 10 2 asuhésasā Es scheint mir zu beweisen daß in der Vorstellung dieses Dichters oder dieser Dichterfamilie das Bild der Asvins doch auch kriegerische Zuge aufwies die sonst im RV ganz zurucktreten. Auch in sachlicher Beziehung wird man also gegen die vorgeschlagene Erklarung yon *āśuhésasā* nichts einwenden können

<sup>1)</sup> Vgl auch 4 8 8 ats Lapréea vidhyats

<sup>1)</sup> Oldenberg Hymnen des Rigs eda I 213

<sup>)</sup> Daß dies das Gesel lecht des D chters ist geht aus 8 6 3 8 11 21 31 34 43

## Berichtigungen und Zusätze.

(Im Texte 1st durch Sternchen auf sie hingewiesen)

- 529. Die Ursprunglichkeit der Handschriften des Versjataka ist bestritten, siehe  $\Gamma$  Weller, ZH 4,46ff
- S 72 Nach unserer heutigen Kenntnis ist die Vasudevahindi keine Erzahlungs sammlung, sondern die Jaina Version der Brhattarha Die Valkalaeirin Geschichte steht in der spatt-stens ins 6 Jahrhundert gehorenden kirchengeschichtlichen Ein leitung des an sich viel alteren Werkes Diese Einleitung at jedoch nicht Hema candras ummittilbara Quille gewesen, vielmehr hat er, wahrscheinlich über mehrero Zwischenstufen, nur aus der gleichen Quelle geschöpft wie die in einigen Punkten deuthelt unursprunglicht zu Vasudevahindt [Nach einer Mitteliung von L Alsdorf]
- S 78 Sk Ihola 1st Lehnwort aus Pashto xol, Morgenstierne, Etym Vocab of Pashto. S 96
- S 114 Siehe die Berichtigung auf S 168 Genaueres über in S 376, Anm I Geldner halt im seiner Übersetzung des RV an der meiner Ansicht nach fall-chen
- Aufflessung von t*ij* fist 8 116 In diesem Sinne ist auch *phalakasaklha* zu verstehen, das die Kaśikā zu Pan 5.4.98 anfilier
- S 115 Westero Stellen aus den Śrautasūtras, die das Angefuhrte bestatigen, hat Caland, 7DMG 62 123f. beirerbracht
  - S 118 Es 1st wohl asphäre zu lesen
- S 125 Die eingeklammerten Worte sind zu streichen  $P\bar{a}\delta a$  findet sich im Jataka nur in den Gathäs des Spielhedes die ich, anders als S 109, Anm 3, be merkt, jetzt für junger anseho als die kanonischen Gathas
  - S 128 Ebenso nach Hiranyakesin, Srs III, 12 Bharadyaja, Srs IV, 12, Vai
- khanasa, Srs I, 13-14 Vgl S 175
- S 128 Catuhbatam, dus hur und Baudh Śrs XII, 15, Hur Śrs XIII, 19, Mā nava Śrs Rajasuyapraśna I, 4 erscheint, ist mit Caland a a O S 125, als 104 zu fassen, vgl S 175 Nach Baudh werden zunachst dersmal funfzig (turah paŭadsdah), nach Hir dreimal oder funfmal funfzig (turah paŭcadsdah pauca va pañcādsdah) Wurfel hingeschuttet
- S 130 Die Erklarung wird durch die in der Berichtigung zu S 128 angeführten Stellen bestatigt
- S 130 Glaha ist allerding. Griff, da ich es jetzt aber für das wahrscheinlichste halte, daß der Spieler, um das Ira zu machen nicht Wurfel zu dem hangeschutzten Haufen hinzuwerfen als vielmehr Wurfel von dem Haufen hinwegnehmen mußte, so wurde ich glaha jetzt überall durch 'Griff übersetzen und von dem Ergreifen oder den zu ergreifenden oder ergriffenen Wurfeln verstehen. Auf die nichtige Bedeutung von glaha hat Caland a. a. O. S. 127 hingewiesen.
  - S 131 Die Gleichsetzung von samutksepa und glaha ist sehr unsicher
- S 144 Wie Caland a a O S 126 Anm 2 bemerkt ist cher kriam ayanam Taitt S II, 3 3 1 gemeint

Gute, was den Menschen von den Göttern oder den Göttern von den Men schen gewahrt wird' bezeichnet Das ist im wesentlichen gewiß richtig, sicherlich aber hat surudh noch eine Bedeutungsnuance gehabt, die aller dings nicht leicht zu erkennen ist. Vielleicht darf darauf hingewiesen werden, daß surudhah in der Halfte der Stellen, wo es erscheint, von Gutern gebraucht 1st, die durch Anstrengung erschlossen, durch Kampf gewonnen werden, so daß vermutlich 'Gewinn' der wahren Bedeutung von eurudh ntherkommt Zweimal wird rad in Verbindung mit surudh gebraucht 1. 169, 8 tram mánebhya indra visvájanyā radā marudbhih surudho góagrāh 'du Indra, bahne mit den Maruts fur die Manas einen Weg zu allen zugute kommenden Gewinnen mit Kuhen an der Spitze', 7, 62, 3 is nah sahasram śurudho radantv rtátano varuno mitró agnih zu tausend Gewinnen sollen uns Varuna, Mitra Agni, die mit der Wahrheit versehenen, einen Weg bahnen' Schwierig ist wegen des irajyanta 7, 23, 2 ayami ghósa indra derajāmir irajyania yac churudho viiāci Ich ubersetze, teilweise im An schluß an Pischel Erhoben hat sich, o Indra, der Ruf zu den Göttern, daß sie (die Götter) im Streite Gewinne lenken möchten, jedenfalls handelt es sich hier um surudhah um die ein Streit entbrannt ist. Besonders klar ıst 9. 70, 5. wo es vom Soma heißt ersa susmena bādhate er durmatir ādédi śanah śaryahéta śurudhah 'der Stier treibt mit Wut die Bosgesinnten aus emander, wie ein Pfeilschutze auf die Gewinne zielend Auch in 1, 72, 7, 3 38, 5, 4 23 8, 6, 49 8, 10 122, I paßt die Bedeutung 'Gewinn' Geldner ıst offenbar aus ahnlıchen Erwagungen zu demselben Resultat gelangt, wahrend er in seinem Glossar für surudh die Bedeutungen gibt 'Nahrung Speise Unterhalt Lohn bemerkt er im Kommentar zu 4, 23, 8 'surudh wohl Gewinn gute Gabe Belohnung

Der Vers 6 3 3 wurde also wenn wir hésasvatah zunachst unübersetzt lassen, besagen Wenn dir dem Strahlenden dessen Aussehen fleckenlos ist wie das der Sonne die furchtbare Absieht kommt (so fallen) dem hesa stat die Gewinne (zu) Derselbe ist bei Nacht, wo immer er auch weilt erfreulich der Holzentsprossene Roths Erklarung von hesasrat als 'ver wundet kommt nicht in Betracht sie beruht auf der falschen Auffassung der Worte surudho nayam Ludwig sieht in hesasiat den 'Prasselnden', ich habe schon bemerkt, daß die Ableitung des Wortes von der Wurzel hes unmöglich ist, da hee nur 'wiehern' bedeutet Naturlich muß hésasrat dem hésas entsprechend erklart werden 1ch muß daher von Bradkes 'gluhend' ebenso ablehnen wie Pischels eilig das angeblich dem Sinne nach nicht viel verschieden von den zahlreichen Beiwörtern ist, die Agni als den 'strahlenden', 'leuchtenden' bezeichnen und die ihn den 'starken' nennen Wenn hesas 'Waffe' ist kann hesasvat nur 'bewaffnet' sein Diese Be deutung gibt schon Graßmann im Wb an, wenn auch seine Übersetzung 'dann gleichst du nachtlich Pfeil versehnen Helden' ein starker Mißgriff ist Die Bezeichnung 'bewaffnet' paßt auch vorzüglich in die Schilderung Agnis

als des furchtbaren1), beutelustigen Kampfers, der in der Strophe die Schilderung des Gottes als des friedlichen nachtlichen Hausgenossen gegenubergestellt ist Wie es hier heißt, daß dem bewaffneten Agni die Gewinne zufallen, so wird in der oben angeführten Strophe 9, 70, 5 von Soma gesagt. daß er wie ein Pfeilschutze auf die Gewinne zielt. Die beste Bestatigung der von mir angenommenen Auffassung von hésasiat scheint mir aber der Dichter unseres Liedes selbst zu liefern Er hat in V 5 die beiden Formen Agnis noch einmal gegenübergestellt, hier sagt er deutlich sa id asteia práts dhād asısyáñ chisita téjó 'yaso ná dhárām | citrádhrajatir aratir yo aktór tér na drusádva raghupátmajamhah er legt wie ein Schutze, der schießen will, den Pfeil auf, er scharft die Flamme wie des Eisens Schneide, er, der als Herr der Nacht glanzend dahmstreicht wie ein Vogel, der im Baum (im Holze) sitzt, mit schnell fliegenden Schwingen' Man könnte freilich auch hier wieder fragen, ob hesastat nicht doch vielleicht das Verbalabstraktum enthalt, also 'mit Verwundung verbunden' im Sinne von 'ver wundend', 'gewalttatig' bedeutet Wie hier sucatah und hésasiatah als Beiwörter Agnis nebeneinander stehen, so nennt der Dichter in 10, 87, 9 den Gott himsram raksamsy abhi sósucanam Völlige Sicherheit laßt sich auch von dieser Stelle aus kaum erreichen

Zum dritten Male erscheint hésas in āśuhésasa, dem Beiwort der Asvins ın 8, 10, 2 brhaspatım visiān devām aham hura ındravisnū asvināv āsuhesasā Fur āśuhésas wird im PW zunachst 'dessen Renner wiehern' als Bedeutung gegeben Spater hat Roth die Unmöglichkeit dieser Übersetzung selbst eingesehen, da er aber äsuhesas als Beiwort der Asvins mit der von ihm fur hésas angenommenen Bedeutung nicht zu vereinigen wußte, vermutete er (unter hésas), daß āsuhesasā Fehler fur āśuhémanā sei Im kleinen PW wird das Wort als 'schnell verwundend' gedeutet Von Bradke meint, die Asvins seien hier 'mit rascher Glut' genunnt, weil ihre Glut rasch am Himmel aufleuchtet, eine hochst gezwungene Deutung Nach Ludwig sollen die Asyins die 'rasch sturzenden' sein zur Erklarung bemerkt er 'hesas könnte von hi + s abgeleitet werden wie von cru crus' Das berührt sich aufs engste mit der Ansicht Pischels der in asuhesas ein Synonym von āśuheman erblickt das wiederholt als Beiwort des Apam Napāt, ein mal in 1 116 2 auch von den Rossen der Asvins gebraucht wird und nach Pischel uberall nur 'schnell dahmeilend' bedeutet Meines Erachtens kann āšuhėsas nur 'mit schneller Waffe versehen' sein, womit Graßmanns Über setzung 'schnell fliegendes Geschoß habend' der Sache nach übereinstimmt Der Akzent ware nach den Ausfuhrungen Wackernagels Gr 2, 1 296 mit der Auffassung des Kompositums als Bahuvrihi wohl vereinbar Und fur die 'schnellen' Waffen braucht man sich nicht nur auf den wer diorde

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Man beachte das bhind dhih. Pischel verflacht die Worte bhind yad ét. ta d dhh zu 'wenn du es ernstich willst, was kaum zu seiner an und für sich sehrberechtigten Mahnung ganz wortleid zu übersetzen (Ved. Stud. 1, 83) stimmt.

Od 21, 416, die ταγεας ἀιστούς Od 22 3, 24, 178, das θοοι βελος Od 22, 83 oder auf die celeris sagitta römischer Dichter (celeri certare sagitta Aeneis 5, 485, celeres molire sagittas Ov Met 5, 367) zu berufen, auch im spiteren Sanskrit ist äśuga 'der schnell Gehende', ein gewöhnliches Wort für Pfeil, und wenn Roth recht hat, daß sénā außer Heer auch Geschoß bedeutet laßt sich dem äśuhésas auch äśusena in der Formel nama äśuse näga cäsurathāya ca Kāth 17,14 usw vergleichen Aber schon im RV wird Rudra 7, 46, 1 Isiprésu, Soma 9, 90, 3 Isipradhanvan genannt und von Brahmanaspati 2, 24, 8 gesagt, daß er trifft, wohin er will, ksiprena dhanvanā 'mit dem schnellen Bogen 1') Gerade diese Ausdrucke scheinen mir, wenn auch nicht zu beweisen, so doch stark dafür zu sprechen, daß hésus in äśuhésas, und dann auch in den anderen oben besprochenen Stellen, nicht 'Verwindure' sondern 'Waffe' bedeutet

Die Hauptschwierigkeit, die asuhesasa bereitet liest darin daß ein Beiwort 'deren Waffe schnell ist' nicht zu dem Charakter der Asvins, wie er uns sonst im RV entgegentritt zu stimmen scheint, die Asyins sind helfende rettende, aber nicht kampfende Gotter. Ist es aber wirklich so ganz ausgeschlossen daß ein Dichter auch einmal eine etwas abweichende Vorstellung von den Asvins zum Ausdruck brachte? Ich glaube, daß wir die Frage beantworten konnen. Die Lieder 8, 6-11 bilden wie die An ordnung nach Gottheiten und Verszahl zeigt eine geschlossene Gruppe<sup>2</sup>) Die Tradition teilt 8 6 und 11 dem Vatsa Kanva zu In der Tat wird 8, 6, 1 und 8, 11, 7 Vatsa aus dem Geschlechte der Kanvas<sup>3</sup>) als Dichter genannt 8 7—10 werden anderen Kanvas zugeschrieben 8 7 dem Punarvatsa. 8 8 dem Sadhvamsa 8. 9 dem Śasakarna 8 10 dem Pragatha. In 8 8 4 7 8 11 15 19 und in 8 9 1 3 6 9 nennt sich aber Vatsa Kanva wiederum selbst als Dichter in 8 10 2 bezeichnet der Dichter sich nur als Kanya Wir sind unter diesen Umstanden sicherlich berechtigt, das Lied 8, 10 wenn nicht dem Vatsa selbst so doch jedenfalls einem Mitglied seiner Familie zuzuschreiben Nun nennt aber Vatsa in 8 8 die Asvins zweimal vrtrahantamā V 9 arsprā srtrahantamā V 22 purutrā srtrahantama Das Beiwort 'die besten Feindestöter' ist für die Asvins genau so auffallig wie ın 8. 10 2 asuhesasa Es scheint mir zu beweisen daß in der Vorstellung dieses Dichters oder dieser Dichterfamilie das Bild der Asvins doch auch kriegerische Zuge aufwies die sonst im RV ganz zurucktreten. Auch in sachlicher Beziehung wird man also gegen die vorgeschlagene Erklarung von äśuhésasä nichts einwenden können

<sup>1) \</sup> gl auch 4 8 8 ats kpprésa vidl yats

<sup>1)</sup> Oldenberg Hymnen des R greda I 213

<sup>2)</sup> Daß dies das Geschlecht des Dichters ist geht aus 8 6 3 8 11 21 31 34 43

## Berichtigungen und Zusätze.

(Im Texte ist durch Sternchen auf sie hingewiesen)

- S 29 Die Ursprunglichkeit der Handschriften des Versjätaka ist bestritten, siehe F Weller, ZII. 4. 46ff
- S 72 Nach unsert heutigen Kenntnis ist die Vasudevahindi keine Erzahlungs sammlung, sondern die Jama Version der Brhatkatha Die Valkalaeirin Geschichte steht in der spatestens ims 6 Jahrhundert gehorenden kirchengeschichtlichen Einleitung des an sich viel alteren Werkes Diese Einleitung ist jedoch micht Hemacandras ummittelbare Quelle gewesin, vielmehr hat er, wahrscheinlich über mehrere Zwischunstufen, nur aus der gleichen Quelle geschöpft wie die in einigen Punkten deutlich umursprunglichere Vasudevahindi [Nach einer Mitteilung von L Alsdorf]

S 78 Sk khola ist Lehnwort aus Pashto xol, Morgenstierne, Etym Vocab of

Pashto, S 96

- S 114 Siehe die Berichtigung auf S 168 Genaueres über 11y S 376, Anm 1 Geldner halt in seiner Übersetzung des RV an der meiner Ansicht nach fall-chen Auffassung von 1y fest
- S 115 In diesem Sinne ist auch *phalakasaktha* zu verstehen, das die Kasikā zu Pan 5. 4. 98 anführt
- S 115 Weitere Stellen aus den Śrautasūtras, die das Angeführte bestatigen, hat Caland, ZDMG 62. 123f. beigebracht
  - S 118 Es ist wohl asphare zu lesen
- S 125 Die eingeklammerten Worte sind zu streichen Pasa findet sich im Jataka nur in den Gathas des Spielhedes, die ich, anders als S 109, Anm 3, be merkt, jetzt für junger ansehe als die kanomischen Gathäs

S 128 Ebenso nach Hiranyakeśin, Śrs III, 12, Bhāradvaja, Śrs IV, 12, Vai

khanasa, Srs I, 13-14 Vgl S 175

- S 128 Catuhéatam, das her und Baudh Srs XII, 15, Hır Srs XIII, 19, Mñ nava Srs Rājasuyaprasna I, 4 erschent, 1st mit Caland a o O S 125, als 104 zu fassen, vgl S 175 Nach Baudh werden zunachst dreumal funfzig (turah pañcaéatah), nach Hir dreumal oder funfmal funfzig (turah pañcaéatah pañca vā pañcaéatah) Wurfel hingeschuttet.
- S 130 Die Erklarung wird durch die in der Berichtigung zu S 128 angeführten Stellen bestatiot
- S 130 Glaha ist allerdings 'Griff', da ich es jetzt aber für das wahrscheinheliste halte, daß der Spieler, um das Ista zu machen nicht Wurfel zu dem hingeschutteten Haufen hinzuwerfen als. vielmehr Wurfel von dem Haufen hinwegnehmen mußte, so wurde ich glaha jetzt überall durch Griff' übersetzen und von dem Ergreifen oder den zu ergreifunden oder ergriffenen Wurfeln verstehen. Auf die richtige Bedeutung von glaha hat Caland a a O S 127 hingewiesen.
  - S 131 Die Gleich-etzung von samutl sepa und glaha ist sehr unsicher
- S 144 Wie Calanda a O S 126, Anm 2, bemerkt, ist cher kriam ayānām Taitt 5 IV, 3, 3, 1 gemeint

- S 149 Der Bedeutungsansatzist nichtrichtig WioCalanda a O S 127 bemerkt, bedeutet viennet auch in Verbindung mit Irlam und Kalim öffenbar 'ausschieden, 'absondern' Dieser Ausdruck ist das starkste Argument für die Annahme daß beim Viblindakaspiele Irla und Kali nicht durch das Hinzuwerfen, sondern durch das Wignelmen von Nussen gemacht wurden.
- S 153 Statt audbhulgam ist wohl wdbhunnam zu lesen, siehe Caland a a O S 126
  S 157 Caland hat a a O S 126, mich nicht überzeugend, seine Auffassung
- verteidigt
  - S 167 Das Zitat bezieht sich auf Taitt S IV, 3, 3, 1 kriam ayanam
  - S 158 Richtig 104, siehe Berichtigung zu S 128
- S 161 Der Ausdruck å nidhatok bleibt unklar, siehe die Bemerkungen Olden bergs, Rgyeda I 42f Die Ecklarung Geldners, Übers I, 46, halte ich für ganzlich verfehlt
- S 161 Wie sehon bemirkt, ist es mir jetzt wahrscheinlicher, daß der zweite Spieler so viele von den ihm zugeworfenen Wurfe in wegnehmen mußte, daß die übrig bleibenden bei der Teilung durch vier keinen Rest ließen. Danach ist auch das 5 165 über Sakuns Spiel Gesagte zu berichtigen.
- 5 168 Richtig wie ein Fal chspieler den kali verbirgt, vol Jat 544 60 katam Alato ganhati kitava sikkhito yatha: Der Nommativ kitava ist unter dem Finfluß der vant Stamme, aus kitav ungestaltet.
  - S 168 Der eingeklammerte Satz ist zu streichen
  - S 169 Dies ist sicherlich der richtige Sachverhalt
- S 172 Es ist unnötig zwei Bretter anzunehmen. Die gekunstelle Sprach. Amaracandras gestattet ohne weiteres astapadastapada als 'das goldene astapada' zu fassen.
  - S 175 Statt 400 lies berdemale 104
  - S 190 Siehe aber Brugmann IF 29 410ff
- S 201 Die Angabe ist nach Luders Bruchstucke der Kalpan\u00e1manditika des Kumaralata S 24f zu berichtigen
- S 213 Die Hoffmung weitere Bruch tucke der Dramenhand ehrift zu finden, hat sich nicht verwirkhicht. Nur ein paar Bruchstucke insben sich ein weing vor großern lassen. In Nr 9 der Au gabe ist jetzt in a 1 praxistai nägalo vid]was[kl] in b 3 vissrabiham ge visähya. zu lesen. In Nr 69 der Ausgabe ist in b eine obere culte [yas]s[a] k[v]]nil. hinzugekommen. Auf dem oben S 205f abgedirickten. Blatte ist in V 1 [p]r[ärt]ih[aya]m[ä]nena zu lesen. in V 3 steht classa [parve]jitassa da. in R 3 varnadevarenau[sadha][iii] wodurch die vergeschlags nen. Erganzungen bestatigt werden.
- S 230 Die Inschrift ist zulehzt hernusgegeben von Konow Khar Inser p 102ff
  Jahre I ist zu lesen Mafdje kupe [Difpathareau in Z 3] nyuga admanaau in Z 45
  Jahre I istae I sjino en kil ina m in Z 6. In der Übersetzung hes an diesem
  Tagesalatum ist der Brunnen gegraben von Dagas hara von den Po-apura. Leuten zu
  Tiren von Vater und Mitter zur Forderung seiner sichst samt seiner Gattin und
  sin im Sohne zum Wohl aller Wesen in din (verschiedenen) Geburten. Und dies
  geschrieben habend. Danach sind die folgenden Bemerkungen über din Inhalt
  der Inschrift zum Teil zu berichtigen.
- \$ 231 Konow a a O p 145 hest die ersten var Worte klade kue [mu]r[o] lasa marji akasa
- 5 232 Durch neuere Inschriftenfunde sind die Zahlen etwas verschoben. Sie sind für Kaniska 3—23 für Vas ska 24—28 für Huviska 28—10 für Vasudeva 74—98
  - \$ 232 Auch devay atra with and r Inschrift von \$ 28 I p Ind Vol XXI p 55ff

- a o p LANY 1 st die im Text vorgetrag in Ansieht etwas zu modifiziern. Auf Kaniska, der zwischen den Sommer von S 23 und dem Sommer von S 24 starb, folgte sein Sohn Vusiska, der bis S 28 regierte. Sein Nachfolger war sein Sohn Kaniska II, die sicherlich bis S 41 regierte, doch wurden die ostlichen Provinzen von Huviska wahrsche inlich eine myeiten Sohne Kaniska, als Vizekönig verwaltet. Huviska führt daher zumächst nur den Titel mahäräja devaputra oder devaputra söhi In S 40 aber macht er sich unabhängig und minimt den Titel räpiträja an, und in S 51 ist er unabhängig ir Herrscher (räpiträja) auch im Norden.
  - S 234 Westeres ber Pelliot, Toung Pao, 1923 p 97ff

5 244 Konow hat in somer Neuausgabe der Inschrift a a O p 30ff gereigt, daß Kharaosta nicht der Sohn, sondern der Vater der Gemahlin des Rajafla ist 5 246 Syttem ist im Mathurä ein kleines Relief mit einer Beschrift im Kha

rocht gefinden es ist aber offenbar aus den Nordwesten dahin gebracht, siehe Konow a a O p 49f

- 5-248 Diest Interpretationsversuche sind ausführlich von Konow a.a.O. besproch in worden. Eine endgultige Deutung der schwarigen Stellen der Inschrift ist bisker noch nicht gefunden.
  - S 250 Die Namen lauten richtig Vespasi und Kliudaci
- S 252 Aus settdem gefundenen Inschriften geht hervor, daß Horamurndaga Abkurzung des Namens Horamurndaphara ist Der Name bedeutet offenbur 'den Glanz eines Gabenherm besitzend
  - S 252 Lies 'da Tochter' anstatt 'die Mutter
- S 252 Die folgenden einig klammerten Bernerkungen sind durch Konows in der Berichtigung zu S 244 erwähnte Ausführungen erledigt
- S 263 Huber, B E F L O XIV, 1 S H, hat nachgewiesen, daß die Bikkverse aus dem Vinava der Mulasarvastivädins stammen (Trip Tok XVII, 4, 62)
- \$ 265 Huber schlagt nach dem Chinesischen vor nanaratnarr vieitrena turyena zu lesen
  - S 273 Das Wort ist nach Huber der Name Nandipala
- S 275 In den Aufsatzin über die Asoka Inschriften sind die neuen Lesungen von Hultzsch berücksichtigt soweit sie mit gesiehert zu sem schemen
- S 299 Hultzsch hest F XII K ane va nikyaya, M añe ca nikaye, Sep I J sata muna me F I Sh asti pi cu ekatia samaye, aber hier steht nach der Phototypie ekatie da
  - 8 300 Hultz-ch liest karamino anstatt karata ca
  - S 301 Hultrsch hest tymamano yo tatra tadha ta
- 5 301 Hultzsch last saam nikrami sabodhi Nach der Phototypie konnte man auch samtam lesen Der Beweis, daß der nordwestliche Dalekt die Partizipialkon struktion nicht kannte, laßt sich danach nicht führen
  - 8 305 Hultzsch hest anunghapayan
- S 311 Richtiger 'Meine Lajjūkas sorgen für das Volk, für viele Hundert tausende von Seelen', siehe S 335
  - S 322 Hultzsch liest tasthas ca [m]e p[r]aja anuvatatu
  - S 325 Hultzsch hest bhago amñi
- S 327 Durch die neuen Lesungen von Hultzsch (lachame in für lathem it in h., lasam für lega in Sh. [lajame it für legam it in V., Hälle für viele in K. [s] für für dirale in V., ceta se für ac urse in KM, ca vo tam für c[e] vo tithe in Sh) sind die folgenden Bemerkungen zu FIX soweit sie positive Deutungsvorschlage enthalten, zum Teil überholt. Ich verweise auf die Übersetzungen von Hultzsch. Die in celeige klammern gesetzten Satze sind zu streichen.
- \$ 327 Hultzsch liest ulbhafyfefsa in Sh ubhayesam [ara]dhe in M. Diese Lesungen sind mir zweifelhaft. 50\*

- S 328 Die Phototypie zeigt, daß no tatsachlich dasteht
- S 330 Richtig suithitánam, da nach Hultzsch in K suithitánam, in Sh M suithitánam zu lesen ist
- S 331 Hultzsch hest numsifdhaljyu Nach der Phototypie ist das dha be schadigt, das i Zeichen aber deutlich
- S 339 Die Übersetzung, die Hultzsch von diesem Satze und den beiden fol genden Satzen (I-K in Dh. J-L in J) gibt, halte ich für verfehlt
- § 342 Hultzsch hest dal/heya/ und anamne in Dh. dalh/e/ya und analm/n/in J Die Lesungen sind meht sicher jedenfalls aber ist Hultzschs Erklarung von änamne als anringam abzulehnen, da das y des Suffixes in der Osteprache nicht an den vorhergehenden Konsonanten assumihert werden kann. Die richtige Form anamy am (anamyam) sieht in F VI in K Dh J (gegenüber anamnam in G) und in Sep I und II in Dh, wo J ananeyam bietet. Auch der Bedeutung nach paßt anrinyam nicht in den Zussammenhame.
- S 343 Hultzsch hat gezeigt, daß für das nagalajanasa in Burgess Phototypie vielmehr ena janasa zu lesen und mate wahr-cheinlich nicht zu dhammale, sondern zu mahamate, Schreibfehler für mahamatam, zu erganzen ist Vieine Frklarungen werden dadurch nur bestatist
- S 375 Auch Hillebrandts Konjektur yatrasma u vasah (ZDMG 71, 313) be friedigt nicht
- S 393 Spies hat jetzt Schattenspiele in Sudindien entdeckt, siehe ZDMG N F 14 387ff S 396 Ein chavanalaa (chavanataka) wird in dem sakischen Lebrorcheht 5.98
- erwahnt das wohl erst aus dem 7 Jahrhundert stammt, aber auf altere indische Quellen zuruckgeht Dazu kommt die nachber angeführte Stelle aus Somadevas Nittyakyamrta die das müsche Schattenspiel für das 10 Jahrhundert bezeugt
- S 397 Esteller hat in seinem Bucho Die alteste Rezension des "Mahanatakam", nachgewiesen daß Madhusudanas Rezension eine Bearbeitung der Rezension des
- Damodara ist S 417 Es ist wohl gundhika Parfumhandler' anstatt ganthika zu lesen
- S 422 Eine fast gleichlautende Liste von Artisten findet sich Kaut 123 S 313, wo im Text sauhika statt saubhika steht
- S 427 Den endgultigen Nachwess schemt mir Nitivaky 55 zu erbringen. Dort wird in einer Liste von Spionen der saubhita aufgeführt und von Somaden a selbst kapzhyam ländapatavaranna nanatahanamarupadarhi erklatt. Die Überen stimmung dieser Angabe mit dem ganz unabhangig durch Interpretation der Tixte gewonnenn Ergebnis kann doch micht zufällig sein.
- S 466 Die Erklarung von hamgusti ist falsch Hamgusti bedeutet Finger, die richtige Übersetzung ist so wie Brijass und Budasa in ihre Finger darauf anbringen Die Stelle der Unterschrift vertreten die drei Striebe die das Maß des Daumans von der Spitze bis zum Mittelgelenk und von da bis zum zweiten Gelenk, bezeichnen Danach sind die folgenden Bemerkungen zu bereichtigen
- S 467 Neuerdungs haben sich auch Pothis in der kursiven Schrift und Doku mente in der ornamentalen Schrift gefunden, siehe Konow, Norsk Tidsskrift for Sprogyudinskap Bd XI, S 13
- S 492 Die angeführten Namen die zum Teil etwas anders gelesen werd in gehören wie ich jetzt überzeugt bin weder dem Indischen noch dem Iranischen an Sie können für das Saksiche nichts beweisen
- S 492 Gustara hat mit Kujula sicherlich nichts zu tun. Burrow. Language of the karosthi Documents. p 87, setzt es np. cu lr, av. ciera gl. ich.
- S532 Die Berechtigung S 606

- 5 544 Über die alten Namen von Kuča, Aqsu und Uč Turfan hat Pelliot, I oung Pao XXII, 126ff gehandelt und dabei festgestellt, daß der verstummelte Lande-name als Hecyuka herzustellen und Hecyuka das heutige Uč Turfan ist, vel S 595 f
- \$ 545 | Lappu ist in den Kharosthi Urkunden vielmehr überall Eigenname | Die Herkunft des Wortes aus dem Turkischen ist recht unwahrschemlich
  - S 546 Über gusura vgl die Bemerkung zu S 492
  - 5 566 Anders, aber mich nicht überzeugend, Wackernagel, KZ 59, 23ff
- S 606 Das Bild der Statamprabha, Königin von Kuei, ist, wie Waldschmidt, Buddhistische Spatantike im Mittelalter VII. 28f., gezeigt hat, in einer Hohle in Qvzil mit Beischrift erhalten
- S 614 Diese Strophen, mit Ausnahme der neunten, finden sich auch im Divyavadana, \$ 78ff und 5 467ff
- S 617 Die Stelle bei Huen tsang ist neu übersetzt und ausführlich besprochen von Pelhot, J. A. Tome CCAXIV, p.66ff. Pelhot hat auch darauf hingewiesen. daß es un 4 Jahrhundert n. Chr. in Kuci einen berühmten Tempel des Susarnapuspa gab
- S 658 Der Ort erscheint als Chadasila auf der Kupferplatte von Kalawan (Fp Ind AAI, 259)
- 5 685 Nachtruglich haben sich noch einige Bruchstucke der Handschrift ge funden, durch die das zweite, funfte und elfte etwas vergroßert werden. Auch laßt sich jetzt zeigen daß die Bruchstucke 11 und 12 zu einem Blatte gehoren. Die neu gefundenen Bruchstucke, die im allgemeinen die bisherigen Ergebnisse bestatigen, werden in der /DMG , Bd 94, veröffentlicht werden
- S 726 Rapson hat, ohne mich zu überzeugen, seine Auffassung AO M, 260ff verteidigt
- S 729 Burrow, Lang Khar Doe p 96, erklart triksa aus titiksa, Konow setzt es sak ttriksa (= tib rno ba) gleich. Ich möchte das Wort, das wahrscheinlich triksna zu lesen ist, jetzt mit sk. filona identifizieren. Sahidarya ist sieherlich Ableitung von sah 'ertragen'
- S 728 Eine bessere Lrklarung von eastarna habe ich Textilien im alten Tur
- kistan S 32, gegeben S 720 In Kasmiri ist, worauf mich Konow aufmerksam macht, der Wein mas
- S 750 Die vollstandige Namensliste hat sich seitdem in einem von Bailey, BSOS VIII, 924ff, herausgegebenen Texte gefunden Sie lautet hier mula, guhi, muyı, sahaıcı, na, śaysdı, ası, pası, makala, krregı, śve pusı Danach sınd im folgenden die auf falschen Lesungen Hoernles beruhenden Namen zu verbessern Fur ssa ist pasa zu lesen, für madala makala

#### Druckfehler.

S 125, 10 hes vibhidaka S 14,8 hes Purana S 202,31 hes S 208 S 41 20 hes stellt S 255, 3 hes Brahmi S 118,42 hes Caupar

S 264, 33 lies gtor-ma S 120, 25 lies Unadiganas

S 628 36 lies das Dandakaranna S 121, 29 hes Caupar

S 124, 20 hes Kasika

# Register.

Von O Hansen, H Hoffmann, W Lentz, W. Siegling

## I. Wortverzeichnis.

L. Indisch. abhrbhū 142ff 146 p Akattı 80 159, 169 p Alitti 80 abhrhāla 277 p akkha 124 aya 142ff 155f p akkhadhutta 124 pr avasala 223 175 auānava 173 124ff alsa 122 arala 560 128 A 5 arrant 765 aksadhürta 124 ala 430 aksaparı 142 alı 429 aksapūga 129 alm 499 aksarāja 142 145f p ala 430 159 162 avadhramsa 435 aksāvapana 119f p avakaroti ak săvăpa 119f 108 A 2 Agastga 80 avuakta 589 accha 372 astapada 171f 786 pr ayadkūdā 499 asampathua 488 ada 431 asıtāla 438 A 2 ataśca satah 420 adhakosikyani 331 atapatiye 277 ādı 709 āderana 117 adhidevana 115ff 174f ādhāra 31 A 2 p äpatt: 395ff A 4 adludavatam 376 adhyesanā 541 p āpattrutthāna 395ff A 4 anunnhapets 305 anunets 305 āmantrīta 708 anta 709 āva 134, 144 pr apacira 730 p äya 109f 134ff avaphale 328 āyatanarān 517 apabhāmdatā 313 Ārūda 560 apalibothäge 320 arabka 500 amunate 313 āla (Auripigment) aparyayata 313 432 n abbboll tranam ala (Pflanzenname) 439 dialia 432 obbidering 118

alana 77f.

abhetheur 709

āl: 431 alı 557 ārapana 190 A I āvasatha 365 ārāgamaka 336 āśuga 784 āśu ena 784 asuhesasā 783 āskanda 142ff 1.59 f āstāre s āsphāra asphāra 118 785 asphura 118 āsphural astlenna 118 ahan 473 A 2 Iksvaku 80 irā 552 irina 118 d 552 ılā 552 flamda 552 flavantah 552 pr uksivana 730 p uggata 105 A 3 utthana 395ff A 4 udakakarman 38 uddina 78 p uddināna 493ff udbhid 156 169 A 2 pr Usavadita 243 usuaka 779 chatra 70% ekapara 169f ckapari 142 169f p ekánika 494 édhas 781

ālāpavate 374

eralā 760 p Erāvatha 80 p Ollāka 80 osám 779 n osārana 395ff A 4 Airāvata 80 Lacehapa 178 Lata 146 p kata 111 1464 16Sf Lathin 487 p kannapennā 80 kathaka 416 421 A 3 kanthā 247 A 2 kaparda (kaparda ka) 123 karna (karnıkā) 134ff 139 kartar: 135 137 139 Larma 708 Lalabba 80 kalatra 557 kalama (cine Ros) 557 kalama (Schreib rolir) 557 kalāpaka 717 \* p Lalabu 80 kalı 122-142-144ff 157ff 162 165 1461 p kak 111 167f 175 Lavala 559 n lāla 110 139f king (kana) 135ff 139

| kathika 416         | grh 561                |
|---------------------|------------------------|
| karanî (karana) (?) | grhu 565               |
| 137 139             | gevaya 277             |
| kala , 7cit 553     |                        |
|                     | gerayā 277             |
| kāla, schwarz" 553  | go 185                 |
| kalaviddhi 134f     | Godavarī 80            |
| kala 553            | p Godhävar             |
| pr kılamııdra 471   | gopā 380               |
| kute 334 A 1        | pr gota 748            |
| pr Lute 575         | pr gošada 7            |
| kulata 696          | grantha 417            |
| kūta 135f 138       | granthavrttv           |
| kr 148 A 3          | granthika 4            |
| krta 142ff 148ff    | 421 A 3                |
| 165ff               | grabha 155             |
| krtnu 114 A 4       | *gramyasıa             |
| 168 A 1             | alah 130               |
| kršana 180          |                        |
| krsnavena 80        | glah 755               |
| Kranatena 80        | glaha 130ff            |
| p keļimandala       | 155 755                |
| 113f                | cakrııat 754           |
| *kolinta 754        | caghati 280 .          |
| krakaca (*) 138     | canțayanta 1           |
| kratu 774           | catuhśatam "           |
| krand 771           | camara 595             |
| kram 771            | cara 172 A             |
| ksara 589           | ci + vi 149f           |
| ksullaka 366        | cincini 135            |
| ll ara 754          | citra 415              |
| kharī 135f 139      | *cıramehın 7           |
| khola 78 785        | cuncuna 135            |
| gad: 755 A 1        | cola 559               |
| Pr gadiya 493       | chamdamnan             |
| gadu 418            | jada 180 A             |
| gadda 417           | pr jamdunan            |
| gar ana 317         | 738                    |
| gananā 317          | pa janta 26            |
| gada 436 A 1        | pa jantaghar           |
| Pr gaddahi 140 166  | 264 A 1                |
| gananası 313        | p Jambarati            |
| gama 172 A 3        | sk Jambar              |
| garla 117           | jambūnatam             |
| garda 753           | jalakriya 38           |
| *gardanaka 755      | julakrigu 55<br>ji 148 |
| garda bha 759       | ji 148<br>jindşi 761   |
| gal, 755 A I        | jinoşt 101<br>jino 778 |
| gald 1 756          | p jutamandal           |
| P gaha 175          | 174                    |
| Pa gimhāna 283A 3   | pr judialama           |
| guru 395ff A 4      | 114                    |
| Pr gusura 492 A 3   | jentakah 264           |
| 788                 | yentalah 264           |
| -                   | January au             |
|                     |                        |

| register 1                 | Wortverzeichnis           |
|----------------------------|---------------------------|
| grh 561                    | hmd jhāmki 41             |
| grhu 565                   | tad 556                   |
| gevaya 277 A 1             | tadayatı 556              |
| gerayā 277                 | tala 432 A 3              |
| go 185                     | tala (Handeklat           |
| Godavari 80                | schen, Takt) 5            |
| p Godhārarı 80             | p tālāracara              |
| gopā 380                   | 425 A 1                   |
| pr gota 745                | p titthira 110 1          |
| pr gošada 729              | pr tiracchana             |
| grantha 417                | 283 A 3                   |
| granthairtti 487           |                           |
| grandaka 416               | tuthayatanānı 33.         |
|                            | tula 265                  |
| 421 A 3                    | pi triksa 728 71          |
| grabha 155                 | tripancaša 129            |
| *gramyaśia 754             | tripadi 137 139           |
| glah 130                   | tretā 143 ff 157 16       |
| glah 755                   | tr jaksa 128 A 5          |
| glaha 130ff 153            | dametra 558               |
| 155 755 785                | dantabija 558             |
| cakriiat 754               | dadaka 558                |
| caghati 280 A 1            | dadıma 557                |
| cantayanta 134 138         | danapati 92               |
| catuhéatam 785             | ddnu 752 A 2              |
| camara 595                 | pr daman 250 A            |
| cara 172 A 3               | pr Dāmaysada 23           |
| rı + vı 149ff              | Dilipa 46                 |
| cincini 135 139            | div + prati 165           |
| otra 415<br>*ctramehin 754 | pr Dinika 243             |
| uncuna 135ff               | pr duahale 334 A 1<br>575 |
| cola 559                   | dukhiyana 278             |
| hamdamnanı 279             | p Dudipo 46               |
| ada 180 A 1                | dundubhī (dundu           |
| or jamdunamea              | bh1) 134ff                |
| 738                        | p dummukkha 348           |
| na janta 264 A I           | p dummukkharupa           |
| na jantaghara              | 348                       |
| 264 A 1                    | durodara 131 A 2          |
| Jambaratī                  | 132 A 1                   |
| sk Jambarati 80            | durvarna 475              |
| ambūnatam 695              | pr duhida 497             |
| alakriya 38                | dekhata 339 342           |
| ι 148                      | derana 118 150            |
| ınóşı 761                  | desam 337                 |
| inv 778                    | p desana 395ff A 4        |
| jutamandala 113            | dohada 44ff 183           |
| 174                        | dol ala 45<br>p dohala 45 |
| or judialamandali<br>114   | pr dohala 45              |
| entakah 264 A 1            | daurhrda 45 183           |
| yentakan 264 A 1           | dauhrda 45                |
| gentuature access          |                           |

3 d rubhth 367 dınıtamandala 113f dvapara 142ff 157 169 dutta 708 556 dupari 169 dhana 133 pr dlammauutena 40 278 dhamani 759 p dhita 497ff or dhida 497 pr dhuda 498 \*dhūmrakarna 754 50 dhurtamandala 114 dhusara 754 na 385 20 nataranga 395 nada 555 nada 760 nardita 146 nala 555 Nala 555 nalada 555 nalına 555 nairkki 134 137 naga 739 nadı 555 naraca 555 nala 555 nalika 555 nımsıdhına 331 nıkyam 323 p niggaha 395f A 4 maraha 395f A 4 nishati 303 nul apayatı 302 nidana 77 f 395f A 4 n nilana 395f A 4 nipata 708 p nımantakanı 109 A 4 Aimi 80 nıludhasāpı 309 p nivataka 109A 4 n nissārana 395ff A 4 nice 323 \*nem: 754 p nem: 110 139 p Aemi 80

pr paja 322

p pañcapatthikam

424 v patikamma 395f A 4 n vatibhanacitia 424 p patibhānāni 425 A 1 patividhänäye 320 p patisārana 395ff A 4 pattaka 119 vattabandha 134 136 path mit sam 488 pattri (?) 136 139 nada 708 pr pana 573 para 709 parmartana 405 parivena 614f A 3 parisad 313 paryana 614f A 3 palikilesa 321 A 2 337 palisapi 313 pr paśu 738 păñcı (pañrı) 135f 139 patrika 137 139 pada 673 padam 515 papunati 336 palana 285 A 5 nalt 555 pavara 146 paśaka (pāśa) 120ff p pāsaka (pasa) 120 pine 778 piśanga 698 p puttāna 283 A 3 purusa 457 purusinrte 439 pulisa 279 puspa 189 pūrva 709 prechald 137f pythic 1 761 peni 751

vela 760 p pelaka 760 prakāšavān 516 nranādī 555 nranālī 555 pratikarman 395f A 4 pratiphalati 187f pratisaruāva 425 pratisarana 395f A 4 pratuava 708 pratuahara 405 pramilin 551 pravatvat 761 praśna (?) 136 139 prakanašala 614f A 3 prasaka 120 presya (presya) 134 136 138f plu(ta) 708 phată 188 phana 188 phaná 188f phănda 188 phal its 551 phala 119 A I 126 A 1 179 183ff 189 phalaka 115f 189 A 2 phalati (phal) 185 188 f phalya 190 A 1 phută 189 bamdhanamtıl a 340 bahutra 708 bahula (vahula, ba hula) 135ff p bahula 109 110 139f bādham 323 bál (tr 551 baleya 754 bidāla 560 bindu 702 708 binduphala 182A 1 bindu 705 709 pr birāla 560 p billra 560 pa bullha 568

budhna 566 bunda 567 pa bunda 566 pa bundıkābaddha 566 na bondı 567 bradbna 194 bhadra (bhadra) 135ff 139f p bhadra (bhadraka) 109f 110 139f bhanda 366 bharu 693 bhalla 366 \*bhararaha 754 \*bharasaha 754 bhallaLsa 366 bhid + ud 153 A 1 bhúriyavaya 436 mamh 458 n makaradantikam 424 Dr malkara 745 magha 458 mano 574 p mandaka 110 139 mandala 113 A 5 pr mandılya 745 madhura 605 madhyadhidevana 174f pr mana 570 p manam 570 A 1 mantilya 743 manthin (\*) 136 139 manthilaya 744 pr masu 728 mahamatra 79 mahila 559 manthāla 744 mandlala 744 mändhīra 743 mündhilara 743 mārjanī (\*) 138 mālī 134 137 ff p mālı (mālıkā) 109 110 139f  $m_1 + n_1 = 164$ pr mina 570 m1 lam 552

muktā 179ff muktaphala 179 183 ff mulha 285 A 5 p muccati 184 p mucchati 184 p mutta 182 pr muttā 180 p muttika 182 pr muttika 182 sındh mundrı 471 mudra 470 hind mundra 471 Khas munro 471 műradeta 364 A 1 műrlha 180 A I murchati, 180 murta 180 A 1 murti 413 p mottia 182 mohur 470 mlávati 180 A 1 pr yatthi 224 yamapata 415 yuga 708 yuta 316 uutani 313 pr Ysamotika 237 242 rabhasive 330 p rava 110 139 rasodbhava 179 rásabha 754 p rudda 44 p rupparupaka 394 \*ruksasvara 754 rupa 477 p rupadakila 395ff A 4 488 rupanea 394 p tupiya 472 р тирирания 394 *тироразии* 394 rupya 472 \*renurūsita 754 róll as 791 p lakkha 108 A 1 lakşa 108 A 1 laghati 279 lagt u 395ff A 4 laliti 555 la mna 614f 1 3

14 555 lacalt 557 pr lihitaka 468A 1 lul 709 lut 557 p ludda 43f luddha 44 p ludra 44 pr lupadakha 395 A 4 pr lupa lakke 488 lubd) a 44 lubdhaka 44 lul 556 varra 708 \*tadabājati 754 pr vandra 568 varna 708 talguli 743 tastarna 728 789 Pl vassāna 283 A 3 tahula 135 tu 708 tagguda 743 iđja 765 rāma 138f tayu 375 tasa (?) 135 139 tásas 781 vaha 754 tigada 435 p vicinali ticinoti 149 786 ticarini 763 10 114 A 4 785 ilyah 376 A 1 tijaya 136 139 titi 134 136f ııbhıdaka (ııbhıta ka) 122f viyohala 302 tiśvašika 251 tışakartarı 135 137 Pr tuta 730 \* 77 mit sam 375 A 2 trt + nis 171 A 1 vrti 127 A 3 trnda 567 vrnd: 567 vrşa 134—139 141 166 trsabha 138

or reruliya 560 D venuana 283 A 3 taidūrya 560 variasa 700 tyduga 433 1 yāmi\$ra 421 A 2 tvāla 433 šakati (šakata) (\*) 137 f śakandhuh 696 šakti (šakti) 135 - 140pr *šagri* 729 sankukarna 754 pr śad'u 729 pr šattī 140 166 šabda 417 šabda 708 éama 591 éarya 700 Sal iti 551 \*sala 754 salakadhurta 124 śalakā 124 175 šalakāparı 142 śaliaka 178 śapata (sapată) 134 137ff šinasti 776 sıvakaca 220 sitaka 779 pr suka 729 pr śuli 729 pr sukha 729 pr śudla 729 surudh 781 sudra 373 śesana 153 śobhana 135 139 kobha 426 śobhah 425 śaubhah 425 śaubhika 425 615 śraddhādeya 364 śraddhádeva 364 A 1 or svana 745 évandh 177f pr savachi 249 A 4 sıvakaca (= sıvakā ca) 220 samvarga 375

samernkta 376 samkhuā 163 f samkhyāna 162 164 p samghatta 110 139 p sacchi 494f A 1 samul änah 371 sandina 77f pr Sakastana 241 sajā 134 136 139 samjāā 709 p samm 494f A 1 pr sandeya 558 sadas 781 p pr saddh m 494 A 1 p santi (satti 1) 109 110 139f p sapadana 494 sampāļham 488 sampathya 488 saphalā (?) 137f sabhasthanu 117 samutksepa 131 f 132 A 2 785 sammilya 551 sanugran 368 p samı 176ff samler 614f A 3 saranga 696 p sarata 109 110 139f Sunhala 557 p Sibbi = sk śamba 80f sımantah 696 hindi sîmh 178 A 2 hindi sih 178 A 2 pr sukhara 745 sukhiyana 278 sukhiyana 285 A 5 suarl ıtanamadheya pr suranamaha 221 f suvarna 475 siltradhara 413 sedhā 177f hindi seh 178 A 2 na sottl and 283A 3 sobha 425 n sobhanakam 423

p sobhanakarakam 423 p sobhanagarakam 423 sobhyāya 425 p sombha 426 somya 511 saubha 425 sthula 559 A 2 spat 771 sphatati 189 A 1 sphota 189 A 3 sva 708 svastka 709 hali 146 A 1 ha mit sam 371 hr 766 homs 774 himsra 774 pr luranakara 226 hts 774 hid 775 hethati 775 A 1 hesakratu 773 Lesant 766 hésas 779 hésasyat 781 pr horaka 250 pr horamurndagena 251 pr horamurta 249 2 Andere Sprachen sak ämaca 468 A 2 chin a mo chih 468 A 2 tamil arasu 178 A 1 ά δις 429 toch aršakarša 745 luc areaklo 746 toch arsal 746

kue auk 746

tamıl äyıram

178 A I

tu bars 73a

nir ball 190

nd bulle 190

tib dnul 477

hessisch bitte 190

βnoro, 180 A 1

av darnhu 461

δοgσαιης 80
kan tel ēdu
178 A 1
tamil, kan ēm
178 A 1
ahd fallan 184
φαλος 190
lat fallo 184 A 1
lat felux 190
lat folum 190
tib dor ma lies

gtor ma 264

446 A 1 788

sak haru 492

sak hamqusti

3, 81 472

Angustaranskiste

1, 126f 694

4, 3, 3 146f

10, 89, 3 1461

sak hora 250 tamil karudei 754 xepa; 594 xoosaiy; 80 toch kşum (ksun,

ksu) 536 kue lem 614f A 3 turk lu 738 μα1 79 μαΙσωλος 79 A 2 μαλακός 180 A 1 μαματραι 79 Μαιαδος 80 toch kue mātar

745 A 3

av mazah 458

kuč meu 190 747 toch mkou 1747 kuč mokomske 745 pers muhr 470 sak mūra 465 tam kanar muttu

183 A 4
tuth nak 738
opel/w 190
öpel/og 190
av para baranti
400
kut paryām
614f A 3
av pasu 457
av pasu mazō 458

sah puduka 460A 1
toch poke 746
lit pülu 184
hul seceke 747
A 1
toch śiśak 747
A 1
σgulla 184 A 1
sgulla 184 A 1
sah śśsiura 489
vik (nordar) ssura 249 A 4
av stora 457
tamil üŝi 178 A 1
av turo maža 457

#### II. Stellenverzeichnis.

Abhidhanacıntamanı  $\bar{A}$  pastamba Dl armasütra 4, 38, 2 112 149 152f 101 179 188 1, 5, 17, 37 176 4, 38, 3 112 144 152f 485 124 2, 25, 12 115 116 A 5 161 486 120 122 158 4, 38, 4 112 723 476 A 1 2, 29, 7 439 5, 3, 3 519 1068 179  $\bar{A}$ pastamba Grhyasutia 5, 18, 2 170 A 2 1145 122 7, 18 1 115 5, 20, 11 156 A 2 Agnipurana Āpastamba Mantrapātka 5, 22, 6 433ff 231, 21f 770 1, 4, 11 437 5 31, 6 115 Artareya Brahmana Anastamba Śrautasutra 6 16, 4 438 A 2 2, 9, 6 365 5, 19, 2 115 116 A 5 6, 22, 3 752 6, 1, 3 520 122 6 70, 1 115 116 A 5 6, 8 767 5, 19, 4 128 157 6 72 3 753 A 2 7, 13, 8 505f 5, 20, 1 I43 A 5 6, 104, 1-3 78 7, 15, 4 371 145 A 1 157 159 6, 118 112 8, 22, 6 505f 8, 7, 10 756 757 6, 133, 4 505 Attareva Uvanisad 18, 18, 16 116 A 3 157 7. 12. 1 504f 1, 2, 1ff 517 A 5 18 19, 1 122 A 4 128 7, 52, 2 154 161 Amarakośa 18, 19, 5 122 A 4 128 7, 52 3 151 2, 4, 58 122 133 A 1 156 157 7, 52, 4 151 2, 8, 7 476 A 1 7 52, 5 124 154 **Aryabhata** 2, 10, 44 124 2, 30 475 7, 52, 6 150 151 2, 10, 45 120 173 A 1 Atharva eda 7, 52, 7 151 Anckärthasamgraha 1, 3, 1-5 6-9 551 7, 52, 8 130 154 155A 1 2, 313, 405 172 A 3 1, 17, 4 552 7, 52, 9 154 2, 2, 5 112 2, 370 476 7, 56, 1-7 433f 2, 14, 2 504 2, 466 122 7, 90, 3 437 A 2 3, 13, 1 773 2, 543 120 122 7, 114, 1 144 A J 147

4, 10 181

156

4, 16, 5 161

4, 15, 11 759 A L

4, 39, 1 112 124 152f

162

7, 114, 2 117

7, 114, 3 112

7, 114, 5, 153

7, 114, 7 - 122

| 8, 1, 5 762                         | s, 145ff 419                 | 4, 19 6                 |
|-------------------------------------|------------------------------|-------------------------|
| 8, 6, 2 551                         | Bhartrhart, Varrāgya satal a | 5, 18 367               |
| 5, 6 26 437                         | 39 171                       | 10, 3 367               |
| 9, 7, 21 759                        | Bharisyapurana               | 11, 31 84 A 3           |
| 0, 1, 9 762                         | 131, 95 40 A 2               | (t1b ) 17, 16 208       |
|                                     |                              | (tib ) 17, 19 202       |
| 9 6, 7 365                          | Bhataprakāśa                 | Carakasamhita           |
| 10, 1, 25 505                       | 1, 71 46                     | 1, 26 588               |
| 10, 8, 13 392                       | Bheda Samhita                | Chandoqya Upanısad      |
| 11, 4, 12 382                       | 2, 8—3, 1 550 ff             | 1, 12, 1ff 365          |
| 11, 9, 3 78                         | Bhikkhunii ibhanga           | 3, 18 522 524           |
| 12, 1, 11 764                       | Pac 41 424                   | 4, 1-3 361-377          |
| 12, 1, 55 763                       | Bodhıcaryaratura             | 4, 1—3 301—311          |
| 12, 3, 44 563                       | 3, 4 541                     | 4, 1, 4 6 143 166       |
| 12, 4, 16 436 A 1                   | Bodhısattı aradanakal pa     | 4, 3, 8 145 A 1 166     |
| 18 2, 22 551                        | lata                         | 4, 4—9 509ff            |
| 19, 30, 5 182                       | Nr 40 637f                   | 4, 5, 1ff 365           |
| 19, 34, 2 129                       | Bouer Manuscript, Erstes     | 4, 17, 7 472            |
| 20, 89, 9 150                       | Wurfelorakel 120 127         | 5, 3, 1ff 350           |
| 20, 135, 2 3 551                    | 134ff                        | 5, 3, 6 373             |
| Aupapatikasutra                     | Brahmajalasutta              | 5, 10, 6 521            |
| 107 478f                            | 1, 13 423f                   | 6, 1, 1ff 349           |
| Avadanašataka                       | 1, 25 482                    | 7, 12, 2 516            |
| 1, 80 86 190                        | Brahmasutra                  | Cullaragga              |
| Balabl arata                        | 1, 3, 34 35 363              | 6, 3, 2 424             |
| 2, 5, 10-14 172                     | Brhadaranyaka Upanisad       | 8, 5, 3 484 A 2         |
| Balaramayana                        | 1, 5, 14 523                 | 12, 1, 1 474            |
| Akt 4 415                           | 3, 5 1 372                   | Dašakumaracarīta        |
| Baudhayana Dharmaśastra             | 3 8, 10 372                  | (ed Buhler)             |
| 1 1, 1, 7 8 315                     | 4, 1, 2ff 517                | 5 48 174                |
| 1, 5 12, 5 177                      | 4, 1 5 516                   | 5 91 484                |
| 1, 19, 8 453                        | 6 1, 14 377                  | S 205ff 488             |
| 1, 19, 9 438                        | 6 2 1ff 350                  | Purvap Ucchy 5 404f     |
| 1, 19, 11—12 440 455                | 6 3 4 375 A 1                | Dhammapada              |
| Baudl äyana Śrautasutra             | Brhaddevata                  | 42 574                  |
| 2, 8 115 128 156                    | 5 88 761                     | 71 184                  |
| 2, 9 145 A 1 156f 159               |                              | 73 323                  |
| A 1                                 | 7 19 438                     | 87 698                  |
| 12 15 785                           | Brhatsamhıtā                 | 186 470 A 2             |
| Bha javata purāna                   | 4, 2 186f                    | 202 169 175<br>251 175  |
| 1, 10, 33ff 648                     | 5, 74 394                    | 252 147 A 2 168         |
| 9, 20, 21 356                       | 14, 30 529                   | 271 574                 |
| 10, 49, 21 39 A 2<br>10 71, 21f 648 | 34 1 186<br>74 2 730         | 350 705                 |
| Bhaqaeati                           | 81, 12 13 16 478             | Dhammapada (Kharosthi ) |
| 15, 1 414                           | 91, 2f 770                   | B 24 574                |
| Bhāradvāja Šrautasutra              | 92, 7f 765                   | Di armaparit și         |
| 4, 12 785                           | 92, 10 769                   | 14, 92ff 357            |
| Bhārat imañjarī                     | 92, 11 769                   | Dighanskāya             |
| 3, 451 141                          | 92, 13 768                   | 1, 3, 71 518            |
| Bhāratīyanātīņi istra               | Buddhacartta                 | 2, 57, 4ff 571          |
| 7, 30 419                           | 1, 69 367                    | 2 121 (94               |
| 7, 88 419 V I                       | 3, 27 367                    | 2, 235 645              |
|                                     |                              |                         |

2, 76, 9 22 132

```
633 729
                            2, 76, 23, 131
                                                      7, 59, 21f 39
     637 729
                           2, 76, 24 131 165
                                                      7, 130, 20 21 132
Kırâtâryuniya
                           3, 28, 7f 450
                                                      7, 2126 103
  V, 38 187
                           3, 34, 4 129
                                                      7, 2454 103
'V, 41 186
                           3, 34, 5 162
                                                      7,8220 87
Lurmapurana
                           3, 34, 8 132
                                                      8, 5, 11 647
  8 572 177
                           3, 59, 3-5 141 A 3
                                                     8, 74, 15 131
Lātuāvana Srautasutra
                           3, 59, 6 141
                                                     8, 87, 31-33 132
  4, 10 22 122
                           3, 59, 7 141
                                                      9, 15, 8, 118
  9, 9, 19f 768
                           3, 59, 8 113
                                                     9, 51 181
Lalitaristara
                           3, 59, 10 111
                                                     11, 6 104
  156, 9ff 481f
                           3, 72, 7 162
                                                     11, 51 104
Lehrgedicht, Sakisches
                           3, 72, 26 163f
                                                     11, 55 104
  23, 248-253 464f 489
                           3 72, 29 163
                                                      11, 57 104
                           3 100 181
Mahabhārata
                                                      11, 58 104
  1, 33, 20f 181f
                           3, 110, 41ff 2f 4f
                                                      11, 241 105
  1, 43, 22 436 A 1
                           3, 110 27-31 5
                                                      11.255 103
  1, 74, 110f 355
                           3, 111, 7 29f
                                                     11,756 103 A 2
                           3, 111, 11 30
  1, 80, 2 3 185
                                                     12, 29, 61 39
  1, 95, 30 356
                           3, 112, 1ff 30f
                                                     12, 56, 21 449 451 A I
                           3, 112, 2 33
  1, 122, 4ff 349
                                                     12, 56, 39f 449
                           3,112 3 31f
  1, 6563 103 A 2
                                                     12, 91, 21 185
  1, 7148f 87
                           3 112, 7 32
                                                     12, 95, 17 18 185
  2, 43, 1 754
                           3, 112, 8 32
                                                     12, 102, 33 449
  2 48, 19 20 21 133
                           3, 112 9 33
                                                   12, 103, 34 450
  2, 56 3 118 130 133
                           3 112 10 32
                                                     12, 140, 65 450
  2, 56, 4 118
                           3, 113 1-4 33
                                                    12, 141, 70 176
                           3, 132 352
  2, 59, 4 118 A 4
                                                    12, 295 5 393f
                           3, 161, 26 767
  2, 59, 7 163
                                                    12 342 181
                           3 183, 78 189
                                                    14 70, 7 416
  2, 59, 8 131
                           4 1 25 171
  2, 59, 10 11 111
                                                   16 67 71 72 88 85
  2, 60, 9 131 164
                         4, 7, 12 134
                                                   18 6 22 419
                          4,46 24ff 768
                                                    18 6 53 418
  2.61, 3 165
  2, 61, 7 165
                          4 47, 23 768
                                                    110, 36f 61
                         4 50, 24 121 143 A 1
                                                    110 39 63
  2, 61, 11 165
                             145 167
  2, 61 14 165
                                                    110 41-43 62f
                         4 €8, 46 126
                                                    110 42 59
  2,61,18 165
                          4,516 103 4 2
                                                    110 47 63
  2, 61, 21 165
                         5, 4 87
                                                    110, 50a 59f
  2, 61, 24 165
                         5 35 19 373
                                                    111 12 61
  2,61,28 165
                         5, 35 30ff 445f 452f
                                                    112 5 61
  2, 61, 30 165
                         5, 36 2 365 A 3
                                                   112, 19 61
  2, 65, 5 165
                         5 39, 81 472
                                                    113 22f 60
  2, 65, 7 165
                         5, 43 3ff 359f
                                                  Mal ābl ārata Grantl a
  2, 65, 9 165
                         5, 48, 91 131
                                                    Re ension
  2, 65, 11 165
                         5, 142 66 9 11 13
                                                    3 111, 20 59 61
  2, 65, 12 133
  2 65 14 165
                            15 145
                                                    3 111 29 rof
                         5, 4501 103 1 2
                                                    3 113 IF 72
  2,65 39 131
                         6 3,65ff 76%
                                                    3 114, 24 COF
  2 65, 45 165
                         6, 9, 53 650
                                                  Mat Abl 1. pt 711 Panene
  2, 67, 4 5 111
                         6, 114, 44 132
                                                   1, 5 176
  2, 71, 5 131
```

6, 906 IOLA 2

1, 4, 29 416

| , ,                            | igited 11 Exclusive             |                                       |
|--------------------------------|---------------------------------|---------------------------------------|
|                                | 35-1131-0                       | 1, 203 452                            |
| 2, 1, 10 142                   | Mallinātha<br>zu Raghuv 3, 1 46 | 1, 204 452                            |
| 2, 4, 10 239-241               | Mānara Srautasūtra              | 1, 206f 440                           |
| 3, 1, 26 Varit 6f 406f         | Mānara Sramasuru                | 17, 1 120 124                         |
| 3, 1, 26 Vartt 15 407ff        | 1, 5, 5, 7, 9, 174f             | 17, 2 148 A 2                         |
| 4, 2, 59 499                   | 1, 5, 5, 12 149 157 \ 2         | 17, 5 114                             |
| 5, 2, 9 173                    | 175                             | 17, 6 115                             |
| 6, 1, 48 374                   | 1, 7, 2 18 757                  | Naradasmrti Matrka                    |
| 8, 3, 56 431                   | Rājasūyaprasna 1,4 785          |                                       |
| Val arag ja                    | Mankhako*a                      | 3, 11 453                             |
| 1, 23, 6 207, 518              | 533 487f                        | 3, 12f 453f                           |
| 1,24,3 202                     | Manu                            | 3, 14 452                             |
| 1, 49, 16 479                  | 4, 87 563                       | Nepālamal atmya                       |
| 1, 55 574                      | 4, 172 185                      | 28, 22 717                            |
| 4, 1, 4, 494 1, 2              | 4, 173 186                      | Airukta                               |
| Mahārastu                      | 4, 240 · 39 A. 2                | 3, 16 160                             |
| I, 366, 4 28 A 1               | 5, 18 176                       | 6, 24 756f                            |
| 2,246 567                      | 7, 140 449                      | 9, 31f 762                            |
| 2, 423, 14 481                 | 8, 181 453                      | 11, 22 761                            |
| 2 434, 9 481                   | 8, 25 419                       | 11, 37 761                            |
| 3 8, Gff 502                   | 8, 79 438                       | $N$ $_{ttimay @kha}$                  |
| 3 9, 1 502f                    | 8, 93 453                       | 117 A 2                               |
| 3, 149, 1 67                   | 8, 95 451                       | Nutvākyamrta                          |
| 3, 184, 6 481                  | 8, 97f 454f                     | 55 788                                |
| 3, 208 646                     | 8, 97-100 439 445               | Padmapurāna                           |
| 3, 224250 257f                 | 8; 128 451                      | 13, 1ff 7ff                           |
| 3, 295, 6ff 502                | 12, 103 417                     | Pancatantra (Buhler)                  |
| 3, 363, 3ff 628                | 12, 110ff 315                   | 3, 107f 447f u A 6                    |
| 3, 369, 2ff 698                | Matsyapuruna                    | Pañcatantra rec Purna                 |
| Mal äryutpatti                 | 49 356                          | bhadra                                |
| 217 481                        | Mulindapañha                    | 276, 6 478                            |
| 260 473                        | 78f 481                         | 147, 8ff 478                          |
| Mautrayanı Samhıta             | 79 486                          | Panmi                                 |
| 1, 6, 11 149 157 A 9 174       | 178 481 486                     | 1, 3, 69 565                          |
| 1, 9 5 561                     | 205f 109 A 4                    | 1, 3, 70 374                          |
| 1, 10, 9 757 A 2               | 344 395 A 4 488                 | 2, 1, 10 124 142 169<br>2, 2, 34 239f |
| 2 5, 2 561                     | 359 649                         | 3, 1, 51 552                          |
| 2, 9, 6 425                    | Mrechakatika                    | 3, 3, 153 519                         |
| 2, 59, 15ff 592f               | (cd by K P Parab)               | 4, 1, 42 554                          |
| 3, 1, 6 753 A 2                | 2, 1 140                        | 4, 1, 49 473 A 1                      |
| 4, 4, 6 153 A 1 156<br>158 175 | 2, 6a (S 57f) 114               | 5, 1, 48 478                          |
| 4, 9, 7 752                    | 2, 9 146                        | 5, 2, 9 173                           |
| 4, 14, 11 150 A 4              | 2, 12a (S 63) 145f              | € 0 79 779f                           |
| Mastrayaniya Upanisad          | 5, 45 179                       | 5. 2.107 (Vartt ) 754A 4              |
| 0 34 513f                      | Mudraruksasa<br>11, 3 414       | 5. 2. 120 473                         |
| Mayshimanikaya                 | 17, 6 414f                      | 5, 4, 31-33 419                       |
| 1, 85 482                      | Navadhiya                       | 5, 4, 33 554                          |
| 2 239, 9 15 571                | 4, 13 187                       | 6, 1, 94 (Vartt 4) 696                |
| 3, 170 147 170 4 1             | Naradasmrti                     | 6, 1, 188 778                         |
| 3, 178 147                     | 1, 200 438                      | Panniyā Šikşa<br>R 43—486             |
| Mālavikagnimitra               | 1, 201 453                      | R 45 485                              |
| 1, 6 170                       | 1, 202 453                      | 1,                                    |
|                                |                                 |                                       |

|                                             |                                            | viii ja                      |
|---------------------------------------------|--------------------------------------------|------------------------------|
| 3, 83, 21 571                               | 2, 61, 54 113 171                          | 997 993 999 999              |
| 3, 191f (31, 34) 358                        | 2, 93, 5ff 6                               | 297 298 303 323              |
| 16, I, 31 174                               | 3. 46. 17. 100                             | 331-334 346                  |
| 23, 27 147 A 2 167 175                      | 1724 356                                   | Sep Ed I 281f A 4 284        |
| Dipavamsa                                   | 2072 80                                    | 295 297 298 299 A 1          |
| 6, 86ff 318f                                | 4419 87                                    | 306 321 322 334—345          |
| Duyavadāna                                  | Harsacarıla                                | 575—579                      |
| 3, 17 481                                   | S 20 484                                   | Sep Fd II 284 285 \ 5        |
| 26, 11 481                                  | S 199f 241                                 | 297 307 A I 322 343          |
| 58, 16 481                                  | Brannel Cl                                 | 345f                         |
| 78 789                                      | Hıranyakesın Grhyasütra                    |                              |
| 99, 29 481                                  | 1, 19, 7 437                               | Bhattiprolu 213—229          |
| 131 190                                     | 2, 7, 2 116 A 3                            | Ganga Mādhavavarman          |
| 191 190                                     | 116 A 5 122                                | 448 .                        |
| 467 ff 789                                  | Hıranyakesin Srautasutra                   | Gupta Inschrift Nr 73        |
| 544ff 631ff                                 | 3, 12 785                                  | 544f                         |
| 630 733                                     | 13 9 785                                   | Hathıgumpha 478f             |
| Erzahlungen in Waharastri                   | Hitopadeśa                                 | Jogimara Hohle 488           |
| (Jacobi)                                    |                                            | Manikiala 490f A 1           |
| 28ff 653ff                                  | Inschriften                                | Mathura Inschrift            |
|                                             | Ara 229—236                                | Nr 62 496                    |
| 64, 17 476 A 2<br>Formulare für Schenkungen | Asoka In-chriften                          | Nasık İnschrift Nr 1132      |
| III 606 A 2                                 | F 1 285 287 299 A 1                        | 507                          |
| IV 606 A 2                                  | F II 285 287 312f                          | Taxila Inschrift d Pati      |
| III 606 A 2<br>IV 606 A 2<br>VII 618—622    | 316 A 2 730                                | ka 490f A I                  |
| VIII 614f A 3                               | F HI 281 286 287                           | Taxila Inschrift von 136     |
| X 596607                                    | 313-320                                    | 490f A 1                     |
| XI 606 A 2 607—618                          | FIX 282 286 287<br>578                     | Wardak 490 A 1               |
| XII 606 A 2 618ff                           |                                            | Zeda 231                     |
| gaudaval o                                  | F V 299 A 1 316 320—<br>322 338            |                              |
| 866 293                                     | F VI 283 286 287 297                       | 89, 1 571                    |
| Gautama Dl armaŝastra                       | 300f 304 314f 322                          |                              |
| 13 14—22 440f                               | F VII 323—325                              | mana                         |
| 13, 14 455                                  | F VIII 276 296 300                         | 3, 1-2 377-379               |
| 17, 1 2 563                                 | 301 325-326                                | 3, 7, 5 374                  |
| 17, 27 176                                  | F IX 277 326—329 578                       | 4, 25, 1f 523f               |
| 26 12 426                                   | F VI 297 300 301                           | Jataka (Gathas)<br>148 1 o67 |
| Hala                                        | 328 A I 578 A I                            | 209, 2 567                   |
| 805 293                                     | F XII 230f 286 287                         | 258, 2 470 A 2               |
| Harāvalī                                    | 288 296f 299A I 300                        | 311, 1 103                   |
| 152 402                                     | 301 323 324 329                            | 317 2 106 A 2                |
| Hārītasamhıtā                               | F XIII 276 280 286                         | 328, 2-4 100                 |
| 1, 6, 2 589                                 | 297 301 305 307 A 2                        | 352 5 104                    |
| Harwamsa                                    | 310 A 3 312 320 323                        | 7 103                        |
| 1, 31, 29f 648                              | 329331                                     | 354, 3 104                   |
| 1, 41, 153 40                               | I \I\ 323                                  | 355, 2 103                   |
| 1, 41, 154 40                               | S 1 277 255 A 5 302<br>S 3 339 A 3 569—575 | 372, 4 106 A 2               |
| 2 1 16 (= 3195) 90<br>2 61 37 119 126 A 1   | 8 3 339 A 3 5(4-5)5<br>8 4 274-312 322     | 5 104<br>7 103               |
| 170f                                        | 5 5 283 285                                | 377, 3 361                   |
| 2, 61, 39 166f 171 A 1                      | S 6 283 308 A 3                            | 397. 7. 694                  |
| 2 61, 45 46 171                             | 5 7 276 A 1 293 255                        | 410, 7 104                   |
| ,                                           |                                            |                              |

| 410, 9 103                                                               | 543, 112 68 A 2                                                                                                                         | 13, 9 551                      |
|--------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------|
| 449, 8 104                                                               | 543, 112 69 A 2<br>131 65f                                                                                                              | 17, 14 425 784                 |
| 449, 8 104<br>10 103                                                     | 044, 00 100                                                                                                                             | 19, 5 753 A 2                  |
| 453, 10 33 A I                                                           | 545, 60ff 422                                                                                                                           | 29 2 552                       |
| 454. 1 103                                                               | 546, 35 80                                                                                                                              | 30, 9 437                      |
| 115 82                                                                   | 547, 541 68                                                                                                                             | 36, 4 757 A 2                  |
| 2 87                                                                     | 546, 35 80<br>547, 541 68<br>Jātaka (Prosa)<br>L. 289f (62) 109 A 4                                                                     | Kathako&a                      |
| 12 104                                                                   | I, 289f (62) 109 A 4                                                                                                                    |                                |
| 14 103                                                                   | 112f                                                                                                                                    | S 201 174                      |
|                                                                          |                                                                                                                                         |                                |
| 455, 11 103                                                              | I, 290, 1 (62) 115<br>I, 293, 11 (62) 114                                                                                               | 5 202 170 A 1                  |
| 461, 1 37                                                                | 1, 293, 11 (62) 114                                                                                                                     | Kathasaritsagara               |
| 5 39                                                                     | 1, 379, 23 (91) 114 167                                                                                                                 | 7, 13 717<br>29, 1 2 19—20 426 |
| 10 30 A 2                                                                | III, 470, 6 646                                                                                                                         | 29, 1 2 19-20 426              |
| 13 38                                                                    | III, 528, 2f 484                                                                                                                        | 60, 21 187 A 1                 |
| 472, 2 451                                                               | III, 528, 2f 484<br>V, 62, 27 282<br>V, 133, 27 626f                                                                                    | 78, 11ff 478                   |
| 3 451                                                                    | V, 133, 27 626f                                                                                                                         | Katyāyana Śrautasutra          |
| 5-6 449                                                                  | V, 155 (523) 115                                                                                                                        | 4, 9, 21 123 124               |
| 487, 1 361                                                               | V. 267 (530) 108 A 4                                                                                                                    | 5, 2, 15 177                   |
| 5 353 355f                                                               | V. 435 (536) 109 A 4                                                                                                                    | 7, 6 19 20 116 A 1             |
| 493, 14 493                                                              | VI. 280-282 (545) 107                                                                                                                   | 15, 3, 30 119f                 |
| 497, 24 630 A 1                                                          | V, 133, 27 626f<br>V, 155 (523) 115<br>V, 267 (530) 108 A 4<br>V, 435 (536) 109 A 4<br>VI, 280—282 (545) 107<br>—115 146 149 153<br>168 | 15 7 5 198 158                 |
| 510, 13 15 307                                                           | 168                                                                                                                                     | 15, 7, 13 15 115               |
| F10 OF 00 D4 C0                                                          | TTT 004 100 104                                                                                                                         | 15 5 10 145 4 2 150            |
| 512, 25 82 84 86<br>513, 17 36 628                                       | VI, 364, 13ff 484<br>VI, 467 2ff 484f<br>Jatakamāla<br>17 18 84 A 3<br>Jyotişa 144<br>Kadambari<br>Embelying 623                        | 10 7, 10 140 11 1 100          |
| 500 0 100 4 0                                                            | V1, 407 211 4841                                                                                                                        | 16 7 10 745 3 1 150            |
| 522, 2 108 A 3<br>21 627f                                                | Jarakamata<br>15. 10. 04.4. D                                                                                                           | 15, 1, 19 145 A 1 159          |
| 21 627f<br>524, 56 86<br>520, 1 3 28<br>18 29f                           | 17 18 84 A 3                                                                                                                            | 20, 5, 4, 768                  |
| 524, 5-6 86                                                              | Jyolişa 144                                                                                                                             | Lausikasutra                   |
| 520, 1 3 28                                                              | Kadambari<br>Einleitung 623<br>S 128 417 A 2                                                                                            | 8, 15 121 A 2                  |
| 18 29f                                                                   | Einleitung 623                                                                                                                          | 17, 17 122 145 A 1             |
| 19 30<br>25 67<br>27 30f A 3<br>28 30                                    | Einleitung 623<br>S 128 417 A 2<br>Kadambari Kommentar zu<br>N S P S 10 179<br>Kalpasutra                                               | 149 159                        |
| 25 67                                                                    | Kadambarı Kommentar zu<br>NSPS 10 179<br>Kalpasutra                                                                                     | 35 28 438 A 2                  |
| 27 30f A 3                                                               | NSPS 10 179                                                                                                                             | 51 10 12 117                   |
|                                                                          |                                                                                                                                         | 51, 13 122<br>51, 14 117 A 1   |
| 29 31f                                                                   | 100 414                                                                                                                                 |                                |
| 30 32                                                                    | Kamandaka Astis ira<br>1, 58 629f<br>2 37 450<br>Kamasutra                                                                              | 51, 15 438 A 2                 |
| 31 30 A 3                                                                | 1, 58 629f                                                                                                                              | 58 9 180 A 2                   |
| 32 32                                                                    | 2 37 450                                                                                                                                | Kausıtakı Upanışad             |
| 33 30f A 3                                                               | Kamasutra<br>S 24 629                                                                                                                   | 1, 1 350                       |
| 34 32                                                                    | S 24 629                                                                                                                                | 2 9 523                        |
| 35 30f A 3                                                               |                                                                                                                                         | 4 16 382                       |
| 36 32                                                                    | S 301 (5 6) 651                                                                                                                         | Lautiliya                      |
| 37 32                                                                    | 8 301 (5 6) 651<br>Karpuramaı jarı<br>3 3 179<br>Kasıla                                                                                 | S 11 629                       |
| 41 30f A 3                                                               | 3 3 179                                                                                                                                 | S 69 480                       |
| 42 32                                                                    | Kasila                                                                                                                                  | S 125 422                      |
| 48 30f A 3                                                               | 2 1, 10 128 175                                                                                                                         | 5 313 788<br>Dect 1 450        |
| 56 33 72<br>530, 27 628                                                  | Rasika<br>2 1, 10 128 175<br>2, 3 59 175<br>3 1, 21 146 4 1                                                                             | Frak 1 450                     |
| 28 630 A 1                                                               | o 1, 21 146 4 1                                                                                                                         | Narosani Dokumente             |
| 28 630 A 1<br>29 82 84ff<br>536, 2 774<br>537, 58 175f<br>543, 81 68 A 2 | 1 183 104F 509                                                                                                                          | Ar 175 729<br>207 729          |
| 536. 2 774                                                               | 1, 183 10ff 592<br>8, 7 174                                                                                                             | 272 729                        |
| 537, 58 175f                                                             | 9 13 561                                                                                                                                | 539 729                        |
| 543, 81 68 A 2                                                           | 12 13 564                                                                                                                               | 5(5 727ff                      |
|                                                                          | 10 001                                                                                                                                  | 3(3 12/11                      |

| ana #80                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | A #0 00 101              | d 50 015 00            |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------|------------------------|
| 633 729                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 2, 76, 23 131            | 7, 59, 21f 39          |
| 637 729                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                          | 7, 130, 20 21 132      |
| h trălurjuntya                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 3, 28, 71 450            | 7, 2126 100            |
| V, 38 187                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 3, 34, 4 129             | 7, 2454 103            |
| 'V, 41 186                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 3, 34, 5 162             | 7,8220 87              |
| Kurmapurana                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 3, 34, 8 132             | 8, 5, 11 647           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 3, 59, 3-5 141 A 3       | 8, 74, 15 131          |
| Lūtyayana Šrautasūtra                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 3, 59, 6 141             | 8, 87, 31-33 132       |
| 4, 10, 22 122                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 3, 59, 7 141             | 9, 15, 8 118           |
| 4, 10, 92 122<br>9 9, 19f 769                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 3, 59, 8 113             | 9, 51 181              |
| Lalitavistara                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 3, 59, 10 111            | 11,6 104               |
| 156, 9ff 481f                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 3, 72, 7 162             | 11, 51 104             |
| Lehrgedicht, Sakisches                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                          | 11,55 104              |
| Lehrgedicht, Sakisches<br>23, 248—253 464f 489                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 3, 72, 29 163            | 11, 57 104             |
| Mahabharata                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 3, 100 181               | 11, 58 104             |
| 1, 33, 20f 181f                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 3, 110, 41ff 2f 4f       | 11, 241 105            |
| 1, 43 22 436 A 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 3, 110, 27-31 5          | 11, 255 103            |
| 1, 74, 110f 355                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 3, 111, 7 29f            | 11, 756 103 A 2        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 3, 111, 11 30            | 12, 29, 61 39          |
| 1 95 30 356                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 3, 112 1ff 30f           | 12, 56, 21 449 451 A I |
| 1, 80, 2 3 185<br>1, 95 30 356<br>1, 122, 4ff 349                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 3, 112 2 33              | 12, 56 39f 449         |
| 1 0582 103 A 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 3, 112, 3 31f            | 12, 91, 21 185         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 3 112 7 32               | 12, 95, 17 18 185      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 3 112.8 39               | 12, 102, 33, 449       |
| 9 48 10 20 21 133                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 3, 112, 9, 33            | 12, 103, 34 450        |
| 2, 48, 19 20 21 133<br>2, 56, 3 118 130 133                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 3, 112 10 32             | 12, 140, 65 450        |
| 2, 56, 4 118                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 3, 113 1-4 33            | 12 141, 70 176         |
| 2, 50, 4 118 A 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 3, 132 352               | 12, 295, 5 393f        |
| 2, 59, 4 118 A 4<br>2, 59, 7 163                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 3 161 26 767             | 12, 342 181            |
| 2, 59, 8 131                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 3 183 78 189             | 14, 70, 7 416          |
| 2, 59, 8 131 2, 59, 10 11 111                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 4 1 25 171               | 16, 67 71 72 89 85     |
| 2, 60, 9 131 164                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 4 7, 12 134              | 18 6 22 418            |
| 2, 61, 3 165                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 4, 46 24ff 769           | 18, 6 53 418           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 4, 47 23 768             | 110, 36f 61            |
| 2, 61, 11 165                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 4, 50 24 121 143 A 1     | 110 39 63              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 145 167                  | 110 41-43 62f          |
| 9 61 19 165                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 4, 68, 46 126            | 110 42 59              |
| 9 61 91 165                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 4 516 103 A 2            | 110 47 63              |
| 2 61 24 165                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 5 4 87                   | 110 50a 59f            |
| 2, 61, 28, 165                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 5 35, 19 373             | 111, 12 61             |
| 2. 61. 30 165                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 5 35, 30 ff 4451 452f    | 112 5 61               |
| 2, 65, 5 165                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 5, 36, 2 365 A 3         | 112 19 61              |
| 2, 65, 7 165                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 5 30 81 472              | 113 221 60             |
| 2, 65, 9 165                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 5, 43, 311 3591          | nalabhārala Granija    |
| 2, 65, 11 165                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 5 49, 91 131             | 111 00 cg a            |
| 2, 65, 12 133                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 5 142, 61 9 11 15        | 3 111 20 ap 01         |
| 2, 65, 14 165                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 15 149<br>5 4501 102 A 2 | 3 [13 16 7]            |
| 2, 65 39 131                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 0, 4001 10021 -          | 3 114, 24 60f          |
| 2 65 45 165                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 6 9 53 450               | Mal Hlaspa zu Planu    |
| 2 (7, 4 5 111                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 6 114, 44 132            | 1, 5 170               |
| 2 71, 5 131                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 6, 906 104 A 2           | 1. 4. 29 416           |
| 2, 61, 14 165 2, 61, 21 105 2, 61, 21 105 2, 61, 22 165 2, 61, 22 165 2, 61, 28 165 2, 65, 6 165 2, 65, 7 105 2, 65, 1 165 2, 65, 1 1 165 2, 65, 1 1 165 2, 65, 1 1 165 2, 65, 1 1 165 2, 65, 1 1 165 2, 65, 1 1 165 2, 65, 1 1 165 2, 67, 1 1 165 2, 67, 1 1 165 2, 67, 1 1 165 2, 67, 1 1 165 2, 67, 1 1 165 2, 67, 1 1 165 2, 67, 1 1 165 2, 67, 1 1 165 2, 77, 8, 9, 9, 1 132 | •                        |                        |

| 2, 1, 10 142                                               | Mallmātha                           | 1, 203 452                                  |
|------------------------------------------------------------|-------------------------------------|---------------------------------------------|
| 2, 1, 10 142<br>2, 4, 10 239—241<br>2, 1, 26 Venta 66 4066 | zu Raghur 3, 1 46                   | 1, 204 452                                  |
| 3, L 26 Vottt 6f 406f                                      | Mānava Srautasūtra                  | 1, 206f 440                                 |
| 3, 1, 26 Vartt 15 407ff.                                   |                                     | 17, 1 · 120 124                             |
| 4, 2, 59 488                                               | 1, 5, 5, 12 149 157A 2              |                                             |
| 5, 2, 9 173                                                | 175                                 | 17, 5 114                                   |
|                                                            |                                     |                                             |
| 6, 1, 19 371                                               | 1, 7, 2, 18 757                     | 17, 6 115                                   |
| 8, 3, 56 431                                               | Rājasūyaprašna 1,4 785              |                                             |
|                                                            | Mankhako\$a                         | 3, 11 453                                   |
| 1, 23, 6 207 518                                           | 533 487 f                           | 3, 12f 453f                                 |
|                                                            | Manu                                | 3, 14 452                                   |
| 1, 49, 1f 479                                              | 4,87 563                            | Nepālamahatmya                              |
| 1, 55 574                                                  | 4, 172 185                          | 28, 22 717                                  |
| 4, 1, 4 484 A 2                                            | 4, 173 186                          | Nırukta                                     |
| Mahāvastu                                                  | 4, 240 39 A 2                       | 3, 16 160                                   |
| 1, 366, 4 28 A 1                                           | 5, 18 176                           | 6, 24 756f                                  |
| 2, 246 567                                                 | 7, 140 449                          | 9,31f 762                                   |
| 2, 423, 14 481                                             | 8, 18f 453                          | 11, 22 761                                  |
| 2, 434, 9 481                                              | 8, 25 419                           | 11, 37 761                                  |
| 3, 8, 6 ff 502                                             |                                     | Nītīmayūkha                                 |
| 3, 9, 1 502f                                               | 8, 93 453                           | 117 A 2                                     |
| 3, 149, 1 67                                               | 8, 95 451                           | Nitivakyamrta                               |
| 3, 184, 6 481                                              | 8, 97f 454f                         | 55 788                                      |
| 3, 208 646                                                 | 8, 97—100 439 445                   | Padmapurana                                 |
| 3, 224—250 257f                                            | 8; 128 451                          | 13, 1ff 7ff                                 |
| 3, 295, 6ff 502                                            | 12, 103 417                         |                                             |
| 3, 363, 3ff 628                                            | 12, 103 417<br>12, 110ff 315        | Pañcatantra (Buhler)                        |
|                                                            |                                     | 3, 107f 447f u A 6                          |
| Mahai yut patti                                            | Matsyapurana<br>49 356              | Pañcatantra rec Purna                       |
| 217 481                                                    |                                     | bhadra                                      |
| 260 473                                                    | Mılındapañha<br>78f 481<br>79 486   | 276, 6 478                                  |
| Mattrayanı Samhita                                         | 781 481                             | 147, 8ff 478                                |
|                                                            | 10 100                              | Panini                                      |
| 1, 6, 11 149 157 A 2 174                                   | 205f 109 A 4                        | 1, 3, 69 565<br>1, 3, 70 374                |
| 1, 9 5 561                                                 | 2051 109 A 4                        |                                             |
| 1, 10, 9 757 A 2                                           | 344 395 A 4 488                     | 2, 1, 10 124 142 169                        |
| 2 5 2 561<br>2 9 6 425                                     | 359 649                             | 2, 2, 34 239f                               |
| 2 59, 15ff 592f                                            | Mrechakatika<br>(ed by K. P. Parab) | 3, 1, 51 552                                |
| 3, 1 6 753 A 2                                             | 2 1 140                             | 3, 3, 153 519                               |
|                                                            |                                     | 4, 1, 42 554                                |
| 4, 4 6 153 A 1 156                                         | 2 6a (5 57f) 114                    | 4 1, 49 473 A 1                             |
| 159 175                                                    | 2 9 146                             | 5, 1, 48 478                                |
| 4, 9, 7 752<br>4, 14, 11 150 A 4                           | 2, 12a (S 63) 145f<br>5 45 179      | 5, 2, 9 173<br>5, 2, 72 779f                |
| Mastrayansya Upanisad                                      |                                     | 5, 2, 107 (Vartt ) 754A 4                   |
| 6, 34 513f                                                 | 11, 3 414                           | 5, 2, 107 (vartt ) 754 A 4<br>5, 2, 120 473 |
| Mayl manikaya                                              | 17, 6 414f                          | 5, 4, 31—33 419                             |
| 1,85 482                                                   | Variablessa                         | 5, 4, 33 554                                |
| 2, 239, 9 15 571                                           | 4, 13 187<br>Naradasmrti            | 6, 1, 94 (Värtt 4) 696                      |
| 3, 170 147 170 A 1                                         | Naradasmrti                         |                                             |
| 3, 178 147                                                 | 1, 200 438                          | 6, 1, 189 778<br>Pānīnīya Šīksa             |
| Malacıkāgnimitra                                           | 1, 201 453                          | R 43 486                                    |

1, 202 453

R 55 485

1, 6 179

6, 1-5: 359

14.39:176

14.47 - 176

14.48:744

16, 33: 453

16, 34: 440

16, 32, 37: 451f.

31. 9: 574 A. 3

Unādiaanasūtra

Uttaranhayana

2, 27:629

18. 48 - 657

1. 13-14: 785

Vaikhānasa Srautasūtra

564 - 120

32, 31: 574 A, 4

Väjasaneyi Prätišäkhua 1, 121: 485 1, 122-124: 486 4, 143 : 550f. Vārasanem Samhitā 8. 36 - 593 10, 28 · 116 A 2. 123 159 A. 2 10. 29: 158 16, 25 129 A 5 16, 33: 425 30, 8, 144 30, 18: 145 146 159 Vasistha Dharmasāstra 3, 20 315 Abhīras 649 Abuhola 249 adhidevana, Vertiefung im Boden für Wurfelspiel 115 - 119Aduthuma, sakischer Name 243f Aelian, uber die Entstehung der Perlen 181 - fiber καρτάζωιος 25 A 5 Ara der Kusana 234f. Agnı, der Esser, goldzahnig. Sohn der Kraft 390 - (Land) 620-622 .lindrajālika, Zauberkunstler 402-406 - m Prabodhacandroda

ya 402f.

-- in der Ratnavali 403

Jātakamālā 74--77

.1;antă, Freskendarstellun-

gen des Ksäntnätaka

und Mastribalistaka der

:Inupa 658

Anucamsailola 356

Anthropophagie 175

Vākva padīva 3, 7, 5: 421 A. 3 Vāyupurāna 2, 37, 131: 356 Vendidād 4.2-16:456 4.3 4 459 4.48 · 460f 5, 60: 459 A. I 7, 51 · 458 459 A. 3 13, 51:461 18, 29 · 458 459 A. 3 I'ımānavatthu 7, 10 · 652f. Visnupurāna 4, 19 356 III. Sachverzeichnis. Ajantā, Inschriften in Höhle II 74-77 Akhyāna-Literatur 29 34f alsa, Bezeichnung der Zahl 5 128 Alzent, vedischer 506 Ala, Pfianzenname 438 A 2 āmāca, sakischer Titel. Furst, chin a mo chili 468f A 2 Amaravati Stūpa, Darstel lung des Rsyasrngajātakn 41-43 Amulette 182 Andhakarenhu = Vrsnyan dhaka 84f Anekdoten, hterari-che 719ff Anlum = Akrūra 91-93

8, 24, 438 8. 37: 453 44, 10:774 51, 6: 177 Yajnavalkya Dharmasastra 1. 177 - 176 2.73:438 2. 77: 453 2, 184 186 200: 148A.2 2. 201: 114, 148 A. 2 Yajñavalkyasık sa 25f · 485 Yasna 31, 15, 457 45.9 457 58, G: 457 62, 10:457 Yašt. 5, 95 • 461 5, 120:461 10, 28 · 457f. 13, 52: 458 Apsaras, benn Wurfelspiel 111f 144, 152f Archaeologisches, Pranidhibilder in den Höhlen von Turfan speziell in Bazaklık haufıg 255 — m Bäzaklık 255-274 — m Bazaklık keine orıgınalen Schöpfungen 268 keine Übereinstimmung zwischen Bild und Beischrift 269 -- Darstellungen der Reyasrnga-Sage m Devandahallı 41 Bharbut 41 Amarāratī 41—43

Wurfelspieldarstellung

.irjuna, Familienname der

Könige von Agni 622

Arer = Rauruka 651f

hut 117 A 2

auf einem Relief in Bliar-

Visnu Smrti

191 Arsenik, in der Kosmetik Ayatanas, die psychischen .

verwend t 435

Arta, Vater des Kharaosta 950

Arten (Haradeva 1), König von Kuc: 542 617

Asamkhyeya Perioden.

Buddhas auf Asamkhae ya Perioden bei Sarvastıv üdins verteilt 260-263 Asitanjana = Apitanjaya?

Aśwaghosa 190ff 714

- Verfasser des Sariputra

prakarana 190 201 - literarische Stellung 201

- s Buddhacarita Asrıns, kriegerische Götter

784 Avadānakalpalatā, Rava

śrnga Sage 24 65 - nach dem Mahayastu

bearbeitet 69 Aya, Wurf als Ergebnis

des Wurfelns = aya 144 - bestimmte Wurfe beim alten Spiel mit Nussen

ım Veda 142-146 - besonders in den Sam hitas des Rg und Athar

vaveda 147-156 - im Mrcchakatika 145

- in der Pali Literatur 146f

Aya Namen, Etymologie der Namen krta, dya

para, treta 142ff aya, Wurf 109f

- bestimmte Wurfe beim Spiel mit Langwurfeln. ihre Namen im Bower Manuskript und in der Paśakakevali 134—140

— ım Vidhurapandıtaja taka 139f

- ım Mrechakatıka 140 --- ım Nalopakhyana walır

scheinlich nicht vorhan den 141 166

- Bedeutung der Namen

Arrian, Indike über Perkin, dua, zeitlich und lokal verschieden 140

> Organe, Stutzen des Brahman 517

- als korperliche Organe, \* Stutzen der psychischen

Oreane 517 - ber Buddhisten 517f

Radehaus 264 A 1 266 Bazaklık, Tempel Nr. 4 u 9

- Archhologisches 255ff 263 ff

 Inschriften 256ff. Rahubuddhasütra, ur

sprunglich selbstandiges Werk als Abschnitt des Mahayastu uberhefert.

Inhaltsangabe 257f - zwei, eventuell drei Rezensionen 260 u A 1

Verkleidungs Bahuruni. kunstler 394 479

Bālabhārata, Rsvasrnga Sage 15f

Barlaam und Joasaph. Parabel von der Macht

der Liebe 72 Rart, in der Darstellung zum konventionellen Zeichen der Mannlich

keit herabgesunken 271 fälschlich bei weib

licher Figur angebracht 270f

Bhāgavata purana, Revnérn ga Sage 20 A 2 Bharatavakua (Schluß

strophe), bei Aśvaghosa

Bharhut Stupa, Darstellung des Rayasrágajataka 41 - Schachspieldarstellung 117 A 2

Bharuka = chm Po lu ka 542f

Kolonie von Bharukac

cha 623 Bharukaecha 623 Bhattiprolu Inschriften,

Dialekt des nordwest lichen Indiens 217

Bhattiprolu Inschriften. Inschrift I A nicht metrisch 219

Bhedasamhıtā 579-585 - Textanderungen 583-585

Bhūtamudrā, Geheimspra che durch Fingerstellun gen 485 Bildererklarer 413-415

Brahmanenkleidung. denstrumpfe aus Pan

therfell 273 Brahmanenmord 83 A 5

Brettsmele 125 A 3 170ff Bruder und Schwester, Be zeichnung der Kinder des Oheims und der Tante und der Kinder des Oheims und der

Tante des Vaters 90f Buddhacarıta, Text der

Rsvašrnga Sago 6 - Lennt altere Fassung des Mahabharata 6 Ruddha Statuen

m P 1 mo 624 642f ın Kauśambı 643 ın Śrāvastı 643 A 2

Candrarjuna, Ahnherr der Dynastie von Agni

Caupar Spiel (Chaupai) 118 A 4 121 A 4 Chāndoqya Upanısad, be steht aus selbstandigen

Stucken 525 Chares ber Athenaeus

III. 45 181 chavanataka, Schattenspiel 302

cintamani, Wunschstein, seme Form in Ostturke stan 469f citra. Vorfuhrung von Bil

dern 415

daráhu, Provinz 461

Damausada (Damajada), em Ksatrapa, nicht Da maghsada 236-238

danapatı, Titel des Akrura m Dyaraka 92

51\*

Dandaka-Wald, seine Entstehung 626-631 Dandin, s. Dasakumāraca.

rita Darstellungen von Personen ım Drama: Variationen

264, 266 271f. Dašakumāracarīta, Geschichte der Kämamañ-

jari Nachbildung der Rsvasrnga-Sage 20 Devagabbhā = Devaki 89 Deraki, Mutter des Krsna.

Schwester des Kamsa 90 devaputra = Gott 86 Ubersetzung des chine-

sischen Titels t'ien tzu Dharmärämavıhāra 529f

Dharmarucyaradāna des Divyāvadāna

S 242 · 260f. S. 246 253f. 254 261. 262 - 261

Dīnīka, sakıscher Name 243 dosas, Grundstoffe des

Korpers 587ff Dramatische Vorfuhrungen. mit stummen Spielern 413

Dramen, buddhistische 190ff.

- dramaturgische Tradi tion der lustigen Person

208 - Nachtrage zur Text-

ausgabe 210-213 Dūtāngada, in Anlage mit Mahanataka uberein

stimmend 391 Diviral a 83

Eulechse, eBbar 176 Einhorn Sage, im Physiologus 25 70

- beruht auf Rayaárága Sage 25 70

Ekaérnga, a. Rsyaérnga Elemente, thre Zahl 515 Epiker, kennen alte Gåtha-Dichtung 106 Erde, keine Luftgottheit

761f.

Esel. Namen des 753ff. Etymologisches

Volksetymologische Umgestaltung eines Wortes 44

al: 499f ālāna 77f

p kata=krta 111, 142ff. p kanha = krsna (mehi. kārsna) 83

kāla 'schwarz' ber Pānini aus sudl oder öst! Dra.

pr. guśura 544ff. pr gothisamano 225 tretā 142ff

dādīma 557 f.

posita = Höchstes 364 dohada 44ff 183 dvāpara 142ff 169f.

phata 188f phana 188 phanda 188

p bondı 566ff

laghusvasr 90f pr lanūka 310f

éama 591ff

- verschluckt Wurfel 167f Fingermessungen. Unterschriften 466f

Fledermaus, zu den Vögeln gerechnet 743

sche Kapitelverhandlungen 526ff.

Erzahler, professionelle, bei Todesfallen 100

lekt entlehnt 554

deva, am Ende von Kom

pr nimsidhivä 331 f

phala 183ff

mukta 179ff mürchatı 180ff

n ludda 43f

vi- 'nach verschiedenen Seiten gehend' 434

sedhā 177f hesas 781 horaka usw 249ff

gr μαμάτραι 79 Falschspieler, steckt Wurfel m den Mund 114

anstatt Fingersprache, a Mudra

Formulare für buddhisti-

Nr. I: 527ff : II - 528; III · 530f ; IV : 531f : V . 534: VI · 534f.: VII: 537f., VIII. 538-540: IX: 540

Frauen um Buddhismus 34 A. I - und Wurfelspiel 112f. Funfzahl bei Tieren 175f

 symbolisch 158f. Turbitten 541 f. Garramperka 544 Gamisa, Stadtname

466f. A. I Gāthās (der Jātakas), im Epos zitiert 40 448-452 Gauriputralas, ebenso wie die Mankhas, Bettler. die Bilder zeigen 414

gauśura, guśura, ostturkestanischer Titel 544-546. s gośūra Gäyatri-Lehre 522 Gebaude, jurtenartiges, mit

Rauchloch=Badehaus (?) 266 Geburt, wunderbare 2f Gersterbeschworung 404 Geluste der Schwangeren

44-46 183 A. 2 Geschmacke, Lehre von thnen 581f, 585-591

Ghata, Bruder Krynas 83 Glaha, nicht Wurf, sondern Griff, wahrscheinlich das Ergreifen oder die zu ergreifenden oder er-

griffenen Wurfel, die der Gegenspieler von dem Haufen, den der Spieler hingeschuttet hat, wegnımmt 130—133 785 Gold und Silber, Annahme

son Gold und Silber den buddhistischen Mönchen verboten, Verbot spiter verschärft 473-475 gosüra, indischer Titel 545.

s gausura gothisamano > gosthismina. na, em Beamter des Komitees 225

| 7                                               |                                            |                                                                          |
|-------------------------------------------------|--------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------|
| Inschriften                                     | Jataka                                     | Jatakamala, Isantijataka                                                 |
| auf aufgerolltem Silber                         | stilistische und form                      | elle und Martubalalatat                                                  |
| band 223,                                       | Vorlaufer der Epik 10                      | 6ff Ajanta Fresken 74-77                                                 |
| - auf weißer Tafel oder                         | 361                                        | Justin crualium Com                                                      |
| Wandbildern 256                                 | - Alambusajataka (52                       | uber ~ 448f                                                              |
| — mit Nadeln in Metall                          | 115                                        | Ka Prajapati 382                                                         |
| gepunzt 223                                     | - Alambusajataka (5)                       | 23) halanaya Maria 1                                                     |
| <ul> <li>Allahabad Insehrift des</li> </ul>     | Reyasrnga Sage 26                          | <ol> <li>Kal apana, kleine Kupfer<br/>munze 474f</li> </ol>              |
| Samudragupta 241 254                            | <ul> <li>Ananusociyajataka</li> </ul>      | Kaisara = Caesar, Titel                                                  |
| Bazaklık 256—274                                | (328) 96f 105                              | Kanışkas II 233f                                                         |
| Balagamı 718f                                   | - Andabhutajataka (62                      | halanana C                                                               |
| ın Kamboja 417                                  | 112115                                     | <ol> <li>Kalayarana Sage, vielleicht<br/>dem Jataka Kommentar</li> </ol> |
| Jogimara Hohle 395A 4                           | - Dasarathajataka (461                     | bekannt 89                                                               |
| Junnar 242                                      | 35-40 97                                   | hali, ein bestimmter Wurf                                                |
| Managoh 718f                                    | -Ghatajataka (454) 82 9                    | beim Wurfel piel 111                                                     |
| Manikiala 249f                                  | <ul> <li>Jayaddisaj (513) 36</li> </ul>    | - falset al W. C.11                                                      |
| Mathura 244—252                                 | -Katthaharijataka(7) 35                    | 7 m Note on 141 4 0                                                      |
| Lowenkapıtell 244—250                           | <ul> <li>Kharadiyajataka (15) 3</li> </ul> | 7 — fabrt als West-le                                                    |
| Brahmunschriften 721 ff                         | - Kşantıjataka der Jata                    | aus Nala aus 163                                                         |
| 726                                             | kamala in Ajanta Fres                      | - personifizierter Un                                                    |
| Nasık 239f 241f                                 | ken 7476                                   | aluel summer lass                                                        |
| Taxila 250                                      | <ul> <li>Kumbhajataka (512) 8:</li> </ul>  | 2 Kandjur, Legende von                                                   |
| Isisinga, s Rsyasrnga                           | <ul> <li>Littajataka (91) 114</li> </ul>   | Rsyasrnga 20—24                                                          |
| Jataka                                          | <ul> <li>– Mahasutasomajataka</li> </ul>   | - Verwandtschaft mit Ja                                                  |
| Gāthas vertreten brahma                         | (537) 175f                                 | taka Fassung 26f                                                         |
| nischen Dharma 177                              | — Mahaummagga (ə46)                        | - junger als brahmanische                                                |
| Reste volkstumlicher                            | 80—82                                      | Fassungen 27                                                             |
| Dichtung von Buddhi                             | - Matarodanajataka                         | <ul> <li>Mahavastu nicht direkte</li> </ul>                              |
| sten gesammelt 34f  z T nicht buddhisti -       | (317) 96                                   | Quelle der tibetischen                                                   |
| - z T nicht buddhisti -<br>schen Ursprungs 97ff | - Mattakundalijataka                       | Fassung 66                                                               |
|                                                 | (449) 95                                   | Kanıska II Sohn des Va                                                   |
| - ursprunglich buddhisti                        | - Migapotakajataka<br>(372) 96             | jheska Kusankonig                                                        |
|                                                 | – Mastribalajatal a der                    | 231—233 787                                                              |
| — von Fpikern benutzt                           | Jatakamala in Ajanta                       | Kapıla, Schutzgott von                                                   |
| 33f 39f 111                                     | Fresken 76f                                | Agni 620                                                                 |
|                                                 | - Nalmikajataka (5%)                       | Kastendiel tung 35<br>Lastenwesen von Asvagho                            |
| scher Sage ab 83f                               | Rsyaśrnga Sago 26-35                       | şa bekampft 207                                                          |
| - alter als Mahabharata -                       | - Samkiccajataka (530)                     | Kata Bezeichnung eines                                                   |
| 28 A 6 83f                                      | 82                                         | bestummten Wurfes beim                                                   |
| — G tha Handschriften 29 —                      | - Setaketujataka (377)                     | Wurfelspiel (Krta) 111                                                   |
| m A 1                                           | 346-349                                    | hātantra drei Rezensionen                                                |
|                                                 | - Somadattajataka (410)                    | 60-60 671-677                                                            |
| und un Widerspruch mit                          | 96                                         | - Aommentare 677-681                                                     |
|                                                 | Sujatajataka (352) 95f                     | - beruht auf Kaumaral ita                                                |
|                                                 | · Uddalakaj itaka (497)<br>352-355         | 714ff                                                                    |
| - 12 T                                          |                                            | — Kalıl ı gen unt 716ff<br>— Kaumāra genannt718ff                        |
|                                                 | Vidhurapanditaj (545)                      | — Kaumara genannt71817<br>Kaumārakīta 19517                              |
|                                                 | 107115 139ff                               | Technisel e Ausdrucko                                                    |
| - ursprunghel eGeschichte -                     | Spilled im Villum                          | 709-711                                                                  |
| ın zwei zerlegt 96 357f                         | pandita (545) 109ff 168f -                 | -berucksiel tigtbehrift711                                               |
|                                                 |                                            |                                                                          |

Kaumāralāta, selbstaindīge Grammatik 711f.

- berücksichtigt Sprache des buddhistischen Sauskritkanons 712ff.

- Quelle des Katantra 714 11.

Kaurimuscheln, zum Würfelspick benutzt 123f.

- beun Pacisi-Spiel 123 Kekaka = Kekaya, Kai-

kaya u. Kaskeya 108 A.4 Khara 635

Kharuosta 249, 252, 787 Khotansprache, Sakisch 190 - über dialektische Ab-

weichungen vom Sakischen 490-493

Kılamudra, Briefe auf Holzkeilen 471

Königtum, bei den Ariern

Kolophone, s. Handschriftenkunde Kreide, beim Rechnen be-

nutzt 487 Kṛṣṇa Diaipāyana, von

Yadayas mißhandelt 83 ff.

Krena-Sage, m den Jätaka, in der Prosaerzahlung entstellt, in den Gåthås mit der alten Sage übereinstimmend 80-95

 Anspielung auf Untergang der Vrenyandhakas ım Buddhacarıta 84 A 3 ın der Jätakamālā 84 A 3

 Mißhandlungen des Dvipāyana und Untergang der Yadavas in der Jama-

Legende 84-86 - Ankura ım Petavatthu 91 - 93

→ Dvārakā 83

- Kanha Vāsudeva 83

-- Ghata (Ghata) 83

- der alteste der Bruder 83

 Vergewaltigung des Kanhadıpâyana und Untergang der Andhakavenhu 83-85

Krsna-Sage. Robinevva 87 F

- Sibbi und Jambavati

80 - 82

Keatrapas, alter als Kusanas 255

- nördliche, Śakas 214

- westliche, Sakas 239-911

Keemendra, Bharatamañ. jari, Reyasraga - Sago 15 f.

- kennt überarbeiteten Text des Mahabharata 15 f.

Kucı 529f. 533 535 542 614f.

Kuciśrara, Titel der spateren Könige von Kuei

Kuh, s. Pferd Kujūla 545 Kumāralāta, Verfasser der

Kalpanāmandītīkā und des Kaumāralāta 707 Kusuluka 545

Layuka 310f Lambāka 636 642 645 Langwurfel, mit Augen auf vier Seiten (pāśaka)

120 - 122- beim Spiele drei benutzt

127 beim Wurfelorakel drei

Wurfel durch Abzeichen unterschieden 127 - en Wurfel dremal ge-

worfen 128 -Technik des Spieles 133 f

142 (s auch Wurfeln) Lederstreifen (bradhna) zum

Spiel benutzt 124 Luge bei Zeugenaussage verursacht Tod von Ver-

wandten 439-442 Mahābhārata, Ablehnung dor Dahlmannschen

Theorien uber Diackeuase und Zykliker 47-64 benutzt Gäthäs in der

Volkssprache 33f Rşyaśrnga Sage 2—6 Mahābhārata, Text Raynárnga-Sagonach der Grantha-Rezension 51-

- Text nach der Daskenase uberarbeitet 3-6. 49-51, 62-64

 nach dem Padmapuräna 11-15 61f.

-Visokaparvan, sekundare Erweiterung des Striparvan, Adhy. 9: 101f. Mahānātaka, entlehnt

Strophen aus Rāma-Dramen 391

-- in Anlage mit Dûtangada ubereinstimmend 391

- Dialog fehlt 391 erzahlende Strophen 391

- ausfuhrliche Buhnenanweisungen 393 ganz in Sanskrit 391

--- großeZahl der auftreten den Personen 391

- Vidüsaka fehlt 391

- zwei Rezensionen, die des Dâmodara alter als die des Madhusüdana 397ff 788

- Legende von der Ent stehung des Werkes 399-401. heute Lesedrama, aber

ursprunglich für Auffuhrung bestimmt 401 Rāmāyana genannt

mahārāja, Titel der Kuşa-

na Konige 234 Makāvastu. Nalınııätaka 65-69

Geschichte der Padmä-

vati 69 Mastrāyanīya-Upanişad,

benutzt Chändogva Upanisad 514

Mānibhadra, Schutzgott von Agni 620 Mankha, eme Art von Bettlern, die Bilder

furchtbarer Gottheiten zeigen 414f

Marathi beruht auf Ma harastri 508 Matrceta 714 Medianische Texte 579ff

Memorialierse, uber Ver tragsbruch des Konigs 442 - 445

- umgedeutet auf Luge bei Zeugenaussage 444f - auf ungerecht urteilen

den Konig 445-448 - auf Zeugenaussage uber tragen 448-454

- in Sutras aufgelost 441 450

Metrik, als textkritisches Hilfsmittel 4 35 198ff

Mienenspiel, vorbedeutend 207f M&Bhandlung

eines Rei nicht als ungeheuerlich empfunden 83 A 5 Muttelindische Worter im

Sanckat 46 78 Monchesonskrit der zentral asiatischen Kloster 263

Mohur, ursprunglich muhr, Siegel 470f

Mudra, Hand und Finger stellungen bei religiosen Verrichtungen und im taglichen Leben 484f

 beim Vortrag vedischer Texte 485f

 beim Rechnen 486f - Siegel, im Sanskrit für

Munze gebraucht 471f Munzwardem 477 Mulasarvastıvadın V maya

Zitate in den Bei chrif ten in Bazaklık 256ff 787 Multan 651

Mura, sakisch Munze 465-468

- in Ostturkestan die chi nesische Kupfermunze

(cash) 468f Nagaları johālaka Stadt richter 334 337 Nambula 621 Nata 427f

Nebenfiguren in den Pra nidhi Darstellungen von Bazaklık 265

Nordarisch, falscher Name für Sakisch 949 Nussespiel, « Vibliitaka nusse

Numismatisches

Munze des Kharaosta 252 Munze des Ramba 253 Munze der Kusanas 254f Griechische Schrift auf

den Munzen der Kusanas 935f Opfer 19

Opfermenschen 145 Opferwettstrest 152 Oppian, uber das Stachel

schwein 179 Pacist Spiel 118 A 4 - Kaurimuschel beim Pa cast Spiel 123

Padmapurana, Text der Reyasrnga Sage 6-15 - die bengahsche Rezen

sion die altere 7 A l - benutzt Mbb 146

 beeinflußt seinerseits Mbh 11-14 Padmavati Sage **Nachbil** 

dung der Rşyaśrnga Sage Paginterung von indischen Handschriften 196f

Pajunna = Pradyumna 91 Palaographisches

Schrift der Kusana Pe riode 586 nordwestliche Gupta Schrift 681-685

Besonderheiten der Brah mı von Bhattıprolu 221 Worttrennung beruck sichtigt 222 zentralasiati-che Brahmi 596f 607f

alteste zentralasiatische Bråhm: 191f archaische nördliche zentralasiati-che Brahmi vor Anfanc des 6 Jahrh

526F

nördliche zentralasiati sche Brahmı 663-665 spaterer Typus erst An fang des 7 Jahrh 533-538

zentralasiatische kursise Brahms 466f A 1 Verhaltnis der Dravide zur Brahmi 2166 la in der altesten Brahmi

schon fruh vielfach durch la ersetzt 547f 551 Lein Zeichen für Iha 547 la und la vielfach ver wechselt 548-550 ysa auf Munzen der west lichen Ksatrapas 237 vea sakische Schreibung für z 238

Zahlzeichen für 40 und 70 721-726 u und ru m der Brahmi verwechselt, 631f

Bestimmung der Zeichen für sa und sa in der Dravid: 213-217 Palinordlich der Nar

mada entstanden 508 Schriften aus Palikanon Ostdialekt ubersetzt 288-291

Palimpsest 192 Pallava Beinamen, ahn liche Namensbildungen in Inschriften 22a

Palmblatthandschriften 191ff Parcilă Spiel mit funf

Kaurimuscheln oder Spanchen gespielt 128 Pānini seine Zeit 473 - sein Sprachgebrauch

stimmt zum Vedischen 473 Parisad Bel örde 313-316

Patañjali kennt d schichte von der Tötum. des hames erwahnt Dur stellung auf der Bihne un I im Bill 94 Patron mikonbiliung 2216

- Perlen, nach spaterer An schauung aus Regentrop fen entstanden 179
- nuch alterer aus dem Blitze 1816
- schutzende Amulette 1816
- Ftymologie von muktå 170f 189
- Permutationen der ayas 134 ff Peshdwar, Vasen Inschrift
- nicht metrisch 219 A 1 Petaratthu, Ankurap
- 91--93 Pferd, wertvoller als Kuh
- 443f 457 A 2 Physiologus, Einhorn Sage
- 25 70 A 2 beruht night auf Achan
- 25 A 5 P'i mo = Pem, Peym. heute Uzun Tatı
- 624 626Psprāhud, Inschrift nicht
- metrisch 219 A 1 Pirava, Landesname 466f A 1
- wahrscheinlich = Pirova der Niya Dok 466f A 1
- Plmus, uber Stachel schwein 178f
- Po weiß Name der Kuci Dynastie in chines Ouel len 530
- Posapura, das heutige Peshawar 231 Pottao = Vasudeva 235
- Pranapati, sechzehnteilig 522f
- Prakarana burgerliches Schauspiel 202f
- Prakrit der alteren Dra men nicht nach Gram matikern zu verbessern 497 A 7
- Dialekt der Bhattiprölu Inschriften 217
- Prāna, den Sinnesorganen ubergeordnet 378 381
- mit Saman identifiziert = Prajapati 382

- Pring, Pring und Wasser 512f
- Prānas Stutzen des
- Brahman 517f Pranidhicarud des Bodhisattya unter fruberen
- Buddhas 255 260
  - Pratisthāna, bei Kaušāmbi 721
  - Puppen 426f Purusa, viergeteilt 521f
- puta, im Sinne von An gchöriger 231
- s auch putra
- Pütikhasa, eBbares Tier 176 putra, (putta) bezeichnet Zugehörigkeit zu Ge
  - schlecht usw 86 347 A 3 s auch puta
  - rājaputra = ksatriva 86 rajātīrāja, Übersetzung des
  - iranischen Titels saonano sao 234 Rānūla 253
- Rāma Sage, ım Jutaka
- 35 39- in alten Gathas 39f
  - Namen der Helden als Eigennamen in Inschrif
- ten 225 Rāmāyana, Rayasrnga
- Sage 16-18 - Text junger als der des Mahabharata und Pa
  - dmapurana 17f
- Bengalı Rezension jun ger als Vulgata 18 A 1
- benutzt alte Gathas 38 - 40Ratte, Ganesas Tier 740
- Rauhineya, vorkommend in Inschriften des 14 Jahr hunderts 87
- Redaltionen, verschiedene, eines Sagenstoffes in der
- selben Sammlung 48 Regenlosigheit 2ff Reliquienbehalter 213ff
- Rhinozeros 176f Rohineyya = Balarama 87
- Rotuerden, Zeichen zorni ger Erregung 419f

- Reyaérnga, ülter Rév. 1A 1 - cm Ret 1
- Ahnherr der Srngwara Rajputen 72
- in den Brähmanas 1 - m Mahābhārata 2-6
- in der Grantha Rezension des Mahabharata
- 51 64- un Hariyamśa 6 m der Bhäratamañiari
- im Balahbarata 15f
- m Rămăvana 16-18
- m Padmapurana 6-15 - ım Skandapurana
- 18 20- m Bhagayatapurana 20 A 2
- m Šivapurana 20 A 2 — ım Alambusa Jātaka 26
- ım Nalınıka Jataka 26
- ım Mahavastu 65—69 - in der Avadanakalpa
- lata 24 65 69
- m Kandjur 20-24 - m Buddhacarita 6
- ım Ta chı tu lun 70
- in Ikkaku sennin 70 - ber Huen tsang 24 70
- Nachbildung in der Ge schichte von Padmavati ım Mahāvastu 69
- Nachbildung in der Ge schichte von Valkalacırın in Vasudevahindi 71
- in Hemacandras Stha viravalicarita 70f
- Nachbildung in der Ge schichte von Kamamañ
- iari in Dandins Daśa kumāracarīta 20 - Sage im Physiologus
  - benutzt 25 70 A 2 benutzt ım Barlaam und
- Joasaph 72 - Darstellung in Devan
- dahallı 41 Darstellung in Bharhut
  - Darstellung in Amsra
- vati 41-43

| - Verkledungskunst 479 - Verkledungskunst 479 - Plastik 479f - Handselniften ab schreiben 480 - angewandte Arthmetik 480 - Munzkunde 480f - Prägebild, wird Be zeichnung der Minre 477f - Lesekunst 483 - Fingerstellungen 487 489 - beim Vortrag von Tex ten 487f **ripadal.hlas, Arzte 488f **ripadal.hlas, Arzte 488f **ripadal.hlas, Arzte 488f **ripadal.hlas, Arzte 488f **ripadal.hlas, Arzte 488f **ripada, Munze 477f **ripaga, Siber 472 - eigentlich gepragte Minze 473-475 - daher Rupie 476f **Sagen vom Untergang von **Stadten in Ostturkestan 624-626 in Indien - 026-631 un Garrika in - Dryðvaddana 631-637 in Tsa pao **tsang king 638-640 bei Huen tsang 640f **Sala Åra 230-241 **Sala, in Mahaibhasya **240f - in der Allahabad In **schrift 241 | 384—390<br>— benutzt Ausdrucke o<br>Wurfelspiels 385 | iyu 425—427  ana Schenkungsformulare, s Stellenmdev unter Formulare Schulktrote, elbar 176  Schilktrote, Entlehnung von Entlem Schrifteren (Brahmi etc.), d s Palaographisches Schrifteren (Brahmi etc.), d s Palaographisches Schrifteren Lautwert 217  — Jokale Differenzen 217 Schworzwerden, Zeichen der Furcht 419f Sechszahl, bei Tieren 177  Sogensspruche der Eltern 36ff Sichs 64sf Sica, Stadtname 466f A 1 Sibermunzen, schon im 5 Jahrh vor Chr 475f Sindhuland 650f — westheh vom Indus 651 Sindhuland 650f Sindhuland 650f Sindhuland 650f Sindhuland 650f Sindhuland 650f — westheh vom Indus 651 Sindhuland 650f Sindhuland 650f — benutzt spateren Ra mayann Text 19f Slandadas, Schutzgott von Agni und Kuci 620 Sodaśaładavidya 509ff beruht auf Lehre vom Purusa und von Praja pati 522f Somnenstand 179 Sonnenstand 179 Sondenstand 175 Spaker des Komgs schon |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| — — ım Tsa pao                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Schattenspiel chavanataka                            | mayana Text 10f                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                      | Slandbal pa Sabutanatt                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | - in Java und Siam 392f                              | Fon Arms and Frances                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 640f                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                      | Sodakal alaman 500 cc                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Śaka Ära 239—241                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | - ım heutigen Indien 393                             | - beruht auf Lehra vom                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Sakas, um Mahābhasya                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | <ul> <li>durch Nilakantha be</li> </ul>              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 240f                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | zeugt 393f                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                      | Sonnenstand 179                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                      | Spaher des Komgs schon                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                      | in arischer Zeit 462f                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| - in westlichen Hohlen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 415f                                                 | Spanchen (salaka), zum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| mschriften 241f<br>Sakastana, Σακαστανή                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | — Abarten in Java 392f<br>413 415                    | Spiele benutzt 124                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Schattenspieler, rûpopajis in                        | Spaltung einer Person in                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Salisch, iranische Sprache                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 394                                                  | mehrere auf den Dar                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                      | stellungen 264 270<br>Speiseregel, sozial be                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | - saubhika 402                                       | schrankt 175f                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                      | Spielhauser 174                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| nordarisch 463f                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                      | Spielkreis, dyntamandali                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Sameargavidy# 365 -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | - thre Kunst 423f                                    | 113-115                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |

Spiclsaal 109

Spruchdichtung, Personen der Heldensoge in den Mund gelegt 101

Sraddha, Herzenstrieb, bei

der Gabe nötig 364 Stachelschuein, i Bbar 176ff - gefährlich für Hunde

178f Sthat trāvalīcarīta, Valkala

cirin Sage 70f Sung nun 625

Süryaprabhā, Konigin von

Acm: 620 Suvarnadeva, kue Swarna tep, clun Su fa te, König

von Kucı 535ff 618 Suvarnapuspa, Konig von

Kucı ım 7 Jahrh 533 - Unherr der Dypastie

von Kuci 614-617 Svayamprabhā. Gemablin des Tottika 606

Siciakeiu, der imgebildete junge Brahmane, un Jataka 346-355

- in alterer Sanskrithte ratur 349

— in Chandogya Upanı sad 349-350

- m Kausitaki Upanisad 350

— ım Sankhayana Srauta sutra 350

-- Patronymikon Uddila ka, Auddalaki 353-357

Syamaka 636 642 A 2 645

Ta chi tu lun, Rayasrnga Sage 70

Takman, Fieberdamon 433 - 438

Tatowierung 205

Teppich, Einschrankungs

regel gegen neue Tep piche für Monche 269 A 2

Tiere, funfkrallige, eßbar 175 ff

— ın Upanışadı 365

-- Verkunder des Wissens 509f 515

Tierkreis, ostasiatischer, von Chincsen erfunden 736 - 738

 – astrologischer Zyl lus 740

- m Divyāvadana

733 f — — ım Mahāsamnıpāta

sutra 734-739 - - m tib Padmıtlan

yıg 731f - - in Sanskrithand

schrift aus Sordug 741--748

- - in manichascher

Handschrift 748-750 — in sakischen Urkun

den 750f - - in krorainischem

Wahrsagebuch (?) 727-731 738-741

— — m Schi orh yuan scheng siang juci king 731 f

- m emem astrolog West 732

— un Sme bdun zes pa skar mai mdo 732f Tierkreisdarstellungen auf

turkestanischem Teppich 731 A 1 - auf ehmesischen Spie

geln der Tang Zeit 731 A 2 744F - in Tempeln von Chidam

baram und Trichinopoly 731 A 3

Tiger (Sternbild), im Chi nesischen ein Krieger 740 Titel der Kusana als Welt

herrscher maharaia ra jatirāja devaputra kai sara 234

Tocharisch, Grammatisches

Tottika, König von Kuci 606 617 Trunen schaden dem Toten.

um den sie vergossen werden 99

Trauer um Verstorbene törscht und sundhaft 99f

2 rostgeschichten (Sokapano dana) 37ff

-- beim Tode von Ange hougen allgemein indisch - m Ritualtexten vorge

schrieben 100 - daher in Jatakas zahl

reich 100

— ип Гроз 101 f Trunkenheit, Ursache des

Keuknkampfes der Vadavas 85f Uddālaka. Patronymi on

des Svetaketu 353-357 Udrāyana, Konig von Rau

ruka 631ff Udyana 496 Uneheliel e Geburt, unan

stoßig 511 Unterneisung, nur vom

Lehrer statthaft 524f Usavadata, Usabhadāta, Usabhadatta, sakischer Name 243

Uttaramadhurā = Mathura an der Jamuna 88 I āc, vargeteilt 521f I ajheska, Vasiska, Kusana

könig 233 talkala Darstellungen. der zentralasiatischen Kunst 271f

Valkalacırın Sage, Nach ahmung der Rsyasrnga Sago 70f

— ın der Vasudevahındı 785 l'arşopagamana Formel

527 ff Varuna, der Ergreifer 563 Vasudeva, Kusana Konig

Vasudevahındı, Valkala

eirin Sage 71f 785 Vasuyasas, Komgvon Kuci 529f 617

l'a m. hochste Gottheit 378 383

mit Saman identifiziert

378 - Odem der Gotter und

Menschen 383

-- Sproß der Himmelse genden 512

I crstoß, gegen buddhisti sche Dogmatik in den Darstellungen 273

Vertragsbrucht des Konigs verursacht Tod von Ver wandten 442-444

454-456

-- auch nach transscher An sechauung 456-460

-- arisch 461

I übhidkanisse, als Wurfel benutzt 122-123

-- das Spiel mit Nussen im

— das Spiel mit Nusse nm Veda und in der Ritual literatur 125 — im Mihabharata außer dem Viraţaparvan 125f 134 1 idusala, im Sariputrapra karana 208 1 iertel, der kleinere Teil

gegenuber dem unend lich großen spater wort heh gefaßt 521f I maja der Mulasarvasti vadins enthalt I eine tur I estanschen Elemento 641 657 I trat, hochstes Prinzip 387—390

1 traj, hochstes Franzip 387—390 l'irālaparian, spatero Sit ten und Gebrauchoim126 1 Jabhaya 656 1 okkana 636 642 645 1 yāghra Schutzgott von Agni und Kuci 620 1 yākarana 260

Wahrsager, professionelle 139 Wasserspende an Tote 38 Weihmschriften, nicht be stimmt gelesen zu wer den 220 246f Wein und Weinbau in

Ostturkestan 728—750 Birchern des Pferdes, gluck bringend 767ff Birssen hölter als Werk 384 — Vedesches, gilt weniger Vals rechter Wandel 359f Wurfel, aksa, der allge meine Ausdruck für alle Arten Wurfel 125f - zweifarbig 126 A 1 170ff - s auch Langwurfel

— s auch Langwurft!

Wurfelbecher, in Indien an
bekannt 120 A 1 130
131 A 2

Wurfelbehalter (aksāvapī
na) 119f

Wurfelbertt (phalaka) 115
— (pattaka) 119

- (pattaka) 119
- im alten Spielo unbe kannt 116—119
Wurfeln mit rechter oder linker Hand 130
- s auch Langwurft!

Manuscript 127 134ff
— in der Pasakakevali 128
134ff
Wurfelrausch 111
Wurfelschach 172 174
Wurfelspiel
I das altere mit vibhitaka

Nussen
— im Rgveda 150 Wurfel
benutzt 129f 160
— nicht vier Wurfel 130
— vielleicht = bhara
152 A 1
— in der vedischen Lite

ratur 160ff
-- in den Upanişads 166f
-- in der Ritualliteratur
128 156-160
-- funf Wurfel benutzt 128
-- 49, 100, uber 100, uber

1000 Wurfel 128

— kem eigentliches Wurfelspiel 161

— im Fpos, mit Ausnahme des Virafaparsan, Haufen von Wurfeln benutzt 129 162ff

 Identitat des epischen und vedischen Spieles 166
 in der kanonischen Pali literatur 167ff
 Technik dis Nüssespiels (Aussondern des genann ten Wurfes aus dem bin geschutteten Haufen) 149-160—162 Burfelspiel, Bedeutung der Zahlkunst

für das Spiel 162—166

— Spielregel bem rittel
len Wurfelspiel 156ff

II das spatere mit Long
wurfeln im Vrataparvan
des Mbh., im Spiellied
des Vidhurspandita Ja
taka in den Wurfel
orakeln und in klassi
scher Literatur 166f

scher Lateratur 106f
— Emsatz (\*11) 131 ff 165
— nucht glaha 131 f
— ved dhana 133 A 1
— emsetzen = dha 148 A 3
— im Wbh 164 ff
— in Teala zerlegt 114 A 4
167

Gewmn150ff 153A 1 155

— Spielregel 370

— Samvarga Methode
375—376

— Ausdrucke des Wurfel
spiels von der Samvarga
vdya beutzt 385.

- Regeln uber die Vertei lung des Einsatzes 164ff -- Wurfelzahl 127ff 175 - der König spielt drei mal 159 - mit Brettspiel kombi

niert 170—174
— Spielausdrück biklich gebraucht 147 150 175 II unschstein laßt Gold un i

Juwelen regnen 469f Ysamotika Vater des Ca stana nicht Ghsamotika 236—238 255 — sakraler Name 242 1 uta (yukta) Delegarte

der Parisads 316f Zahlkunst sofortiges Ab schatzen großer Mengen 134 161-164 Zeitrechnung s Arn

Zeugen, zur Wahrheit ver mahnt 439-442